
opusdei.org

Tema 38: Deveta i
deseta Božja
zapovijed

Ove dvije zapovijedi se odnose
na unutarnja djela koja
odgovaraju grijesima protiv
šeste i sedme zapovijedi. Tako
izričito zapovijedaju živjeti
čisto i ne vezati se na
materijalna dobra, mislima i
željama, prema Gospodinovim
riječima: «Blago onima koji su
čista srca, jer će Boga gledati» i
«Blago siromasima duhom, jer
njihovo je Kraljevstvo Nebesko»
(Mt 5, 3.8)



23.11.2012.

Prethodne teme

«Ne poželi žene bližnjega svoga, ni
ne želi doma bližnjega svoga, ni
zemlje njegove, ni sluge, ni sluškinje
njegove, ni goveda njegova, ni
magarca njegova, ni nijedne stvari
koja pripada bližnjemu tvomu» (Dt 5,
21).

«Tko pogleda ženu s požudom, već je
učinio preljub s njom u svome
srcu» (Mt,5, 28).

1. UNUTARNJI GRIJESI

Ove dvije zapovijedi se odnose na
unutarnja djela koja odgovaraju
grijesima protiv šeste i sedme
zapovijedi, koje ćudoredna predaja
ubraja u grijehe zvane unutarnjima.
Tako izričito zapovijedaju živjeti
čisto (deveta zapovijed) i ne vezati se

https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469


na materijalna dobra (deseta
zapovijed) mislima i željama, prema
Gospodinovim riječima: «Blago
onima koji su čista srca, jer će Boga
gledati» i «Blago siromasima duhom,
jer njihovo je Kraljevstvo
Nebesko» (Mt 5, 3.8).

Prvo pitanje na koje bi trebalo
odgovoriti jest, da li ima smisla
govoriti o nutarnjim grijesima; ili
rečeno drugim riječima, zašto se
negativnim ocjenjuje djelovanje uma
i volje, koje se ne ostvaruje u
vanjskom činu vrijedna prijekora?

Pitanje nije bjelodano, budući da se u
popisima grijeha koje nam izlaže
Novi Zavjet, javljaju prije svega
vanjski čini (preljub, blud, ubojstva,
idolopoklonstvo, vračanja,
parničenja, srdžbe, itd.). Ipak u tim
popisima vidimo također navode kao
grijehe, izvjesne nutarnje čine
(zavist, zla požuda, škrtost).



Sam Isus objašnjava da iz srca
čovječjeg proizlaze «zle misli,
ubojstva, preljubi, bludnost, krađe,
lažna svjedočanstva, psovke» (Mt 15,
19). I u posebnom području
neporočnosti ističe da «tko s
požudom pogleda ženu, već je – u
svom srcu –s njom učinio
preljub» (Mt 5, 28). Iz ovih tekstova
proizlazi jedna važna opaska za
ćudoređe, jer pridonosi
razumijevanju, kako se izvor
čovječjih djela, prema tome, dobra ili
zla jedne osobe, nalazi u željama
srca, u onom što osoba “želi" i
izabire. Zlo ubojstva, preljuba, krađe,
ne počiva poglavito u utjelovljenju
djela, ili u njegovim posljedicama
(koje su na popisu), nego u volji (u
srcu) ubojice, preljubnika, kradljivca
koji, kad se odlučuje za određeno
djelo, ono je već bilo željeno: što je
usmjereno u pravcu suprotnom
ljubavi bližnjega, prema tome,
suprotno i ljubavi Božjoj.



Volja se usmjeruje uvijek prema
nekom dobru, ali ponekad je to samo
prividno dobro koje nije moguće
razumno svrstati dobru osobe u
svojoj sveukupnosti. Lopov želi nešto
što smatra dobrim, ali činjenica što ta
stvar pripada drugoj osobi, ne
dozvoljava da se zadržana stvar od
strane lopova, pridoda njegovom
dobru, kao osobi. U ovom smislu, nije
nužan vanjski čin, da bi se stvorila
odluka u pozitivnom ili negativnom
smislu. Tko se odluči za krađu jedne
stvari, premda to poslije ne može
ostvariti iz nepredviđenog razloga,
već je učinio zlo. Ostvario je voljno
nutarnje djelo protiv kreposti
pravde.

Dobrota i zloća nalaze se u volji
osobe, i stoga, točno govoreći, valja
koristiti te kategorije s obzirom na
želje (željene, prihvaćene), ne na
misli. Kada govorimo o razumu,
koristimo druge kategorije, kao
istinito i krivo. Kad deveta zapovijed



zabranjuje “nečiste misli" ne odnosi
se to na slike, ili na misao samu po
sebi, nego na aktivnost volje koja
prihvaća poremećeni užitak koji
izaziva određena slika (nutarnja ili
vanjska).

Nutarnji grijesi mogu se dijeliti na:

–“zle misli" (kašnjeno zadovoljstvo):
su slikovito predočenje grešnog čina,
bez volje da se ostvari... Smrtni je
grijeh, ako se radi o teškoj materiji i
ako se traži ili dopušta uživati u njoj;

–Zla želja (desiderium): unutarnja i
opća želja za grešnom radnjom, kod
koje osoba nalazi zadovoljstvo. Ne
podudara se s namjerom, ostvariti je
(što uključuje uvijek učinkovitu
želju), iako, u ne malom broju
slučajeva, mogla bi se ostvariti, kad
ne bi postojali neki motivi koji koče
osobu (kao: posljedice radnje,
poteškoća za njeno ostvarenje, itd.);



–grešan užitak: je promišljano
zadovoljstvo u zlom, već ostvarenom
činu osobno ili po drugoj osobi. To
obnavlja grijeh u duši.

Unutarnji grijesi, u samima sebi
imaju obično manju težinu od onih
koji se podudaraju s vanjskim
grijesima, jer izvanjski čin redovito
izražava snažniju voljnost. Ipak,
stvarno su mnogo opasniji ti
unutarnji grijesi, nadasve za osobe
koje traže odnos i prijateljstvo
s :Bogom, budući da:

– se čine s više lakoće, jer je dostatan
pristanak volje; i iskušenja mogu biti
mnogo češća;

– daje im se manje pažnje, jer
katkada zbog neznanja, a katkada
zbog izvjesne suradnje sa strastima,
ne žele ih priznati za grijehe, osim
kao lake, jer pristanak nije bio
potpun.



Nutarnji grijesi mogu izobličiti
savjest, na primjer, kada se dopušta
laki nutarnji grijeh uobičajeno ili s
izvjesnom učestalošću, iako se želi
izbjeći smrtni grijeh. Ovo izobličenje
može dati prostora ispoljavanju
pretjerane osjetljivosti, nedostacima
ljubavi, kritičnom duhu, pomirenju s
čestim napastima bez uporne borbe
protiv njih, itd. U nekim slučajevima
može voditi do toga, da se ne želi
prepoznati nutarnje grijehe, zastrijeti
ih s bezumnim dokazima koji onda
završavaju s još jačim zbunjivanjem
savjesti. Kao posljedica toga lako
raste samoljublje, javljaju se nemiri,
a poniznost i iskrena skrušenost stoje
više truda i mogu dospjeti u stanje
mlakosti. U borbi protiv unutarnjih
grijeha je jako važno ne dati prostora
sumnjama.

U borbi protiv unutarnjih grijeha
pomažu nam:



– česti sakramenti koji nam daruju ili
umnažaju milosti, i liječe nas od
naših svakidanjih bijeda;

– molitva, mrtvljenje i rad u
iskrenom traženju Boga;

– poniznost –koja nam dopušta
prepoznati naše bijede bez
očajavanja zbog naših zabluda–, i
pouzdanje u Boga, znajući da je
uvijek spreman oprostiti nam;

– vježbati se iskrenosti s Bogom, sa
samima sobom i u duhovnom
vodstvu, provodeći brižljivo ispit
savjesti.

2.ČIŠĆENJE SRCA

Deveta i deseta zapovijed motre
intimne mehanizme koji su korijen
grijeha protiv čistoće i pravde; i, u
širem smislu, bilo kojeg grijeha. U
pozitivnom smislu, ove zapovijedi
pozivaju na djelovanje s ispravnom
namjerom i čistim srcem. Zbog toga



imaju veliku važnost, jer se ne
zaustavljaju na vanjskom
promatranju čina, nego motre izvor
iz kojeg dolaze spomenuti čini.

Ova nutarnja dinamičnost je
temeljna u kršćanskom ćudorednom
životu, gdje su darovi Duha Svetoga, i
ulivene kreposti raspoređene prema
sklonostima osobe. U ovom smislu
imaju osobitu važnost ćudoredne
kreposti koje su zapravo
raspoloženja volje i drugih nagnuća,
činiti dobro. Imajući na umu ove
elemente, moguće je odagnati
određenu karikaturu ćudorednoga
života, borbom u izbjegavanju
grijeha, otkrivanjem beskrajne,
pozitivne panorame hrabrosti, za
rast u kreposti (za čišćenje srca) koju
posjeduje ljudski život, osobito
kršćanina.

Ove zapovijedi konkretnije se odnose
na unutarnje grijehe protiv kreposti
čistoće i pravednosti, koje se dobro



odražavaju u tekstu Svetoga Pisma,
koje govori o «tri vrste pohota ili
požuda: požuda tijela, požuda očiju i
oholost života (1 Iv
2,16)» (Katekizam, 2514). Deveta
zapovijed raspravlja o moći požude
tijela; a deseta o požudi za tuđim
dobrima. To znači, zabranjuju,
podavati se tim požudama svjesno i
voljno.

Ovo nemoralno nagnuće ili požuda,
sastoji se u «pobuni koju “tijelo" vodi
protiv “duha". Ona je posljedica
neposluha prvoga
grijeha» (Katekizam, 2515). Poslije
istočnoga grijeha nitko nije pošteđen
od požude, izuzevši Našega
Gospodina Isusa Krista i Presvete
Djevice.

Iako požuda sama po sebi nije grijeh,
sklona je grijehu, i učini ga, ako se,
po milosti Božjoj ne podvrgne
prosvijetljenom razumu. Ako se
zaboravi da postoji požuda, lako se



pomisli da sve sklonosti koje
osjećamo “su prirodne" i da nije zlo
prepustiti se njihovu vodstvu. Mnogi
međutim uviđaju da prepuštanje
požudama nije dobro, kada se zna za
posljedice koje nastaju pod njihovim
nasilnim impulsom. Oni uviđaju da
se ne smiju prepuštati voditi ovim
impulsom, nego njime ovladati, jer
nije prirodan Ipak, kada se radi o
čistoći, ne žele prepoznati to isto, pa
kažu da nema zla u, dati se voditi
“prirodnom" pobudom. Deveta
zapovijed nam pomaže shvatiti da
ovo nije tako, jer je požuda iskvarila
narav, i to što se ona smatra
prirodnom, najčešće je posljedica
grijeha, i potrebno je zagospodariti
njom. Slično bi se moglo reći za
neumjeren mukotrpan rad zbog
bogatstva, ili za gramzljivost, što se
odnosi na desetu zapovijed.

Važno je poznavati ovaj nered
prouzrokovan u nama zbog
istočnoga grijeha i zbog naših



osobnih grijeha, budući da takva
spoznaja:

– nas potiče na molitvu: samo nam
Bog oprašta istočni grijeh, koji je
ukorijenio požudu; i, isto tako, samo
njegovom pomoću možemo uspjeti
pobijediti ovu neurednu sklonost;
Božja milost liječi našu narav od
ranâ grijeha (uz to je podiže u
nadnaravni red);

– uči nas voljeti sve stvoreno, jer je
izašlo kao dobro iz ruku Božjih. Naše
neuredne želje su one koje
omogućuju zlouporabiti stvorena
dobra.

3. BORBA ZA ČISTOĆU

Čistoća srca, znači posjedovati
svetost u mislima. Pomoću Božjom i
vlastitim snagama, postiže se biti sve
više “čista srca": čistoća u “mislima" i
u željama.



Za sve što se odnosi na devetu
zapovijed, kršćanin postiže čistoću
milošću Božjom kroz kreposti i daru
nevinosti, čistoće misli, čistoće
gledanja i molitve.

Čistoća gledanja ne vrijedi samo za
promatranje nedvojbeno nepriličnih
slika, nego zahtjeva i pročišćavanje
upotrebe naših vanjskih osjetila, koja
nas vode promatranju svijeta i osobâ
nadnaravnim gledanjem. Radi se o
pozitivnoj pobudi koja dopušta
čovjeku otkrivati istinsku ljepotu
svega stvorenoga, i osobito ljepotu
stvorenih na sliku i priliku Božju.

«Čistoća zahtjeva stidljivost. Ona je
sastavni dio umjerenosti. Stidljivost
čuva intimnost osobe. Ona odbija
otkrivati ono što mora ostati
skriveno. Upravljena je k čistoći, i
izraz je njezine finoće. Ravna
pogledima i gestama u skladu s
dostojanstvom osoba i njihova
združivanja.» (Katekizam, 2521).



4.SIROMAŠTVO SRCA

«Želja za pravom srećom oslobađa
čovjeka neumjerene privrženosti
dobrima ovoga svijeta, da bi se
ispunila u gledanju i blaženstvu
Božjem» (Katekizam, 2548).
«Obećanje da ćemo Boga vidjeti
nadilazi svako blaženstvo. U Svetom
pismu, vidjeti znači posjedovati. Tko
vidi Boga polučio je sva dobra što se
mogu zamisliti».

Materijalna dobra su sredstva, ali
nisu cilj. Ne mogu ispuniti srce
čovjeka koji je stvoren za Boga i ne
može se zasititi materijalnim
blagostanjem.

«Deseta zapovijed zabranjuje
pohlepu i želju za bezmjernim
prisvajanjem zemaljskih dobara;
zabranjuje neurednu gramzljivost što
nastaje iz neumjerene čežnje za
bogatstvom i njegovom moći.
Zabranjuje i želju da se počini
nepravda kojom bi se naškodilo



bližnjemu u njegovim zemaljskim
dobrima» (Katekizam, 2536).

Grijeh je odvratan Bogu i usmjeren je
prema stvorenjima; privrženost
materijalnim dobrima korjenito
hrani ovu okrenutost, i vodi k
sljepoći uma i tvrdoći srca: «ako
netko posjeduje dobra i gledajući
kako njegov brat oskudijeva, zatvori
mu svoje srce, kako može opstati u
njemu ljubav Božja? (1 Jn 3, 17).
Neumjeren mukotrpan rad za
materijalna dobra, protivi se
kršćanskom životu: ne može se
služiti Bogu i bogatstvu (usporedi Mt
6,24; Lk 16,13).

Pretjerana važnost koja se danas
pridaje materijalnom blagostanju,
usprkos mnogim drugim
vrijednostima, nije znak ljudskog
napretka; ona doprinosi umanjenju i
ponižavanju čovjeka, čije
dostojanstvo počiva na činjenici, da
je on duhovno stvorenje, pozvano na



vječni život kao dijete Božje (usp. Lk
12, 19-20).

«Deseta zapovijed zahtjeva da se iz
ljudskoga srca izagna
zavist» (Katekizam, 2538). Zavist je
jedan od glavnih grijeha. «Ona
označuje tugu koju netko osjeća pred
dobrom drugoga» (Katekizam, 2539).
Iz zavisti se mogu razviti mnogi
drugi grijesi: mržnja, klevetanje,
ogovaranje, neposluh, itd.

Zavist predstavlja odbijanje ljubavi.
Da bismo se mogli boriti protiv
zavisti moramo živjeti krepost
dobrostivosti kojom želimo dobro
drugima, ispoljavanjem ljubavi
prema njima. U ovoj borbi nam
pomaže također krepost poniznosti,
jer ne smijemo zaboraviti da zavist
često proizlazi iz oholosti (usp.
Katekizam, 2540).

Pablo Requena

Osnovna bibliografija



- Katekizam Katoličke Crkve,
2514-2557.

Preporučena bibliografija

- SAN JOSEMARIA, Homilía Porque
verán a Dios, en Amigos de Dios,
175-189; Homilía

- Desprendimiento, en Amigos de
Dios, 110-126.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-br-38-deveta-i-deseta-
bozja-zapovijed/ (28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-38-deveta-i-deseta-bozja-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-38-deveta-i-deseta-bozja-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-38-deveta-i-deseta-bozja-zapovijed/

	Tema 38: Deveta i deseta Božja zapovijed

