opusdei.org

Tema 38: Deveta i
deseta Bozja
zapovijed

Ove dvije zapovijedi se odnose
na unutarnja djela koja
odgovaraju grijesima protiv
Seste i sedme zapovijedi. Tako
izriCito zapovijedaju Zivjeti
Cisto i ne vezati se na
materijalna dobra, mislima i
Zeljama, prema Gospodinovim
rijeCima: «Blago onima koji su
Cista srca, jer ¢e Boga gledati» 1
«Blago siromasima duhom, jer
njihovo je Kraljevstvo Nebesko»
(Mt 5, 3.8)



23.11.2012.

Prethodne teme

«Ne poZeli Zene bliZznjega svoga, ni
ne Zeli doma bliznjega svoga, ni
zemlje njegove, ni sluge, ni sluskinje
njegove, ni goveda njegova, ni
magarca njegova, ni nijedne stvari
koja pripada bliznjemu tvomu» (Dt 5,
21).

«Tko pogleda Zenu s pozudom, vec je
ucinio preljub s njom u svome
srcu» (Mt,5, 28).

1. UNUTARN]JI GRIJESI

Ove dvije zapovijedi se odnose na
unutarnja djela koja odgovaraju
grijesima protiv Seste i sedme
zapovijedi, koje cudoredna predaja
ubraja u grijehe zvane unutarnjima.
Tako izri¢ito zapovijedaju Zivjeti
Cisto (deveta zapovijed) i ne vezati se


https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469

na materijalna dobra (deseta
zapovijed) mislima i Zeljama, prema
Gospodinovim rije¢ima: «Blago
onima koji su Cista srca, jer ¢e Boga
gledati» i «Blago siromasima duhom,
jer njihovo je Kraljevstvo

Nebesko» (Mt 5, 3.8).

Prvo pitanje na koje bi trebalo
odgovoriti jest, da li ima smisla
govoriti o nutarnjim grijesima; ili
receno drugim rijec¢ima, zasto se
negativnim ocjenjuje djelovanje uma
ivolje, koje se ne ostvaruje u
vanjskom ¢inu vrijedna prijekora?

Pitanje nije bjelodano, buduci da se u
popisima grijeha koje nam izlaze
Novi Zavjet, javljaju prije svega
vanjski €ini (preljub, blud, ubojstva,
idolopoklonstvo, vracanja,
parnicenja, srdzbe, itd.). Ipak u tim
popisima vidimo takoder navode kao
grijehe, izvjesne nutarnje Cine
(zavist, zla poZuda, Skrtost).



Sam Isus objaSnjava da iz srca
CovjeCjeg proizlaze «zle misli,
ubojstva, preljubi, bludnost, krade,
lazna svjedocCanstva, psovke» (Mt 15,
19). I u posebnom podrucju
neporocnosti istiCe da «tko s
poZzudom pogleda Zenu, vec je —u
svom srcu —s njom ucinio

preljub» (Mt 5, 28). Iz ovih tekstova
proizlazi jedna vazna opaska za
cudorede, jer pridonosi
razumijevanju, kako se izvor
covjecjih djela, prema tome, dobra ili
zla jedne osobe, nalazi u Zeljama
srca, u onom Sto osoba “zeli" i
izabire. Zlo ubojstva, preljuba, krade,
ne pociva poglavito u utjelovljenju
djela, ili u njegovim posljedicama
(koje su na popisu), nego u volji (u
srcu) ubojice, preljubnika, kradljivca
koji, kad se odlucuje za odredeno
djelo, ono je vec bilo Zeljeno: Sto je
usmjereno u pravcu suprotnom
ljubavi bliZznjega, prema tome,
suprotno i ljubavi Bozjoj.



Volja se usmjeruje uvijek prema
nekom dobru, ali ponekad je to samo
prividno dobro koje nije moguce
razumno svrstati dobru osobe u
svojoj sveukupnosti. Lopov Zeli nesto
Sto smatra dobrim, ali ¢injenica Sto ta
stvar pripada drugoj osobi, ne
dozvoljava da se zadrZana stvar od
strane lopova, pridoda njegovom
dobru, kao osobi. U ovom smislu, nije
nuzan vanjski ¢in, da bi se stvorila
odluka u pozitivnom ili negativhom
smislu. Tko se odluci za kradu jedne
stvari, premda to poslije ne moze
ostvariti iz nepredvidenog razloga,
vec je ucinio zlo. Ostvario je voljno
nutarnje djelo protiv kreposti
pravde.

Dobrota i zlo¢a nalaze se u volji
osobe, i stoga, tocno govoreci, valja
koristiti te kategorije s obzirom na
Zelje (Zeljene, prihvacene), ne na
misli. Kada govorimo o razumu,
koristimo druge kategorije, kao
istinito i krivo. Kad deveta zapovijed



zabranjuje “neciste misli" ne odnosi
se to na slike, ili na misao samu po
sebi, nego na aktivnost volje koja
prihvaca poremeceni uZitak koji
izaziva odredena slika (nutarnja ili
vanjska).

Nutarnji grijesi mogu se dijeliti na:

—“zle misli" (kaSnjeno zadovoljstvo):
su slikovito predocenje gresnog Cina,
bez volje da se ostvari... Smrtni je
grijeh, ako se radi o teSkoj materiji i
ako se trazi ili dopusta uZivati u njoj;

—Zla zelja (desiderium): unutarnja i
opca Zelja za greSnom radnjom, kod
koje osoba nalazi zadovoljstvo. Ne
podudara se s namjerom, ostvariti je
(Sto ukljucuje uvijek ucinkovitu
Zelju), iako, u ne malom broju
slucajeva, mogla bi se ostvariti, kad
ne bi postojali neki motivi koji koce
osobu (kao: posljedice radnje,
poteskoca za njeno ostvarenje, itd.);



—greSan uzitak: je promisljano
zadovoljstvo u zlom, ve¢ ostvarenom
¢inu osobno ili po drugoj osobi. To
obnavlja grijeh u dusi.

Unutarnji grijesi, u samima sebi
imaju obi¢no manju teZinu od onih
koji se podudaraju s vanjskim
grijesima, jer izvanjski ¢in redovito
izrazava snazniju voljnost. Ipak,
stvarno su mnogo opasniji ti
unutarnji grijesi, nadasve za osobe
koje traZe odnos i prijateljstvo

s :Bogom, bududi da:

— se Cine s viSe lakoce, jer je dostatan
pristanak volje; i iskuSenja mogu biti
mnogo CeSca;

— daje im se manje paznje, jer
katkada zbog neznanja, a katkada
zbog izvjesne suradnje sa strastima,
ne Zele ih priznati za grijehe, osim
kao lake, jer pristanak nije bio
potpun.



Nutarnji grijesi mogu izobliciti
savjest, na primjer, kada se dopusta
laki nutarnji grijeh uobicajeno ili s
izvjesnom ucestaloScu, iako se zZeli
izbjeci smrtni grijeh. Ovo izobliCenje
moZe dati prostora ispoljavanju
pretjerane osjetljivosti, nedostacima
ljubavi, kriticnom duhu, pomirenju s
Cestim napastima bez uporne borbe
protiv njih, itd. U nekim slucajevima
moZe voditi do toga, da se ne Zeli
prepoznati nutarnje grijehe, zastrijeti
ih s bezumnim dokazima koji onda
zavrsSavaju s jos ja¢im zbunjivanjem
savjesti. Kao posljedica toga lako
raste samoljublje, javljaju se nemiri,
a poniznost i iskrena skrusenost stoje
viSe truda i mogu dospjeti u stanje
mlakosti. U borbi protiv unutarnjih
grijeha je jako vazno ne dati prostora
sumnjama.

U borbi protiv unutarnjih grijeha
pomazu nam:



— Cesti sakramenti koji nam daruju ili
umnazaju milosti, i lijeCe nas od
nasih svakidanjih bijeda;

— molitva, mrtvljenje i rad u
iskrenom trazenju Boga;

— poniznost —-koja nam dopusta
prepoznati nase bijede bez
oCajavanja zbog naSih zabluda-, i
pouzdanje u Boga, znajuci da je
uvijek spreman oprostiti nam;

— vjezbati se iskrenosti s Bogom, sa
samima sobom i u duhovnom
vodstvu, provodeci briZljivo ispit
savjesti.

2.CISCENJE SRCA

Deveta i deseta zapovijed motre
intimne mehanizme koji su korijen
grijeha protiv CistocCe i pravde; i, u
Sirem smislu, bilo kojeg grijeha. U
pozitivnom smislu, ove zapovijedi
pozivaju na djelovanje s ispravnom
namjerom i ¢istim srcem. Zbog toga



imaju veliku vaznost, jer se ne
zaustavljaju na vanjskom
promatranju €ina, nego motre izvor
iz kojeg dolaze spomenuti Cini.

Ova nutarnja dinamicnost je
temeljna u krs¢anskom ¢udorednom
Zivotu, gdje su darovi Duha Svetoga, i
ulivene kreposti rasporedene prema
sklonostima osobe. U ovom smislu
imaju osobitu vaznost ¢udoredne
kreposti koje su zapravo
raspoloZenja volje i drugih nagnuca,
Ciniti dobro. Imajuci na umu ove
elemente, moguce je odagnati
odredenu karikaturu ¢udorednoga
Zivota, borbom u izbjegavanju
grijeha, otkrivanjem beskrajne,
pozitivne panorame hrabrosti, za
rast u kreposti (za CiScenje srca) koju
posjeduje ljudski Zivot, osobito
krS$c¢anina.

Ove zapovijedi konkretnije se odnose
na unutarnje grijehe protiv kreposti
CistoCe i pravednosti, koje se dobro



odrazavaju u tekstu Svetoga Pisma,
koje govori o «tri vrste pohota ili
poZzuda: poZuda tijela, poZuda ocCiju i
oholost Zivota (1 Iv

2,16)» (Katekizam, 2514). Deveta
zapovijed raspravlja o moc¢i pozude
tijela; a deseta o poZudi za tudim
dobrima. To znaci, zabranjuju,
podavati se tim poZudama svjesno i
voljno.

Ovo nemoralno nagnuce ili poZuda,
sastoji se u «pobuni koju “tijelo" vodi
protiv “duha”. Ona je posljedica
neposluha prvoga

grijeha» (Katekizam, 2515). Poslije
isto¢noga grijeha nitko nije poSteden
od pozude, izuzevsi NaSega
Gospodina Isusa Krista i Presvete
Djevice.

Iako poZuda sama po sebi nije grijeh,
sklona je grijehu, i ucini ga, ako se,
po milosti BoZjoj ne podvrgne
prosvijetljenom razumu. Ako se
zaboravi da postoji poZuda, lako se



pomisli da sve sklonosti koje
osjecamo “su prirodne" i da nije zlo
prepustiti se njihovu vodstvu. Mnogi
medutim uvidaju da prepustanje
poZudama nije dobro, kada se zna za
posljedice koje nastaju pod njihovim
nasilnim impulsom. Oni uvidaju da
se ne smiju prepustati voditi ovim
impulsom, nego njime ovladati, jer
nije prirodan Ipak, kada se radi o
Cistodi, ne Zele prepoznati to isto, pa
kaZzu da nema zla u, dati se voditi
“prirodnom" pobudom. Deveta
zapovijed nam pomaZze shvatiti da
ovo nije tako, jer je pozuda iskvarila
narav, i to Sto se ona smatra
prirodnom, najcesce je posljedica
grijeha, i potrebno je zagospodariti
njom. Sli¢no bi se moglo reci za
neumjeren mukotrpan rad zbog
bogatstva, ili za gramzljivost, Sto se
odnosi na desetu zapovijed.

Vazno je poznavati ovaj nered
prouzrokovan u nama zbog
istoCnoga grijeha i zbog nasih



osobnih grijeha, buduci da takva
spoznaja:

—nas potice na molitvu: samo nam
Bog oprasta istoCni grijeh, koji je
ukorijenio pozudu; i, isto tako, samo
njegovom pomocu mozemo uspjeti
pobijediti ovu neurednu sklonost;
BoZja milost lijjeci nasu narav od
rand grijeha (uz to je podiZe u
nadnaravni red);

—ucl nas voljeti sve stvoreno, jer je
izaSlo kao dobro iz ruku BoZjih. NaSe
neuredne Zelje su one koje
omogucuju zlouporabiti stvorena
dobra.

3. BORBA ZA CISTOCU

Cistoéa srca, znaci posjedovati
svetost u mislima. Pomoc¢u BozZjom i
vlastitim snagama, postiZe se biti sve
viSe “Cista srca": Cistoca u “mislima" i
u Zeljama.



Za sve Sto se odnosi na devetu
zapovijed, krs¢anin postiZe Cistocu
milo$¢u Bozjom kroz kreposti i daru
nevinosti, ¢isto¢e misli, ¢isto¢e
gledanja i molitve.

Cistoc¢a gledanja ne vrijedi samo za
promatranje nedvojbeno nepriliénih
slika, nego zahtjeva i prociScavanje
upotrebe nasih vanjskih osjetila, koja
nas vode promatranju svijeta i osoba
nadnaravnim gledanjem. Radi se o
pozitivnoj pobudi koja dopusta
covjeku otkrivati istinsku ljepotu
svega stvorenoga, 1 osobito ljepotu
stvorenih na sliku i priliku Bozju.

«Cistoca zahtjeva stidljivost. Ona je
sastavni dio umjerenosti. Stidljivost
Cuva intimnost osobe. Ona odbija
otkrivati ono $to mora ostati
skriveno. Upravljena je k Cistoci, i
izraz je njezine finoce. Ravna
pogledima i gestama u skladu s
dostojanstvom osoba i njihova
zdruZivanja.» (Katekizam, 2521).



4.SIROMASTVO SRCA

«Zelja za pravom srecom oslobada
Covjeka neumjerene privrzenosti
dobrima ovoga svijeta, da bi se
ispunila u gledanju i blazenstvu
BoZjem» (Katekizam, 2548).
«Obecanje da ¢cemo Boga vidjeti
nadilazi svako blazenstvo. U Svetom
pismu, vidjeti znaci posjedovati. Tko
vidi Boga polucio je sva dobra Sto se
mogu zamisliti».

Materijalna dobra su sredstva, ali
nisu cilj. Ne mogu ispuniti srce
Covjeka koji je stvoren za Boga i ne
moZe se zasititi materijalnim
blagostanjem.

«Deseta zapovijed zabranjuje
pohlepu i Zelju za bezmjernim
prisvajanjem zemaljskih dobara;
zabranjuje neurednu gramzljivost Sto
nastaje iz neumjerene Ceznje za
bogatstvom i njegovom moci.
Zabranjuje i Zelju da se pocini
nepravda kojom bi se naskodilo



bliznjemu u njegovim zemaljskim
dobrima» (Katekizam, 2536).

Grijeh je odvratan Bogu 1 usmjeren je
prema stvorenjima; privrzenost
materijalnim dobrima korjenito
hrani ovu okrenutost, i vodi k
sljepoc¢i uma i tvrdodi srca: «ako
netko posjeduje dobra i gledajuci
kako njegov brat oskudijeva, zatvori
mu svoje srce, kako moZe opstati u
njemu ljubav Bozja? (1 Jn 3, 17).
Neumjeren mukotrpan rad za
materijalna dobra, protivi se
krS¢anskom Zivotu: ne moZe se
sluziti Bogu i bogatstvu (usporedi Mt
6,24; Lk 16,13).

Pretjerana vaznost koja se danas
pridaje materijalnom blagostanju,
usprkos mnogim drugim
vrijednostima, nije znak ljudskog
napretka; ona doprinosi umanjenju i
poniZzavanju ¢ovjeka, Cije
dostojanstvo pociva na ¢injenici, da
je on duhovno stvorenje, pozvano na



vjecni Zivot kao dijete Bozje (usp. Lk
12, 19-20).

«Deseta zapovijed zahtjeva da se iz
ljudskoga srca izagna

zavist» (Katekizam, 2538). Zavist je
jedan od glavnih grijeha. «Ona
oznacuje tugu koju netko osjeca pred
dobrom drugoga» (Katekizam, 2539).
Iz zavisti se mogu razviti mnogi
drugi grijesi: mrznja, klevetanje,
ogovaranje, neposluh, itd.

Zavist predstavlja odbijanje ljubavi.
Da bismo se mogli boriti protiv
zavisti moramo Zivjeti krepost
dobrostivosti kojom Zelimo dobro
drugima, ispoljavanjem ljubavi
prema njima. U ovoj borbi nam
pomaze takoder krepost poniznosti,
jer ne smijemo zaboraviti da zavist
Cesto proizlazi iz oholosti (usp.
Katekizam, 2540).

Pablo Requena

Osnovna bibliografija



- Katekizam Katolicke Crkve,
2514-2557.

Preporucena bibliografija

- SAN JOSEMARIA, Homilia Porque
veran a Dios, en Amigos de Dios,
175-189; Homilia

- Desprendimiento, en Amigos de
Dios, 110-126.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-br-38-deveta-i-deseta-
bozja-zapovijed/ (28.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-38-deveta-i-deseta-bozja-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-38-deveta-i-deseta-bozja-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-38-deveta-i-deseta-bozja-zapovijed/

	Tema 38: Deveta i deseta Božja zapovijed

