opusdei.org

Tema 34: Peta
zapovijed Dekaloga
Ljudski je zivot svet zato Sto od
samog pocetka ukljucuje
stvaralacko Bozje djelo i trajno

ostaje u osobitom odnosu sa
Stvoriteljem.

27.11.2012.

Prethodne teme
1. ,,Ne ubij“

»Ljudski je Zivot svet zato Sto od
samog pocCetka ukljucuje stvaralacko
BoZje djelo i trajno ostaje u osobitom


https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469

odnosu sa Stvoriteljem, svojom
jedinom svrhom. Samo je Bog
Gospodar Zivota od njegova pocetka
do kraja te nitko, ni u kakvim
okolnostima, ne moze prisvojiti
pravo izravnog unistenja neduznog
ljudskog bica“ (KKC 2258).

Covjek je jedinstven, jedino stvorenje
na zemlji kojeg je Bog ljubio radi
njega samoga.[1] Predodreden da
upozna i vjecno ljubi Boga, ¢ovjekov
Zivot je svet. Svi muskarci i Zene
stvoreni su na Bozju sliku i priliku
(usp. Post 1:26-27). Ovo je temeljna
postavka ljudskog dostojanstva i
zapovijedi ,ne ubij“.

Knjiga Postanka prikazuje napad na
ljudski Zivot kao posljedicu isto¢nog
grijeha. JHWH (Jahve) se uvijek
oCituje kao zastitnik Zivota, ¢ak i
Kainovog zivota nakon Sto je ubio
svoga brata Abela, krv svoje krvi
(slika svakog ubojstva). Nitko ne bi
smio uzimati pravdu u svoje ruke, i



nitko ne moze sebi dati za pravo da
bliZnjem oduzme Zivot (usp. Post
4:13-15).

Ova zapovijed odnosi se na ljudska
bica. Dopusteno je koristiti Zivotinje
za hranu, odjecu isl. Bog ih je
postavio na zemlju da budu korisne
Covjeku. Zahtjev da ih se ne ubija ili
zlostavlja proizlazi iz poremecaja
koje Jjudska strast moZe ukljucivati
ili iz duznosti prema pravdi (ako su
tude vlasnistvo) (usp. KKC 2418).
Osim toga, ne smije se zaboraviti da
Covjek nije ,gospodar” stvaranja vec
radije njegov upravitelj, i kao takav
duZan je postivati i brinuti se za
prirodu, koju treba za svoje vlastito
postojanje i razvoj (usp. KKC 2415).

2. Najdublji element ove zapovijedi

»Najdublji element BoZje zapovijedi
da se $titi Jjudski zivot je zahtjev za
iskazivanjem postovanja i l[jubavi
prema svakoj osobi i Zivotu svake
osobe.“[2]



Milosrde i oprost svojstveni su Bogu.
Milosrde takoder mora biti prisutno
u Zivotu BoZjeg djeteta, poticuci u
naSem srcu suosjecanje prema onima
koji pate: Blago milosrdnima, oni ce
zadobiti milosrde (Mt 5:7).[3]

Takoder je potrebno i nauciti
oprostiti onima koji nas povrijede
(usp. Mt 5:22). Kada nas drugi
povrijede, moramo se truditi da ne
izgubimo svoj mir te nikad ne
smijemo dopustiti ljutnji da preuzme
kontrolu nad nagim srcem. Stovise, u
Ocenasu, molitvi koju nam je Isus
ostavio kao Gospodnju molitvu, Krist
vezuje Svoj oprost — oprost za
prijestupe koje smo pocinili — s nasim
oprostom onima Kkoji su nas
povrijedili (usp. Mt 6:9-13; Lk 11:2-4).
U ovoj borbi bit ¢emo pomognuti
razmatranjem muke Gospodina
naSega, koji nas je pomilovao i
otkupio trpedi s ljubavlju i
strpljenjem naSe nepravedno
postupanje prema njemu. Takoder



trebamo imati na umu i da kr$canin
nikada ne bi smio nikoga gledati kao
stranca ili neprijatelja (usp. Mt
5:44-45), te da ¢emo poslije smrti biti
sudeni po nas$oj ljubavi prema
bliZnjima. Od krs¢ana se traZzi da zlo
nadvladaju dobrim (usp. Rim 12:21), i
da na uvrede gledaju kao na priliku
za vlastito prociscenje.

3. PoStovanje prema ljudskom
Zivotu

Peta zapovijed nareduje nam ,ne
ubiti“. Ona takoder zabranjuje
udaranje, ozljedivanje ili
uzrokovanje nepravedne tjelesne
boli sebi ili drugome te ujedno i
vrijedanje nasih bliznjih uvrjedljivim
rije¢ima ili proklinjanjima. Ova
zapovijed takoder ukljucuje zabranju
ubijanja samog sebe (samoubojstva).

3.1. Namjerno ubojstvo

»Peta zapovijed zabranjuje kao teSko
gresan €in izravno i hotimicno



ubojstvo ¢ovjeka. Ubojica i oni koji
hotimi¢no sudjeluju u ubojstvu
pocinjaju grijeh koji u nebo vapi za
osvetom“ (KKC 2268).[4]

Enciklika Evangelium vitae je na
definitivan i nepogresiv nacin istakla
slijedecu normu: ,autoritetom koji je
Krist povjerio Petru i njegovim
Nasljednicima, i u zajedniStvu s
biskupima Katolicke Crkve,
potvrdujem da je izravno i svojevoljno
ubojstvo neduznog ljudskog bica
uvijek teSko nemoralno. Ova doktrina,
temeljena na onom nepisanom
zakonu kojeg Covjek, svjetlom
razuma, nalazi u svom vlastitom srcu
(usp. Rim 2:14-15), je potvrdena
Svetim Pismom, prenesenim po
Tradiciji Crkve i naucavanim od
strane obi¢nog i univerzalnog
Uciteljstva.“[5] Tako je ubojstvo bez
iznimke teSko nemoralno ako se radi
o Cinu proizaSlom iz svjesne odluke
usmjerene na nevinu osobu. Kao
takve, zakonita obrana i smrtna



kazna nisu ukljucene u ovu izricitu
formulaciju, vec su obradene u
zasebnom odjeljku.[6]

Cinjenica da je Bog povjerio ljudski
Zivot u nase ruke poziva na stav
ljubavi i sluZenja, a ne proizvoljne
vlasti. Bog je jedini gospodar ljudskog
Zivota.[7] 3.2. Pobacaj

»Ljudski zivot mora biti cijenjen i
Sti¢en bez ograniCenja od trenutka
zacCeca. Ljudskom bi¢u moraju od
prvog Casa postojanja biti priznata
osobna prava, medu kojima i
nepovredivo pravo svakog neduznog
bic¢a na zivot“ (KKC 2270).

»Izravni pobacaj, to jest, pobacaj
Zeljen kao cilj ili sredstvo, uvijek
predstavlja teZak moralni poremecaj,
bududi se radi o namjernom ubojstvu
neduznog ljudskog bi¢a.“[8]

,Nema okolnosti, nema svrhe, nema
nijednog zakona koji bi ikada mogao
dozvoliti ¢in koji je intrinzi¢no



nedopusten, jer je u suprotnosti s
BoZjim Zakonom koji je upisan u
svako ljudsko srce, doznatljiv samim
razumom te proglasen od strane
Crkve.“[9] PoStivanje ljudskog Zivota
mora biti prepoznato kao granica
koju nijedno djelovanje od strane
pojedinca ili vlade ne smije prijeci.
Ovo neotudivo pravo svakog
pojedinog neduzZznog covjeka na Zivot
predstavlja konstitutivan osnov
gradanskog drusStva i njegovog
zakonodavstva i kao takvo se mora
postivati od strane cjelokupnog
drustva i politicke vlasti (usp. KKC
2273).[10]

»,Pravo na zapovijedanje je nuzno za
moralni poredak i ima svoj izvor u
Bogu; slijedi da, ako gradanska vlast
ozakoni ili dopusti nesto Sto je u
suprotnosti s tim poretkom i time
suprostavljeno BoZzjoj volji, ni
doneseni zakoni ni dodijeljene
ovlasti ne mogu biti obvezujuce u
savjesti gradana ... Inace, vlast se u



potpunosti raspada i rezultira
sramotnom zloupotrebom.“[11]
Utoliko Sto ,,nema obveze u savjesti
za postivanjem takvih zakona;
naprotiv postoji ozbiljna i jasna
obveza suprostavljanja njima
prigovorom savjesti.“[12]

»,Buduci da s lJjudskim zametkom od
samog zacCeca treba postupati kao s
osobom, mora on u svojoj cjelovitosti,
koliko je moguce, biti StiCen, lijeCen i
njegovan, kao i svako drugo ljudsko
bic¢e“ (KKC 2274).

3.3. Eutanazija

w~Eutanazija u uzem smislu oznacava
radnju ili propust koji po sebiis
namjerom izaziva smrt, s ciljem
uklanjanja patnje ... eutanazija je
tesko krSenje BoZjeg zakona buducdi se
radi o namjernom i moralno
neprihvatljivom ubojstvu ljudske
osobe ... Ovisno o okolnostima,
ovakvo djelovanje ukljucuje zlocu
svojstvenu samoubojstvu ili



ubojstvu.“[13] Cvrsto suprostavljena
dostojanstvu ljudske osobe,
eutanazija je jedna od posljedica do
koje hedonizam i gubitak krS¢anskog
shvacanja patnje mogu dovesti.

»,Prekid medicinskih postupaka,
tegotnih, pogibeljnih, izvanrednih ili
gledom na ocekivani ishod
nesrazmjernih, moZe biti zakonit. U
tom je slucaju rijeC o odustajanju od
terapeutske upornosti. Time se ne Zeli
izazvati smrt; prihvaca se Cinjenica
da je nije moguce sprijeciti“ (KKC
2278).[14]

Ipak, ,,i onda kad se cijeni da je smrt
neizbjezna, ne moze zakonito biti
prekinuto lijeCenje koje se redovito
pruZza bolesnoj osobi“ (KKC 2279).[15]
Umjetna prehrana i hidracija
pripadaju, u pravilu, uobicajenoj
njezi koja se duguje svim
bolesnicima. [16] 3.4. Samoubojstvo

,Upravitelji smo a ne vlasnici Zivota
koji nam je Bog povjerio. Njime ne



raspolazemo® (KKC 2280).
»Samoubojstvo protuslovi naravnom
covjekovu nagnucu da Cuva i trajno
odrZi svoj Zivot. Samoubojsvo se
teSko protivi ispravnoj ljubavi prema
sebi. Ono istodobno vrijeda ljubav
prema bliZzenjemu jer nepravedno
kida veze uzajamnosti sa zajednicom
obiteljskom, narodnom i ljudskom,
prema kojima imamo obveza.
Samoubojstvo se protivi ljubavi
Zivoga Boga“ (KKC 2281).[17]

Izabrati smrt kako bi se spasio Zivot
druge osobe nije samoubojstvo;
naprotiv, to moZe biti ¢in krajnje
ljubavi.

3.5. Zakonita obrana

Zabrana protiv uzrokovanja necije
smrti ne ukida pravo na sprjecavanje
nepravednog napadaca od
uzrokovanja ozljede.[18] Zakonita
obrana takoder moZe biti i teSka
obveza onome Kkoji je odgovoran za



Zivot drugoga ili opce dobro (usp.
KKC 2265).

3.6. Smrtna kazna

Ocuvanje opceg dobra zahtijeva
onemogucavanje agresora da
drugome ucini naZao. Dakle,
zakonita vlast moze nametnuti kaznu
srazmjernu pocinjenom zloc€inu. Cilj
kazne je popraviti nered uzrokovan
kaznenim djelom, osigurati javni red
i sigurnost osoba, te popraviti krivca
(usp. KKC 2266). ,,Kako bi se postigle
ove svrhe, priroda i razmjer kazne
moraju biti paZzljivo procijenjeni i
odluceni, i ne smiju i¢i u krajnost
pogubljivanja prijestupnika osim u
slucajevima apsolutne nuzde:
drugim rije¢ima, kada ne bi bilo
moguce obraniti drustvo na drugi
nacin ... takvi slucajevi su vrlo rijetki,
ako ne i prakticki nepostojeci.“[19] 4.
Postovanje prema dostojanstvu
ljudske osobe 4.1. PoStovanje
prema dusi bliZznjega: sablazan



Kr$cani imaju duznost ¢uvati Zivot i
nadnaravno zdravlje duse i tijela
svoga bliznjega.

Kao suprotnost, ,sablazan je stav ili
ponasanje koje druge navodi na zlo.
Tko sablaznjava, postaje bliZznjemu
napasnik ... Sablazan je teski grijeh
ako onaj tko je izaziva djelom ili
propustom hotimice druge navodi na
veliko zlo“ (KKC 2284). Sablazan
moZe biti uzrokovana nepravednim
komentarima, promicanjem
nemoralnih emisija, knjiga i
Casopisa, neskromnim odijevanjem,
itd.

»Sablazan poprima osobitu teZinu
poradi autoriteta onoga koji je
uzrokuje ili slabosti onoga koji joj
podlijeze® (KKC 2285). Onomu,
naprotiv, tko bi sablaznio jednoga od
ovih najmanjih Sto vjeruju u mene bilo
bi bolje da mu se o vrat objesi mlinski
kamen pa da potone u dubinu morsku.



(Mt 8:6).[20] 4.2. PoStovanje prema
zdravlju tijela

PoStovanje prema vlastitom tijelu je
zahtjev Jjubavi bududi je tijelo hram
Duha Svetoga (usp. 1 Kor 6:19; 3:16ff;
2 Kor 6:16), 1 mi smo odgovorni, u
mjeri u kojoj to ovisi o0 nama,
odrZavati naSe zdravlje kao sredstvo
sluzenja Bogu i1 drugima. Ipak,
tjelesni Zivot nije apsolutna
vrijednost. Kr§¢anski moral je
suprostavljen neo-poganskom
shvacanju koje njeguje kult tijela i
moZe dovesti do izopacenja ljudskih
odnosa (usp. KKC 2289).

»,Krepost umjerenosti raspolaze
Covjeka da izbjegava svakovrsno
pretjeravanje, zloporabu jela,
alkohola, duhana i lijekova. Oni koji
u stanju pijanstva ili zbog
neumjerena uzivanja u brzini
ugrozavaju tudu i vlastitu sigurnost
na cestama, na moru ili u zraku,
postaju teSko odgovorni“ (KKC 2290).



Upotreba droga je teski grijeh zbog
Stete koju moZe nanijeti covjekovom
zdravlju i gubitka odgovornosti za
djela izvrSena pod njihovim
utjecajem. Tajna proizvodnja i
preprodaja droge sablaznjiva su
djela (usp. KKC 2291).

Znanstvena istraZivanja ne mogu
opravdati djela koja su sama po sebi
u suprotnosti s dostojanstvom
ljudske osobe i moralnim zakonom.
Niti jedno ljudsko bi¢e ne moZe biti
tretirano kao sredstvo za napredak
znanosti (usp. KKC 2295). Ovaj
princip se krsi primjenom metoda
umjetne oplodnje ili koriStenjem
embrija u eksperimentalne svrhe.

4.3. Presadivanje organa

Davanje organa za transplantaciju je
dopusteno i moZe biti ¢in ljubavi ako
je donacija bez prisile i slobodna,[21]
1 ako je dogovorena na pravedan i
dobrotvoran nacin.



»,Osoba moZe donirati organ samo
ako to ne ukljucuje ozbiljnu opasnost
od Stete za njen vlastiti Zivot ili
osobni identitet, a zbog pravednih i
razmjernih razloga. Kao ocita
posljedica, vitalni organi mogu se
donirati samo poslije smrti.“[22]

Nuzno je za donora ili njegovog
predstavnika da daju svoj
informirani pristanak (usp. KKC
2296). Ova donacija, ,[23]iako
dozvoljena sama po sebi, moZe
postati nezakonita ako krsi prava i
osjecaje tre¢ih osoba odgovornih za
skrbnistvo tijela: na prvom mjestu
bliske rodake, ali to takoder moZe
ukljucivati i druge osobe na temelju
javnih ili privatnih prava.“

4.4. Postovanje prema fizickoj
slobodi i tjelesnoj cjelovitosti

Otmica i uzimanje talaca moralno
nisu dopusteni. Oni ukljucuju
odnosSenje prema osobama kao
sredstvima za ostvarenje nekog cilja,



nepravedno ih liSavajudi njihove
slobode. Isto tako, terorizam i
mucenje grubo narusavaju pravdu i
ljubav.

»1zuzevsi lijeCniCke (medicinske)
zahvate strogo iscjeliteljskog znacaja,
teSko se moralnom zakonu protive
amputacije, sakacenja ili sterilizacije
koje se izravno i hotimi¢no vrSe nad
neduznim osobama“ (KKC 2297).

4.5. PoStovanje prema mrtvima

»S tjelesima pokojnika treba
postupati s poStovanjem i ljubavlju u
vjeri i nadi uskrsnuca. Pokopati
mrtve djelo je tjelesnog milosrda
(usp. Tob 1:16-18); jest iskazivanje
Casti djeci Bozjoj, hramovima Duha
Svetoga“ (KKC 2300). ,,Crkva snazno
savjetuje odrzavanje poboznog
obiCaja pokapanja mrtvih; medutim,
ona ne zabranjuje kremiranje, uz
uvjet da ono nije odabrano iz razloga
protivnih kr§¢anskom nauku® (CIC,
kan. 1176).



5. Ocuvanje mira

Blago mirotvorcima: oni Ce se
sinovima BoZjim zvati! (Mt 5:9).
ObiljeZje duha boZanskog sinovstva
je biti sijac radosti i mira.[24] ,Mir se
na zemlji ne moZe postic¢i bez zastite
osobnih dobara, bez slobodne
komunikacije medu ljudima, bez
postivanja dostojanstva osoba i
naroda, bez postojanog Zivljena
bratstva ... Mir je plod pravednosti i
ucinak ljubavi“ (KKC 2304).

»Zbog zala i nepravdi Sto ih rat
izaziva, Crkva uporno sve poziva
moliti i djelovati da nas BoZja
dobrota oslobodi starog robovanja
ratu (usp. II. vatikanski sabor, Konst.
Gaudium et spes, 81,4)“ (KKC 2307).

MoZe postojati potreba za
slegitimnom obranom KkoriStenjem
vojne sile“. Medutim, ,takva odluka
je zbog svoje teZine podloZna strogo
odredenim uvjetima moralne
zakonitosti“ (KKC 2309).[25]



»,Nepravde, prekomjerne
nejednakosti na gospodarstvenom i
drustvenom podrucju, zavist,
nepovjerenje i oholost Sto bujaju
medu ljudima i narodima, trajno
ugrozavaju mir i uzrokuju ratove.
Sve Sto se Cini za uklanjanje tih
nereda pridonosi izgradnji mira i
izbjegavanju rata“ (KKC 2317).

»Ljubi svoju domovinu: domoljubje
je krs¢anska krepost. Medutim, ako
se domoljublje izrodi u nacionalizam,
koji s nebrigom i s prezirom - bez
krS¢anske ljubavi i pravde — gleda na
druge zemlje i druge narode, onda je
to grijeh.“[26] Pau Agulles Simo

Osnovna bibliografija Katekizam
Katolicke Crkve, 2258-2330.

Ivan Pavao II, Enc. Evangelium vitae,
25. oZujka 1995., pog. 3.

[1] Usp. II vatikanski sabor, Konst.
Gaudium et spes, 24.



[2] Ivan Pavao II, Enc. Evangelium
vitae, 25. oZzujka 1995, 41.

[3] Djela milosrda jesu djela ljubavi
kojima pritjeCemo u pomoc
bliZnjemu u njegovim tjelesnim i
duhovnim potrebama“ (KKC 2447).

[4] Nadalje, ona ,,zabranjuje svaki ¢in
ucinjen s nakanom neizravno
izazvati ne¢iju smrt. Cudoredni
zakon zabranjuje kako nekoga bez
teSka razloga izloziti smrtnoj pogibli,
tako i nekome u opasnosti uskratiti
pomoc“ (KKC 2269).

[5] Ivan Pavao II, Evangelium vitae,
57.

[6] Usp. Isto, 55-56.
[7] Usp. Isto, 52.
[8] Isto, 62.

[9]Isto, 62. Zlo¢in pobacaja ima toliku
tezinu da Crkva sankcionira ovaj
prijestup kanonskom kaznom



ekskomunikacije latae sententiae
(usp. KKC 2272).

[10] ,,Ova Jjudska prava ne ovise ni o
pojedincima ni o roditeljima; niti ona
predstavljaju dogovor izmedu
drustva i DrZave: ona se odnose na
ljudsku narav i svojstvena su osobi
po vrijednosti stvaralackog Cina iz
kojeg je osoba nastala ... ¢im
pozitivni zakon uskrati kategoriji
ljudskih bi¢a zastitu koju im civilna
vlast mora priznati, Drzava nijeCe
jednakost svih pred zakonom. Kada
Drzava svoju moc ne stavi u sluzbu
prava svakog gradanina, a osobito
DrZave bivaju

narusSeni“ (Kongregacija za nauk
vjere, Instr. Donum vitae, 22. veljace
1987, I1I).

,Koliko se zloCina €ini u ime pravde!
Kada bi ti prodavao vatreno oruZje i
kada bi ga netko od tebe kupio da tim
oruzjem ubije tvoju majku, bi li mu



ga prodao?... Pa zar ti nije mozda
placao pravednu cijenu?... —
Profesore, novinaru, politi¢aru,
diplomatu: razmislite“ (Sv.
Josemaria, Put, 400).

[11] Ivan XXIII, Enc. Pacem in terris,
11. travnja 1963, 51.

[12] Ivan Pavao II, Enc. Evangelium
vitae, 73.

[13] Ivan Pavao II, Enc. Evangelium
vitae, 65.

[14] ,,Odluku treba donijeti bolesnik,
ako je kompetentan i sposoban ili,
kad nije tako, oni koji na to imaju
zakonsko pravo, uvijek poStujuci
razumnu volju i zakoniti bolesnikov
probitak® (KKC 2278).

[15] ,,Upotreba analgetika, sredtava
za ublaZenje patnji umirucemu,
makar uz opasnost da mu se skrate
dani, moZe biti moralno u skladu s
ljudskim dostojanstvom, ako se smrt



ne Zeli ni kao cilj ni kao sredstvo,
nego se samo predvida i prihvaca
kao neizbjezna. Palijativno lijeCenje
(olakSanje boli) je povlasten oblik
nesebicne ljubavi. U to ime, treba ga
poticati“ (KKC 2279).

[16] Usp. Ivan Pavao II, Discorso ai
partecipanti al Congresso
Internazionale su ,I trattamenti di
sostegno vitale e lo stato vegetativo.
Progressi scientifici e dilemmi etici.“
20. oZujka 2004. br.4; Usp.
Kongregacija za nauk vjere,
»,0dgovori na odredena pitanja
Konferencije katolickih biskupa
Sjedinjenih Americkih Drzava o
umjetnoj prehrani i hidraciji“ 1.
kolovoza 2007.

[17] ,Ne treba oCajavati glede
vjetnog spasa osoba koje su same
sebe usmrtile. Bog im moZe,
putovima koji su samo njemu znani,
pruziti priliku spasonosnog kajanja.



Crkva moli za one koji su si oduzeli
Zivot“ (KKC 2283).

[18] ,Ljubav prema samome sebi
ostaje temeljnim nacelom cudoreda.
Stoga je zakonito traziti poStivanje
vlastitog prava na zivot. Tko brani
svoj zivot ne postaje krivac ubojstva,
Cak i kad je prisiljen nanijeti
napadacu smrtonosan udarac“ (KKC
2264; usp. Ivan Pavao II, Enc.
Evangelium vitae, 55). U ovom
slucaju, ubojstvo napadaca ne
predstavlja izravan cilj volje osobe
koja je prisiljena braniti se; vec¢ se
moralni cilj sastoji u uklanjanju
neposredne prijetnje prema necijem
Zivotu.

[19] Ivan Pavao II, Enc. Evangelium
vitae, 56; usp. KKC 2267.

[20] ,, Tako su za grijeh sablazni krivi
oni koji promicu zakone ili drustveni
ustroj koji vode srozavanju cudoreda
i kvarenju vjerskog zivota, ili
uzrokuju 'drustvene uvjete koji,



hotimice ili nehotice, otezavaju ili
prakticki onemogucuju krs¢ansko
ponasanje u skladu s (Bozjim)
zapovijedima.' (Pio XII., govor 1.
lipnja 1941.)“ (KKC 2286).

[21] Usp. Ivan Pavao II, Govor, 22.
lipnja 1991., 3; KKC 2301.

[22] Isto, 4.

[23] Pio XII, Discorso all Associazione
Italiana Donatori di Cornea, 14.
svibnja 1956.

[24] Usp. Sv. Josemaria, Susret s
Kristom, 124.

[25] Istodobno treba:

- Da je Steta koju napadac Cini
narodu ili zajednici naroda trajna,
teSka iizvjesna.

- Da su se sva ostala sredstva kojima
bi se tome stalo na kraj pokazala
neprimjenjiva ili bezuspjesna.



- Da postoje ozbiljni uvjeti uspjeha.

- Da pribjegavanje oruZju ne
prouzroci zala i nereda vecih od zla
kojem se Zeli doskociti. U
ocjenjivanju ovoga uvjeta veoma
veliku tezinu ima moc¢ suvremenih
sredstava razaranja.

,OVo0 su zapravo tradicionalni uvjeti
nabrojani u ucenju o tzv. pravednom
ratu. Procjena tih uvjeta moralne
opravdanosti spada na razborit sud
onih koji su odgovorni za opce
dobro“ (KKC 2309). Stovise, ,,postoji
moralna obveza oprijeti se
naredbama koje nareduju

genocid“ (KKC 2313).

Sto se tice tzv. utrke u naoruZanju:
»Mjesto da ukloni razloge rata,
opasnost je da ih oteza. Ulaganje
golemih bogatstava u proizvodnju
uvijek novih oruzja prijeci
pomaganju siromasnih naroda,
zaustavlja razvoj naroda“ (KKC
2315). Utrka u naoruzanju je ,krajnje



podmukla zamka za ¢ovjecanstvo,
ona koja oStecCuje siromasne do
nepodnosljivog stupnja“ (II.
vatikanski sabor, Konst. Gaudium et
spes, 81). Javne vlasti imaju pravo i
duZnost regulirati proizvodnju i
trgovinu oruzjem (usp. KKC 2316).

[26] Sv. Josemaria, Brazda, 315. Usp.
Sv. Josemaria, Kovacnica, 879; Put,
525.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-br-34-peta-zapovijed-
dekaloga/ (19.12.2025.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-34-peta-zapovijed-dekaloga/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-34-peta-zapovijed-dekaloga/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-34-peta-zapovijed-dekaloga/

	Tema 34: Peta zapovijed Dekaloga

