
opusdei.org

Tema 28: Milost i
vrline

Od pamtivijeka Bog poziva
čovjeka da sudjeluje u životu
Presvetoga Trojstva. „Ovaj
poziv na vječni život je
nadnaravan“.

3.12.2012.

Prethodne teme

1. Milost

Od pamtivijeka Bog poziva čovjeka
da sudjeluje u životu Presvetoga
Trojstva. „Ovaj poziv na vječni život

https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469


je nadnaravan“ (Katekizam Katoličke
Crkve, 1998).[1] Kako bi nas doveo do
ovog nadnaravnog konačnog cilja,
Bog nam već ovdje na temlji daruje
početak ovog dioništva koje će doseći
svoju puninu u nebu, a koje Sv. Toma
Akvinski naziva „predokus slave.“[2]
Ovaj dar je posvećujuća milost:

§ Ona je „nezaslužen dar kojim nam
Bog dariva svoj život, što nam ga u
dušu ulijeva Duh Sveti da je ozdravi
od grijeha i posveti“ (KKC, 1999);

§ Ona je „sudjelovanje u Božjem
životu“ (KKC, 1997; usp. 2 Pet 1:4),
koji nas pobožanstvenjuje (usp. KKC,
1999);

§ To je dakle, novi, nadnaravni život;
novo rođenje kroz koje smo svi
postali usvojena djeca Božja, dionici
u prirodnom sinovstvu Sina: „sinovi
u Sinu“;[3]

§ Ona nas uvodi u intimnost
trojstvenoga života. Kao posvojena



djeca možemo Boga zvati „Oče,“
sjedinjeni s njegovim jedinorođenim
Sinom (usp. KKC, 1997);

§ Ona je „Kristova milost,“ jer u
našem sadašnjem – to jest, poslije
grijeha i Kristova Otkupljenja –
milost nas dostiže kao sudjelovanje u
milosti koju je Krist osvojio za nas
(KKC, 1997): Od punine njegove svi mi
primismo, i to milost na milost (Iv
1:16). Milost nas suobličuje Kristu
(usp. Rim 8:29);

§ Ona je „milost Duha Svetoga,“ jer je
utisnuta u dušu milošću Duha
Svetoga.[4]

Posvetna milost se također naziva i 
trajna (habitualna) milost jer je
postojano i nadnaravno stanje što
usavršuje dušu osposobljujući je da
živi s Bogom i djeluje po njegovoj
ljubavi (usp. KKC, 2000).[5] 2.
Opravdanje



Prvo djelo milosti u nama je
opravdanje (usp. KKC, 1989).
Opravdanje je prijelaz iz stanja
grijeha u stanje milosti (ili
„pravednosti,“ jer nas milost čini
„pravednicima“).[6] Ovo se događa
krštenjem i svaki put kad nam Bog
oprašta smrtne grijehe i udjeljuje
nam posvetnu milost (redovito u
sakramentu pokore).[7] Opravdanje
„je najizvrsnije djelo Božje
ljubavi“ (KKC, 1994; usp. Ef 2:4-5).

3. Posvećenje

Bog nikome ne uskraćuje svoju
milost jer želi da se svi spase (1 Tim,
2:4); svi su pozvani na svetost (usp. 
Mt, 5:48).[8] Milost „je u nama izvor
djela posvećenja“ (KKC, 1999); ona
liječi i podiže našu narav, ranjenu
istočnim grijehom i čini nas
sposobnim djelovati kao djeca Božja,
[9] i nasljedovati Kristov lik (usp. 
Rim, 8:29): to jest, biti, svaki
ponaosob, alter Christus, drugi Krist.



Ova sličnost Kristu očituje se u
vrlinama.

Posvećenje znači rast u svetosti,
postižući uvijek sve intimniji odnos s
Bogom (usp. KKC, 2014), do točke
postajanja ne samo drugog Krista već
ipse Christus, samog Krista[10] -
jedno te isto s Kristom, kao ud
njegovog Tijela (usp. 1 Kor, 12:27).
Rast u svetosti zahtijeva slobodnu
suradnju s milošću, a to
podrazumijeva trud, borbu, zbog
poremećaja koji je uveden grijehom
(formus peccati, sklonost grijehu).
„Nema svetosti bez odricanja i bez
duhovnog boja“ (KKC, 2015).[11]

Stoga, kako bi pobijedili u asketskoj
borbi, moramo moliti Boga za milost
kroz molitvu i mrtvljenje („molitvu
osjetila“), [12] i primati milost kroz
sakramente.[13]

Naše zajedništvo s Kristom bit će
konačno samo u nebu. Moramo
moliti Boga za milost konačne



ustrajnosti, to jest, dar umiranja u
Božjoj milosti (usp. KKC, 2016 i 2849).

4. Bogoslovne (teološke) krjeposti

Općenito govoreći, krjepost „je
postojano i čvrsto raspoloženje činiti
dobro“ (KKC, 1803).[14] „Bogoslovne
se krjeposti odnose izravno na Boga;
potiču kršćane da žive u vezi s
Presvetim Trojstvom“ (KKC, 1812).
„Bog ih ulijeva u duše vjernika da ih
osposobi da djeluju kao njegova
djeca“ (KKC, 1813).[15] Tri su
bogoslovne krjeposti: vjera, ufanje i
ljubav (usp. 1 Kor, 13:13).

Vjera „je bogoslovna krjepost po kojoj
vjerujemo u Boga i sve što je On
rekao i objavio i što nam Sveta Crkva
predlaže vjerovati“ (KKC, 1813).
Vjerom „se čojek slobodno i u
potpunosti predaje Bogu“[16] i teži
spoznanju i vršenju Božje volje: 
Pravednik će od vjere živjeti (Rim,
1:17).[17]



„Kristov je učenik dužan ne samo
čuvati vjeru i od nje živjeti, nego i
ispovijedati je, za nju otvoreno
svjedočiti i širiti je“ (KKC, 1816; usp. 
Mt, 10:32-33).

Ufanje (nada) „je bogoslovna krjepost
po kojoj čeznemo za nebeskim
kraljevstvom i vječnim životom kao
za svojom srećom, stavljajući svoje
pouzdanje u Kristova obećanja i
oslanjajući se ne na svoje sile, nego
na pomoć milosti Duha
Svetoga“ (KKC, 1817).[18] Ljubav „je
bogoslovna krjepost kojom Boga
ljubimo iznad svega radi njega
samoga, a svoga bližnjega kao same
sebe iz ljubavi prema Bogu“ (KKC,
1822). Ovo je Kristova „nova
zapovijed“: ljubite jedni druge kao što
sam ja vas ljubio (Iv, 15:12).[19] 5.
Ljudske krjeposti

„Ljudske krjeposti (vrline) jesu čvrsti
stavovi, stalna raspoloženja, trajne
savršenosti razuma i volje koje



ravnaju našim činima, zapovijedaju
našim strastima i upravljaju našim
vladanjem po razumu i vjeri. One
daju lakoću, gospodstvo nad sobom i
radost za moralno dobar život“ (KKC,
1804). Ove krjeposti „stječu se
ljudskim nastojanjem. One su
plodovi i klice moralno dobrih
čina“ (KKC, 1804).[20]

Među ljudskim krjepostima četiri su
koje se nazivaju stožernim
krjepostima jer se sve ostale
svrstavaju oko njih. To su razboritost,
pravednost, jakost i umjerenost (usp. 
KKC, 1805).

§ Razboritost „je krjepost koja
upućuje praktični razum da u svim
prilikama razlikuje naše istinsko
dobro i da izabere prikladna
sredstva da ga izvrši“ (KKC, 1806).
Ona je „ispravna norma
djelovanja,“[21] piše sv. Toma
Akvinski.



§ Pravednost „je moralna krjepost
koja se sastoji u postojanoj i čvrstoj
volji dati Bogu i bližnjemu što im
pripada“ (KKC, 1807).[22]

§ Jakost „je moralna krjepost koja u
poteškoćama osigurava čvrstoću i
postojanost da u traganju za dobrom.
Ona jača odluku da se čovjek opre
napastima i svlada zapreke u
moralnom životu. Krjepost jakosti
osposobljava ga da pobijedi strah,
čak i smrt, i da se odvažno suoči s
iskušenjima i progonstvima. Ona
daje hrabrost da se čovjek odrekne i
žrtvuje vlastiti život, da bi obranio
pravednu stvar“ (KKC, 1808).[23]

§ Umjerenost „je moralna krjepost
koja obuzdava privlačnost naslada i
osposobljuje za ravnotežu u upotrebi
stvorenih stvari. Ona osigurava
gospodstvo volje nad
nagonima“ (KKC, 1809). Umjerena
osoba usmjerava svoje sjetilne težnje
prema objektivnom dobru i ne



dopušta biti upravljana svojim
strastima (usp. Sir, 18:30). U Novom
Zavjetu nazvana je „uzdržljivost“ ili
„trijeznost“ (usp. KKC, 1809).

Izreka in medio virtus, „krjepost se
nalazi u sredini“, u vidu moralnog
zakona znači da se krjepost nalazi u
sredini između nedostatka i obilja.
[24] Ipak, in medio virtus nije poziv
na osrednjost. Krjepost nije sredina
između dva ili više poroka već
ispravnost volje – vrhunac, može se
reći – koji je suprostavljen ponorima
poroka.[25]

6. Krjeposti i milost. Kršćanske
krjeposti

Rane koje su ostale kao posljedica
grijeha čine stjecanje i vršenje
ljudskih krjeposti teškim (usp. KKC,
1811).[26] Kako bi ih stekli i živjeli,
kršćani se oslanjaju na Božju milost
koja liječi ljudsku narav.



Milost podiže ljudsku narav na
sudjelovanje u božanskoj naravi.
Istovremeno milost podiže ljudske
vrline na nadnaravni red (usp. KKC,
1810), vodeći osobu da se ponaša u
skladu s vjerom prosvijetljenim
razumom: jednom riječju, da
oponaša Krista. Na ovaj način,
ljudske vrline postaju kršćanske
vrline.[27] 7. Darovi i plodovi Duha
Svetoga

„Ćudoredni život kršćanina
podržavaju darovi Duha Svetoga. To
su trajna raspoloženja koja čovjeka
čine poslušnim poticajima Duha
Svetoga„ (KKC, 1830).[28] Darovi
Duha Svetoga su (usp. KKC, 1831):

1. Dar mudrosti: da možemo
razumjeti i pravilno rasuđivati Božje
planove;

2. Dar razuma: da možemo prodrijeti
u istinu o Bogu



3. Dar savjeta: da prepoznamo i
proslijeđujemo („further“) Božje
planove u pojedinim djelima;

4. Dar jakosti: da prevladamo teškoće
u kršćanskom životu;

5. Dar znanja: da spoznamo red
stvorene stvarnosti;

6. Dar pobožnosti: da se ponašamo
kao djeca Božja i na bratski način
prema svoj našoj braći i sestrama,
budući smo drugi Krist;

7. Dar straha Gospodnjeg: da
odbacimo sve što može uvrijediti
Boga, kao što bi dijete odbacilo, iz
ljubavi, sve što bi moglo uvrijediti
njegovog oca.

Plodovi Duha Svetoga „su savršenosti
što ih Duh Sveti izvodi u nama kao
prvine vječne slave“ (KKC, 1832). Oni
su djela koje uzrokuje stalno
djelovanje Duha Svetoga u našoj
duši. Tradicija Crkve nabraja



dvanaest plodova: „ljubav, radost,
mir, velikodušnost, uslužnost,
dobrota, vjernost, blagost,
uzdržljivost“ (usp. Gal, 5:22-23).

8. Utjecaj strasti u moralnom
životu

Kroz jedinstvo našeg tijela i duše, naš
duhovni život – intelektualno znanje
i slobodni izbor volje – je podložan
utjecaju naših osjećaja. Ovaj utjecaj
očituje se u strastima, koje su
„uzbuđenja ili pokreti čuvstvenosti
koji potiču na djelovanje ili
nedjelovanje gledom na ono što se
kao dobro ili kao zlo osjetilo ili
zamislilo“ (KKC, 1763). Strasti su
poticaji osjetilnih potreba
(razdražljivih i požudnih). Također ih
se može nazvati, u širem smislu,
„osjećajima“ ili „emocijama.“[29]

Ljubav, ljutnja, strah, itd. primjeri su
strasti. „Osnovna strast je ljubav koju
izaziva privlačnost dobra. Ljubav
budi želju za odsutnim dobrom i



nadu da će ga postići. Taj pokret
završava u užitku i u radosti
posjedovanja dobra. Strah od zla
uzrok je mržnji, odvratnosti i bojazni
od budućega zla. Taj pokret završava
u žalosti zbog prisutnog zla ili u
srdžbi koja mu se protivi“ (KKC,
1765).

Strasti imaju velik utjecaj na naš
moralni život. „Strasti u sebi nisu ni
dobre ni zle“ (KKC, 1767). „Strasti su
moralno dobre kad doprinose dobru
djelu; u suprotnom slučaju su
zle“ (KKC, 1768).[30] Ljudsko
savršenstvo zahtijeva imanje strasti
koje su pod nadzorom razuma i
upravljane voljom.[31] Nakon
istočnog grijeha, naše strasti više
nisu pod kontrolom razuma i često
nas tjeraju prema nečemu što nije
dobro.[32] Njihovo stalno ili redovito
usmjeravanje prama dobru zahtijeva
asketsku borbu i pomoć milosti, koja
liječi rane grijeha.



Volja, ako je dobra, koristi strasti
usmjeravajući ih prema dobru.[33] S
druge strane, loša volja, koja izvire iz
sebičnosti podložna je neurednim
strastima ili ih koristi za zlo (usp. 
KKC, 1768).

Paul O'Callaghan

Osnovna literatura: Katekizam
Katoličke Crkve, 1762–1770, 1803–
1832 i 1987–2005.

Preporučeno štivo:

Sv. Josemaria, homilija “Human
Virtues," u Prijatelji Božji,

Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, I-II, qq. 22ff; 109-114; II-II,
qq. 1-27; 47-62;

139-143.

[1] Ovaj poziv „posvema ovisi o ničim
zasluženoj Božjoj inicijativi jer nam
samo Bog može objaviti i darovati
samoga sebe. Premašuje sposobnost



čovjekova razuma i moći njegove
volje kao i svakoga drugoga stvora
(usp. 1 Kor 2:7-9)“ (KKC, 1998).

[2] Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, II-II, q. 24, a.3, ad 2.

[3] II. vatikanski sabor, Konst. 
Gaudium et spes, 22. Usp. Rim
8:14-17; Gal 4:5-6; 1 Iv 3:1.

[4] Svaki stvoreni dar proizlazi iz
nestvorenog dara, Duha Svetoga. 
Ljubav je Božja razlivena u srcima
našim po Duhu Svetom koji nam je
dan (Rim 5:5. Usp. Gal 4:6).

[5] Treba razlikovati trajnu od 
djelatnih milosti, „koje označuju
Božje zahvate bilo na početku
obraćenja, bilo u toku djela
posvećenja.“

[6] „Opravdanje nije samo otpuštenje
grijeha, već i posvećenje te obnova
nutarnjeg čovjeka“ (Tridentinski
sabor, DZ 1528).



[7] Kod odraslih, ovaj korak je plod
Božjeg poticaja (djelatna milost) i
ljudske slobode. „Na poticaj milosti,
čovjek se okreće prema Bogu i
udaljuje od grijeha te tako prima
oproštenje i pravednost odozgor
(posvetna milost)“ (KKC, 1989).

[8] Ovo je istina na koju nas je
Gospodin htio podsjetiti, sa
posebnom jakošću, kroz učenja
svetog Josemaríe, od 2. listopada
1928. Kao što je Crkva proglasila na
II. vatikanskom saboru (1962-65):
„svi kršćani u bilo kojem staležu ili
životniim prilikama pozvani su na
puninu kršćanskog života i na
savršenstvo ljubavi“ (Lumen gentium,
40).

[9] Usp. Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, III, q.2, a.12, c.

[10] Usp. Sv. Josemaría, Susret s
Kristom, 104.



[11] „Milost nije u suprotnosti s
našom slobodom, kad je ova u skladu
s osjećajem za istinu i dobro što ga je
Bog stavio u ljudsko srce“ (KKC,
1742). Naprotiv, „milost odgovara
najdubljim težnjama ljudske slobode;
poziva je na suradnju sa sobom te je
usavršuje“ (KKC, 2022). U trenutnom
stanju ljudske naravi, ranjene
grijehom, milost je potrebna za
neprestano življenje u skladu s
prirodnim moralnim zakonom.

[12] Sv. Josemaría, Susret s Kristom,
9.

[13] Da bi zadobili Božju milost,
možemo i zamoliti za zagovor našu
presvetu Majku Mariju, posrednicu
milosti, a također i sv. Josipa, naše
anđele čuvare i svece.

[14] Poroci, s druge strane, su
moralne navike koje prozlaze iz zlih
čina i navode čovjeka na njihovo
ponavljanje i pogoršanje.



[15] Na način analogan onome gdje
ljudska duša djeluje kroz svoje
sposobnosti (razum i volju), kršćanin
u stanju milosti djeluje kroz
bogoslovne krjeposti, koje su, može
se reći, sposobnosti „nove naravi“
uzdignute milošću.

[16] II. vatikanski sabor, Konst. Dei
Verbum, 5.

[17] Vjera se očituje djelima: živa
vjera djeluje kroz ljubav (Gal, 5:6),
dok vjera bez djela je mrtva (Jak,
2:26), iako dar vjere ostaje u onome
koji nije otvoreno sagriješio protiv
nje (usp. Tridentinski sabor, DZ
1545).

[18] Usp. Heb, 10:23; Tit, 3:6-7.
„Krjepost ufanja odgovara čežnji za
srećom što ju je Bog stavio u srce
svakoga čovjeka“ (KKC, 1818): ona
pročišćava i podiže ovu čežnju i štiti
nas od malodušnosti; ona otvara
naša srca za mogućnost vječnog



blaženstva, štiti nas od sebičnosti i
vodi nas ka sreći (usp. Isto).

Trebamo se nadati za milost raja
obećanu od Boga onima koji ga ljube
(usp. Rim, 8:28-30) i koji vrše njegovu
volju (usp. Mt, 7:21), sigurni da ćemo
s Božjom milosti moći ustrajati do
kraja (usp. Mt, 10:22) (usp. KKC,
1821).

[19] Ljubav je iznad svih ostalih
vrlina (usp. 1 Kor, 13:13). Ako...
ljubavi ne bih imao, ništa sam... ništa
mi ne bi koristilo (1 Kor, 13:1-3).

„Ljubav oživljava i nadahnjuje
vježbanje u svim krjepostima“ (KKC,
1827). Ona je oblik svih vrlina: ona ih
„očituje“ ili „oživljava“ jer ih
usmjerava ka Božjoj ljubavi; bez
ljubavi, ostale krjeposti su „mrtve“.

Ljubav pročišćava našu ljudsku
mogućnost ljubljenja i podiže je do
nadnaravnog savršenstva božanske
ljubavi (usp. KKC, 1827). Postoji red



ljubavi. Ljubav se također očituje i u
bratskoj opomeni (usp. KKC, 1829).

[20] Kao što je objašnjeno u idućem
dijelu, kršćanin razvija ove krjeposti
uz pomoć Božje milosti koja, dok
pročišćava narav, daje snagu da ih se
vrši i usmjerava ih ka višem cilju.

[21] Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, II-II, q.47, a.2, c.
Razboritost vodi čovjeka da ispravno
sudi kako djelovati: ona ne odvraća
od djelovanja. „Nema ništa
zajedničko s plašljivošću ili strahom,
ni s dvoličnošću ili pretvaranjem. Nju
zazivaju auriga vitutum –
kormilarem krjeposti: jer ravna
drugim krjepostima pokazujući im
pravilo i mjeru. Zahvaljujući toj
krjeposti mi primjenjujemo moralna
načela na pojedinačne slučajeve bez
pogreške i svladavamo dvojbe o
dobru što ga treba izvršiti i o zlu što
ga treba izbjeći“ (KKC, 1806).



[22] Bog ne može Bogu dati što mu
duguje ili što je pravedno u strogom
smislu. Stoga, prevednost prema
Bogu se prikladnije naziva „krjepost
vjeroispovijesti,“ „jer je Bogu
dovoljno sa mi ispunjavamo ove
dužnosti u onoj mjeri u kojoj to
možemo“ (Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, II-II, q.57, a.1, ad 3).

[23] U svijetu imate muku, ali hrabri
budite – ja sam pobijedio svijet! (Iv,
16:33).

[24] Primjerice, marljivost se sastoji
od rada onoliko koliko bi čovjek
trebao, što predstavlja sredinu
između nedostatka i obilja. U oprjeci
s marljivošću je raditi manje nego što
bi trebalo, gubljenje vremena, itd. A
također je u oprjeci s marljivošću i
rad preko mjere, bez uzimanja u
obzir drugih svari koje osoba također
treba činiti (dužnosti pobožnosti,
briga za obitelj, nužan i pravedan
odmor, milosrđe, itd.)



[25] Princip in medio virtus valjan je
samo za moralne krjeposti koje kao
svoj objekt imaju sredstva za
postizanje cilja, a za sredstva uvijek
postoji mjera. Ovo nije istinito za
bogoslovne krjeposti (vjera, ufanje i
ljubav), koje izravno imaju Boga za
svoj objekt. Slijedi da nikakav višak
nije moguć kod njih: nemoguće je
„previše se uzdati u Boga,“ ili
„previše ga ljubiti.“

[26] Ljudska narav ranjena je
grijehom. Kao rezultat, ima sklonosti
koje nisu prirodne, već su posljedica
grijeha. Kao što šepanje nije
prirodno, već rezultat bolesti, i ne bi
bilo prirodno čak i da svi šepaju,
rane u duši uzrokovane istočnim
grijehom i našim osobnim grijesima
također nisu „prirodne“: sklonost
ponosu, lijenosti, senzualnosti, itd. S
pomoću milosti i osobnim naporom
ove se rane mogu zaliječiti, tako da
osoba postane i djeluju kako dostoji
njenoj naravi djeteta Božjeg. Ovo



„zdravlje“ postiže se kroz krjeposti.
Slično, „bolest“ se pogoršava
porocima.

[27] U ovom smislu, postoji
razboritost koja je ljudska krjepost, i
nadnaravna razboritost, krjepost
koju Bog udjeljuje duši zajedno s
milošću. Da bi nadnaravna krjepost
mogla donijeti plodove – dobra djela
– treba odgovarajuću ljudsku vrlinu
(isto vrijedi i za druge stožerne
krjeposti: nadnaravna krjepost
pravde zahtjeva ljudsku krjepost
pravde, a isto vrijedi za jakost i
umjerenost). Drugim riječima,
kršćansko savršenstvo – svetost –
zahtijeva i uključuje ljudsko
savršenstvo.

[28] Ovdje, za pomoć u
razumijevanju funkcije darova Duha
Svetoga u moralnom životu, možemo
dodati slijedeće klasično objašnjenje.
Kao što ljudska narav ima određene
sposobnosti (razum i volju) koji joj



omogućavaju izvršenje radnji
razumijevanja i htjenja, tako i narav
uzdignuta milošću ima moći koje joj
omogućavaju vršenje nadnaravnih
čina. Ove moći (sposobnosti) su
teološke krjeposti (vjera, ufanje i
ljubav). One su kao vesla na čamcu,
koja mu omogućavaju kretanje ka
njegovom nadnaravnom cilju. Ipak,
ovaj nas cilj nadmašuje u tolikoj
mjeri da teološke vrline nisu
dovoljne za njegovo postizanje. Bog
nam daje, zajedno s milošću, darove
Duha Svetoga, koji su nova
usavršenja duše koji joj omogućavaju
da bude poticana samim Duhom
Svetim. Ona su kao jedra na čamcu
koja mu omogućavaju kretanje silom
vjetra. Darovi nas usavršavaju čineći
nas poslušnima djelovanju Duha
Svetoga.

[29] Može se također govoriti i o
supra-osjetljivim ili duhovnim
„osjećajima“ ili „emocijama,“ koje ne



pripadaju „strastima“ jer sa sobom
ne donose pokrete osjetiljnih potreba

[30] Primjerice, postoji stvar poput
dobre ljutnje, koja postane
ozlojađena u prisutnosti zla, a postoji
i loša ljutnja koja je nekontrolirana ili
navodi osobu prema zlu (npr.
osveta); postoji dobar strah i loš
strah, koji nas sprječava da radimo
dobro, itd.

[31] Usp. Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, I-II, q.24, aa. 1 i 3.

[32] Ponekad strasti mogu upravljati
osobom do te mjere da joj je moralna
odgovornost svedena na minimum.

[33] „Moralna je savršenost u tome
da čovjek bude usmjeren k dobru ne
samo voljom, nego i svojom osjetnom
težnjom, prijema riječima Psalma:
'Srce moje i moje tijelo kliču Bogu
živome' (Ps, 84:3)“ (KKC, 1770).
„Strasti su loše ako nam je ljubav



loša, dobre ako je dobra“ (Sv.
Augustin, De Civitate Dei, 14:7).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-br-28-milost-i-vrline/

(28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-28-milost-i-vrline/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-28-milost-i-vrline/

	Tema 28: Milost i vrline

