opusdei.org

Tema 28: Milost i
vrline

Od pamtivijeka Bog poziva
Covjeka da sudjeluje u Zivotu
Presvetoga Trojstva. ,,Ovaj
poziv na vjecni zivot je
nadnaravan®.

3.12.2012.

Prethodne teme
1. Milost

Od pamtivijeka Bog poziva Covjeka
da sudjeluje u Zivotu Presvetoga
Trojstva. ,,Ovaj poziv na vjec¢ni Zivot


https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469

je nadnaravan“ (Katekizam Katolicke
Crkve, 1998).[1] Kako bi nas doveo do
ovog nadnaravnog konacnog cilja,
Bog nam vec ovdje na temlji daruje
pocetak ovog dioniStva koje Ce doseci
Svoju puninu u nebu, a koje Sv. Toma
Akvinski naziva ,predokus slave.“[2]
Ovaj dar je posvecujuca milost:

§ Ona je ,nezasluZen dar kojim nam
Bog dariva svoj Zivot, Sto nam ga u
dusSu ulijeva Duh Sveti da je ozdravi
od grijeha i posveti“ (KKC, 1999);

§ Ona je ,,sudjelovanje u BozZjem
Zivotu“ (KKC, 1997; usp. 2 Pet 1:4),
koji nas poboZanstvenjuje (usp. KKC,
1999);

§ To je dakle, novi, nadnaravni Zivot;
novo rodenje kroz koje smo svi
postali usvojena djeca Bozja, dionici
u prirodnom sinovstvu Sina: ,,Sinovi
u Sinu*;[3]

§ Ona nas uvodi u intimnost
trojstvenoga zivota. Kao posvojena



djeca mozZemo Boga zvati ,OcCe,“
sjedinjeni s njegovim jedinorodenim
Sinom (usp. KKC, 1997);

§ Ona je , Kristova milost,” jer u
nasem sadasnjem - to jest, poslije
grijeha i Kristova Otkupljenja —
milost nas dostize kao sudjelovanje u
milosti koju je Krist osvojio za nas
(KKC, 1997): Od punine njegove svi mi
primismo, i to milost na milost (Iv
1:16). Milost nas suoblicuje Kristu
(usp. Rim 8:29);

§ Ona je ,,milost Duha Svetoga,“ jer je
utisnuta u dusu miloS¢u Duha
Svetoga.[4]

Posvetna milost se takoder naziva i
trajna (habitualna) milost jer je
postojano i nadnaravno stanje Sto
usavrsuje dusu osposobljujuci je da
Zivi s Bogom i djeluje po njegovoj
ljubavi (usp. KKC, 2000).[5] 2.
Opravdanje



Prvo djelo milosti u nama je
opravdanje (usp. KKC, 1989).
Opravdanje je prijelaz iz stanja
grijeha u stanje milosti (ili
spravednosti,“ jer nas milost ¢ini
spravednicima“).[6] Ovo se dogada
krStenjem i svaki put kad nam Bog
opraSta smrtne grijehe i udjeljuje
nam posvetnu milost (redovito u
sakramentu pokore).[7] Opravdanje
»je najizvrsnije djelo Bozje
ljubavi® (KKC, 1994; usp. Ef 2:4-5).

3. Posvecenje

Bog nikome ne uskracuje svoju
milost jer Zeli da se svi spase (1 Tim,
2:4); svi su pozvani na svetost (usp.
Mt, 5:48).[8] Milost ,,je u nama izvor
djela posvecenja“ (KKC, 1999); ona
lijeCi i podiZe naSu narav, ranjenu
isto¢nim grijehom i ¢ini nas
sposobnim djelovati kao djeca BoZja,
[9] i nasljedovati Kristov lik (usp.
Rim, 8:29): to jest, biti, svaki
ponaosob, alter Christus, drugi Krist.



Ova sli¢nost Kristu oCituje se u
vrlinama.

Posvecenje znaci rast u svetosti,
postiZuci uvijek sve intimniji odnos s
Bogom (usp. KKC, 2014), do tocke
postajanja ne samo drugog Krista vec
ipse Christus, samog Krista[10] -
jedno te isto s Kristom, kao ud
njegovog Tijela (usp. 1 Kor, 12:27).
Rast u svetosti zahtijeva slobodnu
suradnju s milo$cu, a to
podrazumijeva trud, borbu, zbog
poremecaja koji je uveden grijehom
(formus peccati, sklonost grijehu).
,Nema svetosti bez odricanja i bez
duhovnog boja“ (KKC, 2015).[11]

Stoga, kako bi pobijedili u asketskoj
borbi, moramo moliti Boga za milost
kroz molitvu i mrtvljenje (,,molitvu
osjetila®), [12] i primati milost kroz
sakramente.[13]

NaSe zajednisStvo s Kristom bit ce
konac¢no samo u nebu. Moramo
moliti Boga za milost konacne



ustrajnosti, to jest, dar umiranja u
BoZjoj milosti (usp. KKC, 2016 i 2849).

4. Bogoslovne (teoloske) krjeposti

Opcenito govoreci, krjepost ,,je
postojano i ¢vrsto raspolozZenje Ciniti
dobro“ (KKC, 1803).[14] ,Bogoslovne
se krjeposti odnose izravno na Boga;
poticu krS¢ane da Zive u vezi s
Presvetim Trojstvom“ (KKC, 1812).
»,Bog ih ulijeva u duse vjernika da ih
osposobi da djeluju kao njegova
djeca“ (KKC, 1813).[15] Tri su
bogoslovne krjeposti: vjera, ufanje i
ljubav (usp. 1 Kor, 13:13).

Vjera ,,je bogoslovna krjepost po kojoj
vjerujemo u Boga i sve Sto je On
rekao i objavio 1 Sto nam Sveta Crkva
predlaZe vjerovati“ (KKC, 1813).
Vjerom ,,se Cojek slobodnoiu
potpunosti predaje Bogu“[16] i teZi
spoznanju i vrSenju BoZje volje:
Pravednik ce od vjere Zivjeti (Rim,
1:17).[17]



,Kristov je uCenik duzan ne samo
Cuvati vjeru i od nje Zivjeti, nego i
ispovijedati je, za nju otvoreno
svjedociti i Siriti je“ (KKC, 1816; usp.
Mt, 10:32-33).

Ufanje (nada) ,,je bogoslovna krjepost
po kojoj Ceznemo za nebeskim
kraljevstvom i vje¢nim Zivotom kao
za svojom srecom, stavljajuci svoje
pouzdanje u Kristova obecanja i
oslanjajuci se ne na svoje sile, nego
na pomoc¢ milosti Duha

Svetoga“ (KKC, 1817).[18] Ljubav ,,je
bogoslovna krjepost kojom Boga
ljubimo iznad svega radi njega
samoga, a svoga bliZznjega kao same
sebe iz ljubavi prema Bogu“ (KKC,
1822). Ovo je Kristova ,,nova
zapovijed“: ljubite jedni druge kao Sto
sam ja vas ljubio (Iv, 15:12).[19] 5.
Ljudske krjeposti

»Ljudske Kkrjeposti (vrline) jesu ¢vrsti
stavovi, stalna raspoloZenja, trajne
savrSenosti razuma i volje koje



ravnaju nasim ¢inima, zapovijedaju
nasim strastima i upravljaju nasim
vladanjem po razumu i vjeri. One
daju lako¢u, gospodstvo nad sobom i
radost za moralno dobar zivot“ (KKC,
1804). Ove krjeposti ,stjeCu se
ljudskim nastojanjem. One su
plodovi i klice moralno dobrih

¢ina“ (KKC, 1804).[20]

Medu ljudskim krjepostima Cetiri su
koje se nazivaju stoZernim
krjepostima jer se sve ostale
svrstavaju oko njih. To su razboritost,
pravednost, jakost 1 umjerenost (usp.
KKC, 1805).

§ Razboritost ,je krjepost koja
upucuje prakti¢ni razum da u svim
prilikama razlikuje naSe istinsko
dobro i da izabere prikladna
sredstva da ga izvrsSi“ (KKC, 1806).
Ona je ,ispravna norma
djelovanja,“[21] piSe sv. Toma
Akvinski.



§ Pravednost ,,je moralna krjepost
koja se sastoji u postojanoj i ¢vrstoj
volji dati Bogu i bliZznjemu Sto im
pripada“ (KKC, 1807).[22]

§ Jakost ,,je moralna krjepost koja u
poteSkoc¢ama osigurava ¢vrstocu i
postojanost da u traganju za dobrom.
Ona jaca odluku da se ¢ovjek opre
napastima i svlada zapreke u
moralnom Zivotu. Krjepost jakosti
osposobljava ga da pobijedi strah,
¢akismrt, i da se odvazno suoci s
iskuSenjima i progonstvima. Ona
daje hrabrost da se Covjek odrekne i
Zrtvuje vlastiti Zivot, da bi obranio
pravednu stvar® (KKC, 1808).[23]

§ Umjerenost ,,je moralna Kkrjepost
koja obuzdava privlacnost naslada i
osposobljuje za ravnoteZu u upotrebi
stvorenih stvari. Ona osigurava
gospodstvo volje nad

nagonima“ (KKC, 1809). Umjerena
osoba usmjerava svoje sjetilne teznje
prema objektivnom dobru ine



dopusta biti upravljana svojim
strastima (usp. Sir, 18:30). U Novom
Zavjetu nazvana je ,uzdrzljivost ili
strijeznost“ (usp. KKC, 1809).

Izreka in medio virtus, ,krjepost se
nalazi u sredini®, u vidu moralnog
zakona znaci da se krjepost nalazi u
sredini izmedu nedostatka 1 obilja.
[24] Ipak, in medio virtus nije poziv
na osrednjost. Krjepost nije sredina
izmedu dva ili viSe poroka vec
ispravnost volje — vrhunac, moZe se
reci — koji je suprostavljen ponorima
poroka.[25]

6. Krjeposti i milost. Kr$¢anske
krjeposti

Rane koje su ostale kao posljedica
grijeha Cine stjecanje i vrSenje
ljudskih krjeposti teSkim (usp. KKC,
1811).[26] Kako bi ih stekli i Zivjeli,
krscani se oslanjaju na BoZju milost
koja lijeCi Jjudsku narav.



Milost podize ljudsku narav na
sudjelovanje u boZanskoj naravi.
Istovremeno milost podiZe ljudske
vrline na nadnaravni red (usp. KKC,
1810), vodeci osobu da se ponasa u
skladu s vjerom prosvijetljenim
razumom: jednom rijecju, da
oponasa Krista. Na ovaj nacin,
ljudske vrline postaju krsc¢anske
vrline.[27] 7. Darovi i plodovi Duha
Svetoga

,Cudoredni zivot kr§¢anina
podrZzavaju darovi Duha Svetoga. To
su trajna raspoloZenja koja Covjeka
Cine posluSnim poticajima Duha
Svetoga,, (KKC, 1830).[28] Darovi
Duha Svetoga su (usp. KKC, 1831):

1. Dar mudrosti: da moZemo
razumjeti i pravilno rasudivati Bozje
planove;

2. Dar razuma: da moZemo prodrijeti
u istinu o Bogu



3. Dar savjeta: da prepoznamo i
proslijedujemo (,further*) BoZje
planove u pojedinim djelima;

4. Dar jakosti: da prevladamo teSkoce
u kr$¢anskom Zivotu;

5. Dar znanja: da spoznamo red
stvorene stvarnosti;

6. Dar poboZnosti: da se ponasamo
kao djeca Bozja i na bratski nacin
prema svoj nasoj braci i sestrama,
buduci smo drugi Krist;

7. Dar straha Gospodnjeg: da
odbacimo sve Sto moZe uvrijediti
Boga, kao Sto bi dijete odbacilo, iz
ljubavi, sve Sto bi moglo uvrijediti
njegovog oca.

Plodovi Duha Svetoga ,,su savrSenosti
Sto ih Duh Sveti izvodi u nama kao
prvine vjecne slave® (KKC, 1832). Oni
su djela koje uzrokuje stalno
djelovanje Duha Svetoga u nasoj
dusi. Tradicija Crkve nabraja



dvanaest plodova: ,ljubav, radost,
mir, velikodusnost, usluznost,
dobrota, vjernost, blagost,
uzdrzljivost“ (usp. Gal, 5:22-23).

8. Utjecaj strasti u moralnom
Zivotu

Kroz jedinstvo naSeg tijela i duSe, nas
duhovni Zivot - intelektualno znanje
i slobodni izbor volje - je podlozan
utjecaju nasih osjecaja. Ovaj utjecaj
oCituje se u strastima, koje su
»suzbudenja ili pokreti ¢uvstvenosti
koji poticu na djelovanje ili
nedjelovanje gledom na ono Sto se
kao dobro ili kao zlo osjetilo ili
zamislilo“ (KKC, 1763). Strasti su
poticaji osjetilnih potreba
(razdrazljivih i poZudnih). Takoder ih
se moze nazvati, u Sirem smislu,
»0sjec¢ajima“ili ,emocijama.“[29]

Ljubav, ljutnja, strah, itd. primjeri su
strasti. ,,Osnovna strast je ljubav koju
izaziva privlacnost dobra. Ljubav
budi Zelju za odsutnim dobrom i



nadu da Ce ga postici. Taj pokret
zavrSava u uZitku i u radosti
posjedovanja dobra. Strah od zla
uzrok je mrZznji, odvratnosti i bojazni
od buducega zla. Taj pokret zavrsava
u zalosti zbog prisutnog zla ili u
srdzbi koja mu se protivi“ (KKC,
1765).

Strasti imaju velik utjecaj na na$
moralni Zivot. ,Strasti u sebi nisu ni
dobre ni zle“ (KKC, 1767). ,,Strasti su
moralno dobre kad doprinose dobru
djelu; u suprotnom slucaju su

zle“ (KKC, 1768).[30] Ljudsko
savrSenstvo zahtijeva imanje strasti
koje su pod nadzorom razuma i
upravljane voljom.[31] Nakon
isto¢nog grijeha, nase strasti viSe
nisu pod kontrolom razuma i Cesto
nas tjeraju prema necemu Sto nije
dobro.[32] Njihovo stalno ili redovito
usmjeravanje prama dobru zahtijeva
asketsku borbu i pomoc¢ milosti, koja
lijeCi rane grijeha.



Volja, ako je dobra, koristi strasti
usmjeravajuci ih prema dobru.[33] S
druge strane, loSa volja, koja izvire iz
sebi¢nosti podloZna je neurednim
strastima ili ih koristi za zlo (usp.
KKC, 1768).

Paul O'Callaghan

Osnovna literatura: Katekizam
Katolicke Crkve, 1762-1770, 1803-
18321 1987-2005.

Preporuceno Stivo:
Sv. Josemaria, homilija “Human
Virtues," u Prijatelji BoZji,

Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, I-11, qq. 221f; 109-114; II-1II,
qq. 1-27; 47-62;

139-143.

[1] Ovaj poziv ,,posvema ovisi 0 ni¢im
zasluzenoj Bozjoj inicijativi jer nam
samo Bog moZe objaviti i darovati
samoga sebe. Premasuje sposobnost



covjekova razuma i moci njegove
volje kao i svakoga drugoga stvora
(usp. 1 Kor 2:7-9)“ (KKC, 1998).

[2] Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, 11-11, q. 24, a.3, ad 2.

[3] II. vatikanski sabor, Konst.
Gaudium et spes, 22. Usp. Rim
8:14-17; Gal 4:5-6; 1 Iv 3:1.

[4] Svaki stvoreni dar proizlazi iz

nestvorenog dara, Duha Svetoga.

Ljubav je BoZja razlivena u srcima
nasim po Duhu Svetom koji nam je
dan (Rim 5:5. Usp. Gal 4:6).

[5] Treba razlikovati trajnu od
djelatnih milosti, ,koje oznacuju
BoZje zahvate bilo na poCetku
obracenja, bilo u toku djela
posvecenja.“

[6] ,,Opravdanje nije samo otpuStenje
grijeha, vec i posvecenje te obnova
nutarnjeg covjeka“ (Tridentinski
sabor, DZ 1528).



[7] Kod odraslih, ovaj korak je plod
BoZjeg poticaja (djelatna milost) i
ljudske slobode. ,Na poticaj milosti,
Covjek se okrece prema Bogu i
udaljuje od grijeha te tako prima
oproStenje i pravednost odozgor
(posvetna milost)“ (KKC, 1989).

[8] Ovo je istina na koju nas je
Gospodin htio podsjetiti, sa
posebnom jakoScu, kroz ucenja
svetog Josemarie, od 2. listopada
1928. Kao Sto je Crkva proglasila na
II. vatikanskom saboru (1962-65):
»SVi krscani u bilo kojem staleZu ili
zivotniim prilikama pozvani su na
puninu kr$¢anskog Zivota i na
savrsenstvo ljubavi“ (Lumen gentium,
40).

[9] Usp. Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, 111, q.2, a.12, c.

[10] Usp. Sv. Josemaria, Susret s
Kristom, 104.



[11] ,Milost nije u suprotnosti s
naSom slobodom, kad je ova u skladu
s osjecCajem za istinu i dobro Sto ga je
Bog stavio u ljudsko srce® (KKC,
1742). Naprotiv, ,milost odgovara
najdubljim teznjama ljudske slobode;
poziva je na suradnju sa sobom te je
usavrsuje“ (KKC, 2022). U trenutnom
stanju ljudske naravi, ranjene
grijehom, milost je potrebna za
neprestano Zivljenje u skladu s
prirodnim moralnim zakonom.

[12] Sv. Josemaria, Susret s Kristom,
9.

[13] Da bi zadobili BoZju milost,
moZemo i zamoliti za zagovor nasu
presvetu Majku Mariju, posrednicu
milosti, a takoder i sv. Josipa, nase
andele Cuvare i svece.

[14] Poroci, s druge strane, su
moralne navike koje prozlaze iz zlih
¢ina i navode Covjeka na njihovo
ponavljanje i pogorsanje.



[15] Na nacin analogan onome gdje
ljudska dusa djeluje kroz svoje
sposobnosti (razum i volju), kr§c¢anin
u stanju milosti djeluje kroz
bogoslovne krjeposti, koje su, moze
se reci, sposobnosti ,nove naravi“
uzdignute miloScu.

[16] II. vatikanski sabor, Konst. Dei
Verbum, 5.

[17] Vjera se ocCituje djelima: Ziva
vjera djeluje kroz ljubav (Gal, 5:6),
dok vjera bez djela je mrtva (Jak,
2:26), 1ako dar vjere ostaje u onome
koji nije otvoreno sagrijeSio protiv
nje (usp. Tridentinski sabor, DZ
1545).

[18] Usp. Heb, 10:23; Tit, 3:6-7.
»Krjepost ufanja odgovara Ceznji za
srecom Sto ju je Bog stavio u srce
svakoga Covjeka“ (KKC, 1818): ona
prociScava 1 podize ovu ¢eznju i Stiti
nas od malodusnosti; ona otvara
nasa srca za mogucnost vjecnog



blaZenstva, Stiti nas od sebi¢nosti i
vodi nas ka sreci (usp. Isto).

Trebamo se nadati za milost raja
obecanu od Boga onima koji ga ljube
(usp. Rim, 8:28-30) i koji vrSe njegovu
volju (usp. Mt, 7:21), sigurni da cemo
s Bozjom milosti mo¢i ustrajati do
kraja (usp. Mt, 10:22) (usp. KKC,
1821).

[19] Ljubav je iznad svih ostalih
vrlina (usp. 1 Kor, 13:13). Ako...
ljubavi ne bih imao, niSta sam... nista
mi ne bi koristilo (1 Kor, 13:1-3).

»Ljubav oZivljava i nadahnjuje
vjezbanje u svim krjepostima“ (KKC,
1827). Ona je oblik svih vrlina: ona ih
,0Cituje“ili ,oZivljava“ jer ih
usmjerava ka BoZjoj ljubavi; bez
ljubavi, ostale krjeposti su ,,mrtve*.

Ljubav prociScava nasu ljudsku
mogucnost ljubljenja i podize je do
nadnaravnog savrsSenstva boZanske
ljubavi (usp. KKC, 1827). Postoji red



ljubavi. Ljubav se takoder ocCituje i u
bratskoj opomeni (usp. KKC, 1829).

[20] Kao Sto je objasnjeno u iducem
dijelu, krScanin razvija ove krjeposti
uz pomoc BozZje milosti koja, dok
prociScava narav, daje snagu da ih se
vr$iiusmjerava ih ka viSem cilju.

[21] Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, 1111, q.47, a.2, c.
Razboritost vodi Covjeka da ispravno
sudi kako djelovati: ona ne odvraca
od djelovanja. ,Nema niSta
zajednicko s plasljivoscu ili strahom,
ni s dvoli¢noscu ili pretvaranjem. Nju
zazivaju auriga vitutum —
kormilarem Krjeposti: jer ravna
drugim Krjepostima pokazujudi im
pravilo i mjeru. Zahvaljujudi toj
krjeposti mi primjenjujemo moralna
nacela na pojedinacne slucajeve bez
pogreske i svladavamo dvojbe o
dobru Sto ga treba izvrSiti i o zlu Sto
ga treba izbjeci“ (KKC, 1806).



[22] Bog ne moZe Bogu dati $to mu
duguje ili Sto je pravedno u strogom
smislu. Stoga, prevednost prema
Bogu se prikladnije naziva ,krjepost
vjeroispovijesti,” ,jer je Bogu
dovoljno sa mi ispunjavamo ove
duZnosti u onoj mjeri u kojoj to
mozZemo* (Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, 1111, q.57, a.1, ad 3).

[23] U svijetu imate muku, ali hrabri
budite — ja sam pobijedio svijet! (1v,
16:33).

[24] Primjerice, marljivost se sastoji
od rada onoliko koliko bi ¢ovjek
trebao, Sto predstavlja sredinu
izmedu nedostatka i obilja. U oprjeci
s marljivoscu je raditi manje nego Sto
bi trebalo, gubljenje vremena, itd. A
takoder je u oprjeci s marljivoséu i
rad preko mjere, bez uzimanja u
obzir drugih svari koje osoba takoder
treba Ciniti (duznosti poboznosti,
briga za obitelj, nuZan i pravedan
odmor, milosrde, itd.)



[25] Princip in medio virtus valjan je
samo za moralne Kkrjeposti koje kao
svoj objekt imaju sredstva za
postizanje cilja, a za sredstva uvijek
postoji mjera. Ovo nije istinito za
bogoslovne krjeposti (vjera, ufanje i
ljubav), koje izravno imaju Boga za
svoj objekt. Slijedi da nikakav visak
nije moguc¢ kod njih: nemoguce je
»previse se uzdati u Boga,“ ili
~previse ga ljubiti.“

[26] Ljudska narav ranjena je
grijehom. Kao rezultat, ima sklonosti
koje nisu prirodne, vec su posljedica
grijeha. Kao Sto Sepanje nije
prirodno, vec rezultat bolesti, i ne bi
bilo prirodno cak i da svi Sepaju,
rane u dusi uzrokovane isto¢nim
grijehom i nasim osobnim grijesima
takoder nisu ,,prirodne“: sklonost
ponosu, lijenosti, senzualnosti, itd. S
pomocu milosti i osobnim naporom
ove se rane mogu zalijeciti, tako da
osoba postane i djeluju kako dostoji
njenoj naravi djeteta Bozjeg. Ovo



»Zdravlje“ postiZe se kroz krjeposti.
Sli¢no, ,,bolest se pogorSava
porocima.

[27] U ovom smislu, postoji
razboritost koja je ljudska krjepost, i
nadnaravna razboritost, krjepost
koju Bog udjeljuje dusi zajedno s
miloSc¢u. Da bi nadnaravna krjepost
mogla donijeti plodove — dobra djela
— treba odgovarajucu ljudsku vrlinu
(isto vrijedi i za druge stoZerne
krjeposti: nadnaravna krjepost
pravde zahtjeva ljudsku krjepost
pravde, a isto vrijedi za jakost i
umjerenost). Drugim rijecima,
krs¢ansko savrSenstvo — svetost —
zahtijeva i ukljucuje ljudsko
savrsenstvo.

[28] Ovdje, za pomoc¢ u
razumijevanju funkcije darova Duha
Svetoga u moralnom Zivotu, moZemo
dodati slijedece klasi¢no objaSnjenje.
Kao Sto ljudska narav ima odredene
sposobnosti (razum i volju) koji joj



omogucavaju izvrsenje radnji
razumijevanja i htjenja, tako 1 narav
uzdignuta miloS¢u ima moci koje joj
omogucavaju vrsenje nadnaravnih
¢ina. Ove moci (sposobnosti) su
teoloSke krjeposti (vjera, ufanje i
ljubav). One su kao vesla na ¢amcu,
koja mu omogucavaju kretanje ka
njegovom nadnaravnom cilju. Ipak,
ovaj nas cilj nadmasuje u tolikoj
mjeri da teoloske vrline nisu
dovoljne za njegovo postizanje. Bog
nam daje, zajedno s miloScu, darove
Duha Svetoga, koji su nova
usavrSenja dusSe koji joj omogucavaju
da bude poticana samim Duhom
Svetim. Ona su kao jedra na camcu
koja mu omogucavaju kretanje silom
vjetra. Darovi nas usavrsavaju ¢ineci
nas poslusnima djelovanju Duha
Svetoga.

[29] MozZe se takoder govoritiio
supra-osjetljivim ili duhovnim
»0sjec¢ajima“ili ,emocijama,“ koje ne



pripadaju ,strastima“ jer sa sobom
ne donose pokrete osjetiljnih potreba

[30] Primjerice, postoji stvar poput
dobre ljutnje, koja postane
ozlojadena u prisutnosti zla, a postoji
iloSa Jjutnja koja je nekontrolirana ili
navodi osobu prema zlu (npr.
osveta); postoji dobar strah i 1o$
strah, koji nas sprjeCava da radimo
dobro, itd.

[31] Usp. Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, 1-11, q.24, aa. 11 3.

[32] Ponekad strasti mogu upravljati
osobom do te mjere da joj je moralna
odgovornost svedena na minimum.

[33] ,Moralna je savrSenost u tome
da Covjek bude usmjeren k dobru ne
samo voljom, nego i svojom osjetnom
teZznjom, prijema rijeCima Psalma:
'Srce moje i moje tijelo klicu Bogu
Zivome' (Ps, 84:3)“ (KKC, 1770).
»Strasti su loSe ako nam je ljubav



loSa, dobre ako je dobra“ (Sv.
Augustin, De Civitate Dei, 14:7).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-br-28-milost-i-vrline/
(28.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-28-milost-i-vrline/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-br-28-milost-i-vrline/

	Tema 28: Milost i vrline

