
opusdei.org

Tema 9: Utjelovljenje

To što je Bog Sin, Druga Osoba
Svetog Trojstva, poprimio
ljudsku prirodu djelo je sve tri
božanske Osobe. Utjelovljenje je
Utjelovljenje Boga Sina, ne Oca
niti Duha Svetoga. Unatoč tomu,
Utjelovljenje je djelo cijelog
Trojstva.

23.12.2012.

Prethodne teme

1. Djelo Utjelovljenja To što je Bog
Sin, Druga Osoba Svetog Trojstva,
poprimio ljudsku prirodu djelo je sve

https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469


tri božanske Osobe. Utjelovljenje je
Utjelovljenje Boga Sina, ne Oca niti
Duha Svetoga. Unatoč tomu,
Utjelovljenje je djelo cijelog Trojstva.
Stoga se u Svetom Pismu ponekad
pripisuje Bogu Ocu (Heb 10:5, Gal
4:4), Sinu (Fil 2:7) ili Duhu Svetom
(Lk 1:35, Mt 1:20). Time se ističe da je
djelo Utjelovljenja jedan čin,
zajednički trima božanskim
Osobama. Sv. Augustin objasnio je da
je „činjenica kako je Marija začela i
rodila dijete djelo Trojstva jer su
djela Trojstva nerazdvojiva“.[1] To je
božansko djelo ad extra, učinci kojeg
su izvan Boga, u stvorenjima, tako da
su djelo triju Osoba zajedno jer je
božansko Biće, koje je sama Božja
beskonačna snaga, jedno i
jedinstveno (vidi Katekizam Katoličke
Crkve, ubuduće KKK, 258).

Utjelovljenje Riječi ne utječe na Božju
slobodu jer je Bog mogao odlučiti da
se Riječ nije trebala utjeloviti ili da se
treba utjeloviti druga božanska



Osoba. Međutim, reći da je Bog
neograničeno slobodan ne znači da
su Njegove odluke proizvoljne niti to
poriče ljubav kao razlog Njegovih
djela. Upravo zbog toga teolozi traže
„odgovarajuće razloge“ koji se mogu
nazrijeti u Božjim različitim
odlukama kao što je prikazano u
postojećem uređenju spasenja. Čineći
tako oni samo žele naglasiti veliku
mudrost i tajnu dosljednost u
svakom Božjem djelu, a ne nikakvu
potrebu s Božje strane.

2. Djevica Marija, Majka Božja

Djevica Marija bila je predodređena
da bude Majka Božja od vječnosti, na
način Utjelovljenja Riječi. „U otajstvu
o Kristu ona je prisutna čak i „prije
stvaranja svijeta“ kao ona koju je
Otac „izabrao“ za majku svoga Sina u
Utjelovljenju. Štoviše, zajedno s
Ocem, Sin ju je izabrao, povjerivši je
vječno Duhu svetosti.“[2] Božji izbor
poštuje Marijinu slobodu, jer „je Otac



milosrđa želio da Utjelovljenju
prethodi pristanak predodređene
majke, tako da, isto kao što je žena
dijelom bila uzrok smrti, tako žena
treba doprinijeti životu (LG 56; vidi
61)“ (KKK, 488). Zbog toga, od
najranijih vremena, crkveni oci
vidjeli su Mariju kao novu Evu.

„Kako bi postala Majka Spasitelja,
Mariju „je Bog obogatio darovima
prikladnim za takvu ulogu“ (LG
56)“ (KKK, 490). Arkanđeo Gabrijel
pozdravio ju je u trenutku
Blagovijesti s „milosti puna“ (Lk 1:28)
prije nego što je Riječ utjelovljena.
Kroz Božje darove i njezin odgovor,
Marija je već bila puna milosti.
Milost koju je Marija primila učinila
ju je ugodnom Bogu i pripremila ju
da bude djevičanska Majka
Spasitelja. Potpuno obuzeta milošću
Božjom mogla je dobrovoljno
prihvatiti svoj poziv (vidi KKK, 490).
„Pristajući na Božju riječ, Marija
postaje Isusova Majka. Prihvaćajući



cijelim srcem božansku volju za
spasenje, bez i jednog grijeha koji bi
ju ograničavao, u potpunosti se dala
osobi i djelu Sina; to je učinila kako
bi s Njim i Njemu pokorna, milošću
Božjom, služila tajni spasenja (vidi
LG 56)“ ) (KKK, 494). „Očevi Uskrsne
tradicije zovu Majku Božju
„Presveta“ (Panagia) i slave ju kao
„slobodnu od svake mrlje grijeha,
kao da je stvorena od Duha Svetoga i
oblikovana kao novo biće“ (LG 56).
Milošću Božjom Marija je ostala
slobodna od svih osobnih grijeha
tijekom cijelog života“ (KKK, 493).

Marija je bila spašena od trenutka
svog začeća. „To priznaje dogma o
Bezgrešnom Začeću, kako je papa Pio
IX objavio 1854: „blagoslovljena je
bila Djevica Marija od prvog trenutka
svog začeća, posebnom milošću i
čašću od Boga Svemogućega te
krepošću vrlina Isusa Krista,
Spasitelja ljudske rase, sačuvana od
svih mrlja istočnoga grijeha“ (DS



2803)“ (KKC, 491). Bezgrešno Začeće
čini bezuvjetnu ljubav Božju očitom
jer je inicijativa za njega od Boga, i
nije Marijina zasluga, već Kristova.
Zaista, „veličanstvenost potpuno
jedinstvene svetosti“ kojom je Marija
„obogaćena od prvog trenutka svog
začeća“ (LG 56) dolazi k njoj u
potpunosti od Krista: „spašena je na
uzvišeniji način zaslugama svoga
Sina“ (LG 53)“ (KKK, 492).

Marija je Majka Božja: „Zapravo,
Onaj kojeg je začela kao čovjeka po
Duhu Svetom, koji je zaista postao
njen Sin po mesu, nije bio nitko drugi
nego Očev vječni Sin, Druga Osoba
Svetog Trojstva. Stoga Crkva priznaje
da je Marija zaista „Majka
Božja“ (Theotokos) (vidi DS
252)“ (KKK, 495). Ona nije začela
božanstvo, već ljudsko tijelo Riječi, s
kojim je njegova racionalna duša,
stvorena od Boga kao i sve druge,
odmah ujedinjena, uzvisujući ljudsku



prirodu koja je istog trenutka
obuhvaćena Riječju.

Marija je uvijek bila Djevica. Od
najranijih vremena Crkva je to
priznala u Vjerovanju i slavila ju u
liturgiji „Marija…vječna
Djevica“ (vidi LG 52) (KKK, 499; ,
496-507). Ova vjera Crkve izražena je
u pradavnom vjerovanju „Djevica
prije poroda, tijekom poroda i poslije
poroda“. Od početka „Crkva je
priznala da je Isus začet u utrobi
Djevice Marije samo snagom Duha
Svetoga, potvrđujući također tjelesni
aspekt ovog događaja; Isus je začet po
Duhu Svetom „bez ljudskog
sjemena“ (Lateran Council, 649; DS
503)“ (KKK, 496). Marija je bila
djevica i tijekom poroda jer „Ga je
rodila bez gubitka nevinosti, baš kao
što Ga je i začela bez gubitka
nevinosti…Isus je rođen iz
djevičanske maternice čudesnim
rođenjem“.[3] Zapravo „Kristovo
rođenje „nije umanjilo djevičanski



integritet njegove majke već ga je
posvetilo“ (LG 57)“ (KKK, 499). Marija
je vječno ostala djevica i nakon
poroda. Očevi Crkve, u svojim
objašnjenjima evanđelja te u
odgovorima na neke prigovore,
uvijek su potvrđivali ovu činjenicu,
što pokazuje njezinu potpunu
dostupnost i potpunu posvećenost
Božjem planu spasenja. Sv. Vasilije je
ovo sažeo riječima: „oni koji vole
Boga neće čuti da je Majka Božja
prestala biti djevica u bilo kojem
trenutku života“.[4]

Marija je uznesena na Nebo.
„Neoskvrnuta Djevica, očuvana od
svih mrlja istočnog grijeha, uznesena
i je tijelom i dušom u nebesku slavu
kada je njezin zemaljski život završio
te ju je Gospodin uzvisio kao Kraljicu
svih stvari, kako bi bila dostojnija
svog Sina, Gospodara gospodara i
pobjednika grijeha i smrti.“[5]
Uzvišenje Blažene Djevice je
predviđanje uskrsnuća drugih



kršćana (vidi KKK, 966). Marijin
kraljevski status bazira se na njenom
božanskom majčinstvu i njenoj
povezanosti s djelom spasenja.[6] 1.
studenog 1954. Pio XII ustanovio je
blagdan Blažene Djevice Marije
Kraljice.[7]

Marija je Majka Spasitelja. Zbog toga
njezino božansko majčinstvo
uključuje njezinu suradnju u
spasenju ljudske rase: „Tako je
Adamova kćer, Marija, pristajući na
riječ Božju, postala Isusova Majka.
Neometena grijehom i predajući se
cijelim srcem Božjoj volji za
spasenjem, potpuno se posvetila, kao
službenica Gospodina, osobi i djelu
svoga Sina, pod i s njim, služeći tajni
spasenja, milošću Boga
Svemogućega. Stoga Očevi ispravno
vide Mariju ne samo kao pasivno
angažiranu od Boga, već i kao onu
koja dobrovoljno sudjeluje u djelu
čovjekova spasenja kroz vjeru i
pokornost.“[8]



Ova suradnja također se manifestira
u njezinom duhovnom majčinstvu.
Marija, nova Eva, prava je majka
ljudi po milosti jer surađuje u
rađanju vjernih životu milosti i u
njihovom duhovnom razvoju: Marija
„je na veoma poseban način svojom
pokornošću, vjerom, nadom i
strastvenim milosrđem sudjelovala u
Spasiteljevom djelu vraćanja
nadnaravnog života dušama. Zbog
toga je ona naša majka po milosti“[9]
(vidi KKK, 968). Marija je i
posrednica; njezino majčinsko
posredovanje, uvijek podređeno
Kristovom posredovanju, počelo je
njezinom odlukom pri Bogojavljenju
i nastavlja se na Nebu: „Kad je
uznesena na Nebo, nije ostavila po
strani službu spasenja, već nam sa
svojim brojnim zagovorima nastavlja
donositi darove vječnog spasenja…
Stoga se Blagoslovljena Djevica
zaziva u Crkvi imenima Zagovornica,
Pomoćnica, Dobročiniteljica i
Posrednica“[10] (vidi KKK, 969).



Marija je simbol i uzor Crkve:
„Djevica Marija je Crkvin uzor vjere i
milosrđa. „Prema tome, ona je
istaknuta i potpuno jedinstvena
članica Crkve“ (LG 53); zaista, ona je
„uzorna realizacija“ Crkve (LG
63)“ (KKK, 967). 21. studenog 1964.
Pavao VI svečano je proglasio Mariju
Majkom Crkve kako bi istaknuo
majčinsku ulogu koju Blažena
Djevica ispunjava prema kršćanima.
[11]

Uzimajući u obzir sve navedeno,
možemo razumjeti zašto je Crkvina
odanost Blaženoj Djevici Mariji
važan dio kršćanskog štovanja Boga.
[12] „Crkva s pravom poštuje
„Blaženu Djevicu posebnom
odanošću. Od pradavnih vremena
Blažena Djevica čašćena je imenom
Majka Božja, čijoj zaštiti vjernici lete
u opasnosti i potrebi…Ova jako
osobita odanost…u suštini se
razlikuje od obožavanja Utjelovljene
Riječi te Oca i Duha Svetoga te jako



potiče to obožavanje.“[13] Liturgijski
blagdani posvećeni Majci Božjoj (vidi
SC 103) i marijanske molitve kao npr.
Krunica izražavaju ovu odanost
Djevici Mariji“ (KKK, 971).

3. Osobe i Proročanstva
Utjelovljenja Kristova

Prijašnji članak govorio je o tome
kako, nakon grijeha naših prvih
roditelja, Adama i Eve, Bog nije
napustio ljudsku rasu, već nam je
obećao Spasitelja (vidi Post 3:15;
KKK, 410).

Nakon istočnog grijeha i obećanja
Spasitelja, sam Bog je ponovno
preuzeo inicijativu i utemeljio Savez
s ljudima; s Noom poslije poplave
(vidi Post 9-10) i nakon toga, prije
svega, s Abrahamom (vidi Post
15-17), kojima je obećao mnogo
potomaka koje će učiniti velikim
ljudima, dajući im novu zemlju, i po
kojima će, jednog dana, sve nacije
biti blagoslovljene. Savez je kasnije



obnovljen s Izakom (vidi Post 26: 2-5)
i s Jakovom (vidi Post 28: 12-15; 35:
9-12). U Starom Zavjetu Savez je
dosegao najveće značenje s Mojsijem
(vidi Izl 6: 2-8; Izl 19-34).

Važan trenutak u povijesti veze
između Boga i izraelskog naroda bilo
je Natanovo proročanstvo (vidi 2 Sam
7: 7-15), koje je najavilo da će Mesija
biti Davidov potomak i da će vladati
svim narodima, a ne samo
izraelskim. Drugi proročanski
tekstovi pišu da će se roditi u
Betlehemu (vidi Mih 5:1), da će biti
od sjemena Davidova (vidi Iz 11:1; Jer
23:5); da će dobiti ime Emanuel, tj.
Bog s nama (vidi Iz 7:14); da će ga
zvati „Moćni Bog, Vječni Otac, Princ
Mira“ (Iz 9:5), itd. Osim tekstova koji
opisuju Mesiju kao kralja i Davidova
potomka, postoje i drugi koji
prorokuju Mesijevu misiju
otkupljenja, nazivajući ga Sluga
Božji, čovjek patnji, koji će donijeti
mir i pomiriti nas u jednom tijelu



(vidi Ef 2: 14-18; Iz 42: 1-7; 49: 1-9; 50:
4-9; 52: 13 – 53: 12). U ovom
kontekstu važan je tekst Dan 7: 13-14,
o Sinu čovječjem, koji tajanstveno,
kroz poniznost i poniženje, nadilazi
ljudsko stanje i obnavlja mesijansko
kraljevstvo u njegovoj konačnoj i
trajnoj fazi (vidi KKK, 440).

Glavni „simboli“ ili osobe Spasitelja u
Starom Zavjetu su nevini Abel, veliki
svećenik Melkisedek, Izakova žrtva,
Josip kojeg su braća prodala, uskrsno
janje, brončana zmija koju je Mojsije
podigao u pustinji te prorok Jona.

4. Kristova imena

Kroz stoljeća teolozi i duhovni autori
davali su Kristu mnoga imena i
nazive. Neki su preuzeti iz Starog
Zavjeta, a neki iz Novog. Neke je sam
Isus koristio ili prihvaćao; druga mu
je pripisivala Crkva kroz stoljeća.
Glavna i najčešće korištena imena su:



Isus (vidi KKK, 430-435), što na
hebrejskom znači „Bog spašava“.
„Prilikom Blagovijesti, Anđeo
Gabrijel dao Mu je ime Isus, koje
označava i Njegov identitet i
misiju“ (KKK, 430), to jest, On je Sin
Božji koji je postao čovjekom kako bi
spasio „svoj narod od grijeha“ (Mt
1:21). Ime Isus „označava da je samo
ime Božje prisutno u osobi Njegova
Sina (vidi Dj 5:41, 3 Jn 7), koji je
postao čovjekom radi univerzalnog i
definitivnog spasenja od grijeha.
Samo božansko ime donosi spasenje
(vidi Jn 3:18; Dj 2:21) i odsada svi
mogu zazivati Njegovo ime jer se Isus
ujedinio sa svim ljudima kroz svoje
Utjelovljenje“ (KKK, 432). „Isusovo
ime je u srcu kršćanske molitve“ (vidi
KKK, 435).

Krist (vidi KKK, 436-440), ime koje
dolazi iz grčkog prijevoda hebrejskog
termina „Mesija“, što znači
„pomazan“. To ime postalo je
prikladno za Isusa „jer je savršeno



ispunio božansku misiju koju „Krist“
označava. Naime, u Izraelu oni koji
su posvećeni Bogu u misiji koju je on
dao bili su pomazani u Njegovu
imenu“ (KKK, 436). To je bio slučaj sa
svećenicima, kraljevima i, izuzetno,
prorocima. Još i više bi se to odnosilo
na Mesiju koga će Bog poslati da
zauvijek obnovi Njegovo kraljevstvo.
Isus je ispunio mesijsku nadu Izraela
u Njegovoj trostrukoj funkciji kao
svećenik, prorok i kralj (vidi ibid.).
„Isus je prihvatio naziv Mesije koji
mu i pripada (vidi Jn 4:25-26; 11:27),
iako s rezervom jer su ga neki
Njegovi suvremenici smatrali previše
ljudskim (vidi Mt 22:41-46), zapravo
političkim (vidi Jn 6:15; Lk
24:21)“ (KKK, 439).

Isus Krist je Jedini Sin Božji (vidi
KKK, 441-445). Isusov odnos prema
Ocu nije primljen kao naš odnos
prema ocu, već je to prirodno
sinovstvo Boga, to jest „jedinstven i
vječan odnos Isusa Krista prema



Bogu, Njegovu Ocu: On je jedini Očev
Sin (vidi Jn 1:14, 18; 3:16, 18); On sam
je Bog (vidi Jn 1:1). Kako bi bio
kršćanin, vjernik mora vjerovati da
je Isus Krist Sin Božji (vidi Dj 8:37, 1 
Jn 2:23)“ (KKK, 454). Evanđelja „kažu
da tijekom dva važna trenutka,
Krštenja i Preobraženja Krista, Očev
glas naziva Isusa svojim „ljubljenim
Sinom“ (Mt 3:17; 17:5). Isus sebe
naziva „jedini Sin Božji“ (Jn 3:16) i
tim nazivom potvrđuje svoje vječno
prijašnje postojanje“ (KKK, 444).

Gospodin (vidi KKK, 446-451): „U
grčkim prijevodima Starog Zavjeta,
neizrecivo hebrejsko ime YHWF,
kojim se Bog prikazao Mojsiju (vidi Iz
3:14), prevedeno je kao Kyrios,
„Gospod“. Od tada Gospodin postaje
uobičajenije ime kojim se označuje
božanstvo Izraelova Boga. Novi
Zavjet koristi ovo puno značenje
naziva „Gospod“ i za Oca i – što je
novo – za Isusa, koji je time
prepoznat kao sam Bog (vidi 1 Kor



2:8)“ (KKK, 446). Pripisujući Isusu
božanski naziv Gospodin, „prva
ispovijest vjere Crkve potvrđuju od
početka (Dj 2:34-36) da snaga, čast i
slava koji pripadaju Bogu Ocu
pripadaju i Isusu (vidi Rim 9:5; Tit
2:13, Rev 5:13) jer „je On bio u obliku
Boga“ (Fil 2:6) i Otac je pokazao
nezavisnost Isusa uzdižući Ga iz
mrtvih u Njegovu slavu (vidi Rom
10:9; 1 Kor 12:3; Fil 2:11)“ (KKK, 449).
„Kršćanska molitva, i liturgijska i
osobna, karakterizirana je nazivom
„Gospodin““ (vidi KKK, 451).

5. Krist je jedini savršeni
Posrednik između Boga i ljudi. On
je Učitelj, Svećenik i Kralj

„Isus Krist je pravi Bog i pravi čovjek,
u jedinstvu svoje božanske osobe;
zbog toga je On jedan jedini
posrednik između Boga i
čovjeka“ (KKK, 480). U Novom
Zavjetu najdubokoumniji izraz
Kristova posredništva može se naći u



Prvoj poslanici Timoteju: jedan je Bog
i jedan je posrednik između Boga i
ljudi, čovjek Isus Krist, koji je svoj
život položio kao otkupninu za sve
čovječanstvo (1 Tim 2:5). Ove riječi
predstavljaju Posrednika i Njegovo
djelovanje. U poslanici Hebrejima
Krist je predstavljen kao posrednik
Novog Zavjeta (vidi Heb 8:6; 9:15;
12:24). Isus Krist je posrednik jer je
savršen Bog i savršen čovjek, ali on je
posrednik u i kroz svoju ljudsku
prirodu. Ovi tekstovi Novog Zavjeta
prikazuju Krista kao proroka i onoga
koji otkriva istinu, kao vrhovnog
svećenika i kao Gospodina cijelog
svijeta. To nisu tri različite službe već
tri različita aspekta spasiteljske
funkcije jednog posrednika.

Krist je prorok koji je najavljen u
Deuteriji (18: 18). Ljudi su Isusa
smatrali prorokom (vidi Mt 16: 14; 
Mk 6: 14-16; Lk 24: 19). Početak
Poslanice Hebrejima to jasno ističe.
Ali Krist je više od proroka: On je



Učitelj, to jest, onaj koji uči vlastitim
autoritetom, autoritetom nepoznatim
do tada, što je iznenadilo one koji su
ga slušali. Glavna značajka Isusovih
učenja zasniva se na činjenici da je
on Bog i čovjek. Isus ne samo da uči
istinu, On jest Istina, napravljena
vidljivom u mesu. Krist, vječna Riječ
Oca, „je Očeva jedna, savršena i
nenadmašiva Riječ. U Njemu je On
sve rekao; neće biti druge riječi osim
ove“ (KKK, 65). Kristovo učenje je i
definitivno u smislu da je njime
Božja Objava ljudima u povijesti
konačno ispunjena.

Krist je svećenik. Posredništvo Isusa
Krista je svećeničko posredništvo. U
Poslanici Hebrejima, u kojoj je glavna
tema Kristovo svećeništvo, Isus Krist
je predstavljen kao Vrhovni Svećenik
Novog Zavjeta, „vrhovni svećenik
nakon Melkisedekova reda“ (Heb 5:
10); „svet, nedužan, neokaljan“ (Heb
7: 26), koji je „jednom žrtvom
usavršio za sva vremena one koji su



sveti“ (Heb 10: 14), to jest,
jedinstvenom žrtvom križa“ (KKK,
1544). Na isti način kako je Kristova
žrtva – Njegova smrt na Križu –
jedinstvena zbog jedinstva koje
postoji između svećenika i žrtve
(neograničene vrijednosti), tako je i
Njegovo svećenstvo jedinstveno. On
je jedna žrtva i jedan svećenik. Žrtve
Starog Zavjeta bile su simbol Kristove
žrtve i dobile su svoju vrijednost
upravo stoga što su bile orijentirane
prema Kristu. U Kristovom
svećenstvu, vječnom svećenstvu,
sudjeluje svećenstvo svećenika i
svećenstvo vjernih, koji niti dodaju
niti oduzimaju nešto Kristovom
svećenstvu (vidi KKK, 1544-1547).

Krist je Kralj. On je Kralj ne samo kao
Bog, već i kao čovjek. Kristova
nezavisnost je osnovni aspekt
Njegovog spasilačkog posredovanja.
Krist spašava jer ima snažnu moć da
to učini. Vjera Crkve potvrđuje
Kristov kraljevski položaj i priznaje u



Vjerovanju da „Njegovu Kraljevstvu
neće biti kraja“, ponavljajući tako
ono što je arhanđeo Gabrijel rekao
Mariji (vidi Lk 1: 32-33). Kristovo
kraljevsko dostojanstvo već je bilo
najavljeno u Starom Zavjetu (vidi Ps
2: 6; Iz 7: 6; 11: 1-9; Dan 7: 14).
Međutim, Krist nije puno pričao o
svom kraljevskom položaju jer je
među Židovima Njegovog doba
svjetska koncepcija mesijskog
Kraljevstva bila jako raširena. On je
to, zaista, i priznao u osobito važnom
trenutku, kada je odgovorio na
Pilatovo pitanje: Ti kažeš da sam ja
kralj (Jn 18: 37). Kristov kraljevski
status nije metaforičan, već stvaran,
te uključuje moć da donosi zakone i
da sudi. To je kraljevski status
baziran na činjenici da je on
utjelovljena Riječ i naš Spasitelj.[14]
Njegovo kraljevstvo je duhovno i
vječno. To je kraljevstvo svetosti i
pravde, ljubavi, istine i mira.[15]
Krist primjenjuje svoj kraljevski
status privlačeći sve ljude k sebi kroz



svoju smrt i uskrsnuće (vidi Jn 12:
32). Krist, Kralj i Gospod svemira
postao je sluga sviju, nije „došao da
bi bio služen, već da služi i da da svoj
život kao otkupninu za mnoge živote
(Mt 20: 28)“ (KKK, 786). Svi vjerni
„sudjeluju u ova tri Kristova zadatka
i snose odgovornost za misiju i
služenje koji iz njih proizlaze“ (KKK,
783).

6. Cijeli Isusov život je iskupljiv Što
se tiče događaja u Kristovu životu,
„Vjerovanje govori samo o tajnama
Utjelovljenja (začeće i rođenje) i tajni
Uskrsa (muka, raspinjanje, smrt,
pokop, silazak u pakao, uskrsnuće i
uzašašće). Ne govori o tajnama
Isusova skrivena ili javnog života, ali
članci vjere o Njegovu Utjelovljenju i
Pashi bacaju svjetlo na cijeli Njegov
zemaljski život“ (KKK, 512).

Cijeli Isusov život je iskupljiv i svako
Njegovo ljudsko djelo posjeduje
uzvišenu vrijednost spasenja. Čak i u



najjednostavnijim i najmanje važnim
Isusovim djelima postoji snažno
vršenje Njegovog posredovanja
između Boga i ljudi jer su to sve djela
utjelovljene Riječi. Sveti Josemaria
shvatio je ovo učenje s posebnom
dubinom. Učio je ljude da pretvore
sve staze na Zemlji u božanske staze
svetosti: „Kada punina vremena dođe
da ispuni tu misiju…dijete je rođeno
u Betlehemu. On je taj koji će iskupiti
svijet. Ali prije nego progovori on
voli djelima. On ne djeluje pomoću
magične formule jer zna da spasenje
koje On nudi mora proći kroz ljudska
srca. Što prvo čini? Smije se i plače i
spava, kao bespomoćna beba, iako je
utjelovljeni Bog. On to čini kako bi se
mi mogli zaljubiti u njega, kako bi
mogli naučiti uzeti ga u svoje
naručje.“[16]

Godine Kristova skrivena života nisu
samo priprema za Njegovu javnu
službu, već su to zaista djela
iskupljenja, usmjerena ispunjenju



Pashalnog otajstva. Činjenica da je
Isus dijelio uvjete života većine ljudi
tijekom većine svog života ima veliku
teološku važnost: Njegov
svakodnevni obiteljski život i posao u
Nazaretu. Nazaret je stoga lekcija iz
obiteljskog života i iz posla.[17] Krist
također izvršava naše spasenje
tijekom mnogih godina posla u svom
skrivenom životu. Stoga je
svakodnevnom poslu kršćana i
milijuna muškaraca i žena dobre
volje dao božansku značajnost u
povijesti spasenja: „Činjenica da je
Isus odrastao i živio isto kao i mi
pokazuje nam da ljudsko postojanje i
sve uobičajene aktivnosti ljudi imaju
božansko značenje.“[18]

José Antonio Riestra

Osnovna literatura: Katekizam
Katoličke Crkve, 484-570, 720-726 i
963-975



Benedict XVI, Joseph Ratzinger, Jesus
of Nazareth, Bloomsbury, London,
2007.

Preporučena literatura: J. L.
Bastero, Mary, Mother of the
Redeemer: A Mariology Textbook,
Four Courts Press, 2006.

F. Ocáriz, L. F. Mateo Seco and J. A.
Riestra, The Mystery of Jesus Christ: A
Christology and Soteriology Textbook,
trans. Michael Adams and James
Gavigan. Portland, OR: Four Courts
Press, 1994.

[1] St. Augustine, De Trinitate, 2, 5, 9;
cf. Lateran Council IV: DS 801

[2] John Paul II, Enc. Redemptoris
Mater, 25 March 1987, 8; cf. Pius IX,
Bull Ineffabilis Deus; Pius XII, Bull 
Munificentissimus Deus, AAS 42
(1950) 9768; Paul VI, Apost. Exhort.

Marialis Cultus, 25; CIC, 488



[3] St. Leo the Great, Ep. Lectis
Dilectionis Tuae, DS 291-294

[4] St. Basil, In Christi Generationem,
5

[5] Vatican Council II, Const. Lumen
Gentium, 59; cf. the proclamation of
the dogma of the

Assumption of the Blessed Virgin
Mary by Pope Pius XII in 1950; DS
3903

[6] Cf. Pius XII, Enc. Ad Coeli
Reginam, 11 October 1954; AAS 46
(1954) 625-640

[7] Cf. AAS 46 (1954) 662-666

[8] Vatican Council II, Const. Lumen
Gentium, 56

[9] Ibid., 61

 [10] Ibid., 62

 [11] Cf. AAS 56 (1964) 1015-1016



[12] Cf. Paul VI, Exhort. Marialis
Cultus, 56

[13] Vatican Council II, Const. Lumen
Gentium, 66

[14] Cf. Pius XI, Enc. Quas Primas, 11
November 1925, AS 17 (195) 599

[15] Cf. Roman Missal, Preface of the
Mass of Christ the King

[16] St. Josemaria, Christ is Passing
By, 36

[17] Cf. Paul VI, Speech in Nazareth, 5
January 1964: Insegnamenti di Paolo
VI 2 (1964) 25

[18] St. Josemaria, Christ is Passing
By, 14

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-9-utjelovljenje/


hr-hr/article/tema-9-utjelovljenje/
(28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-9-utjelovljenje/

	Tema 9: Utjelovljenje

