opusdei.org

Tema 9: Utjelovljenje

To Sto je Bog Sin, Druga Osoba
Svetog Trojstva, poprimio
ljudsku prirodu djelo je sve tri
bozanske Osobe. Utjelovljenje je
Utjelov]jenje Boga Sina, ne Oca
niti Duha Svetoga. UnatoC tomu,
Utjelovljenje je djelo cijelog
Trojstva.

23.12.2012.

Prethodne teme

1. Djelo Utjelovljenja To Sto je Bog
Sin, Druga Osoba Svetog Trojstva,
poprimio ljudsku prirodu djelo je sve


https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469

tri bozanske Osobe. Utjelovljenje je
Utjelovljenje Boga Sina, ne Oca niti
Duha Svetoga. Unatoc tomu,
Utjelovljenje je djelo cijelog Trojstva.
Stoga se u Svetom Pismu ponekad
pripisuje Bogu Ocu (Heb 10:5, Gal
4:4), Sinu (Fil 2:7) ili Duhu Svetom
(Lk 1:35, Mt 1:20). Time se istiCe da je
djelo Utjelovljenja jedan Cin,
zajednicki trima bozanskim
Osobama. Sv. Augustin objasnio je da
je »Cinjenica kako je Marija zacela i
rodila dijete djelo Trojstva jer su
djela Trojstva nerazdvojiva“.[1] To je
boZansko djelo ad extra, ucinci kojeg
su izvan Boga, u stvorenjima, tako da
su djelo triju Osoba zajedno jer je
bozansko Bice, koje je sama BoZja
beskonacna snaga, jedno i
jedinstveno (vidi Katekizam Katolicke
Crkve, ubuduce KKK, 258).

Utjelovljenje Rijeci ne utjeCe na BoZju
slobodu jer je Bog mogao odluciti da
se RijeC nije trebala utjeloviti ili da se
treba utjeloviti druga bozanska



Osoba. Medutim, reci da je Bog
neograniceno slobodan ne znaci da
su Njegove odluke proizvoljne niti to
porice ljubav kao razlog Njegovih
djela. Upravo zbog toga teolozi traze
,odgovarajuce razloge“ koji se mogu
nazrijeti u Bozjim razlicitim
odlukama kao Sto je prikazano u
postoje¢em uredenju spasenja. Cineci
tako oni samo Zele naglasiti veliku
mudrost i tajnu dosljednost u
svakom BoZjem djelu, a ne nikakvu
potrebu s BoZje strane.

2. Djevica Marija, Majka BoZja

Djevica Marija bila je predodredena
da bude Majka BoZja od vjeCnosti, na
nacin Utjelovljenja Rijeci. ,,U otajstvu
o Kristu ona je prisutna ¢ak i ,prije
stvaranja svijeta“ kao ona koju je
Otac ,izabrao“ za majku svoga Sina u
Utjelovljenju. Stovise, zajedno s
Ocem, Sin ju je izabrao, povjerivsi je
vjecno Duhu svetosti.“[2] BoZji izbor
posStuje Marijinu slobodu, jer ,je Otac



milosrda Zelio da Utjelovljenju
prethodi pristanak predodredene
majke, tako da, isto kao Sto je Zena
dijelom bila uzrok smrti, tako Zena
treba doprinijeti Zivotu (LG 56; vidi
61)“ (KKK, 488). Zbog toga, od
najranijih vremena, crkveni oci
vidjeli su Mariju kao novu Evu.

»,Kako bi postala Majka Spasitelja,
Mariju ,,je Bog obogatio darovima
prikladnim za takvu ulogu® (LG
56)“ (KKK, 490). Arkandeo Gabrijel
pozdravio ju je u trenutku
Blagovijesti s ,,milosti puna“ (Lk 1:28)
prije nego Sto je RijecC utjelovljena.
Kroz Bozje darove i njezin odgovor,
Marija je vec¢ bila puna milosti.
Milost koju je Marija primila ucinila
ju je ugodnom Bogu i pripremila ju
da bude djevi¢canska Majka
Spasitelja. Potpuno obuzeta miloS¢u
BoZjom mogla je dobrovoljno
prihvatiti svoj poziv (vidi KKK, 490).
»Pristajuci na BoZju rije¢, Marija
postaje Isusova Majka. Prihvacajuci



cijelim srcem bozansku volju za
spasenje, bez i jednog grijeha koji bi
ju ogranicavao, u potpunosti se dala
osobi i djelu Sina; to je ucinila kako
bi s Njim 1 Njemu pokorna, miloScu
BoZjom, sluZila tajni spasenja (vidi
LG 56)“) (KKK, 494). ,,0cevi Uskrsne
tradicije zovu Majku BoZju
LPresveta“ (Panagia) i slave ju kao
»,Slobodnu od svake mrlje grijeha,
kao da je stvorena od Duha Svetoga i
oblikovana kao novo bice“ (LG 56).
MiloSc¢u BozZjom Marija je ostala
slobodna od svih osobnih grijeha
tijekom cijelog Zivota“ (KKK, 493).

Marija je bila spaSena od trenutka
svog zaceca. ,, To priznaje dogma o
BezgreSnom Zacecu, kako je papa Pio
IX objavio 1854: ,blagoslovljena je
bila Djevica Marija od prvog trenutka
svog zaceca, posebnom miloscu i
caSc¢u od Boga Svemogucega te
krepoS$cu vrlina Isusa Krista,
Spasitelja ljudske rase, saCuvana od
svih mrlja isto¢noga grijeha“ (DS



2803)“ (KKC, 491). BezgreSno Zacece
¢ini bezuvjetnu ljubav BozZju ocitom
jer je inicijativa za njega od Boga, 1
nije Marijina zasluga, vec¢ Kristova.
Zaista, ,velicanstvenost potpuno
jedinstvene svetosti“ kojom je Marija
»obogacena od prvog trenutka svog
zaCeca“ (LG 56) dolazi k njoj u
potpunosti od Krista: ,,spasena je na
uzviSeniji nacin zaslugama svoga
Sina“ (LG 53)“ (KKK, 492).

Marija je Majka BoZja: ,,Zapravo,
Onaj kojeg je zacCela kao Covjeka po
Duhu Svetom, koji je zaista postao
njen Sin po mesu, nije bio nitko drugi
nego OcCev vjecni Sin, Druga Osoba
Svetog Trojstva. Stoga Crkva priznaje
da je Marija zaista ,Majka

BoZja“ (Theotokos) (vidi DS

252)“ (KKK, 495). Ona nije zacela
boZanstvo, vec ljudsko tijelo Rijeci, s
kojim je njegova racionalna dusa,
stvorena od Boga kao i sve druge,
odmah ujedinjena, uzvisujucdi ljudsku



prirodu koja je istog trenutka
obuhvacena Rijecju.

Marija je uvijek bila Djevica. Od
najranijih vremena Crkva je to
priznala u Vjerovanju i slavila ju u
liturgiji ,Marija...vjeCna

Djevica“ (vidi LG 52) (KKK, 499;,
496-507). Ova vjera Crkve izraZena je
u pradavnom vjerovanju ,Djevica
prije poroda, tijekom poroda i poslije
poroda“. Od pocetka ,,Crkva je
priznala da je Isus zacet u utrobi
Djevice Marije samo snagom Duha
Svetoga, potvrdujuci takoder tjelesni
aspekt ovog dogadaja; Isus je zacCet po
Duhu Svetom ,,bez ljudskog
sjemena“ (Lateran Council, 649; DS
503)“ (KKK, 496). Marija je bila
djevica i tijekom poroda jer ,Ga je
rodila bez gubitka nevinosti, bas kao
Sto Ga je i zaCela bez gubitka
nevinosti...Isus je roden iz
djevicanske maternice cudesnim
rodenjem®.[3] Zapravo ,,Kristovo
rodenje ,nije umanjilo djevicanski



integritet njegove majke vec ga je
posvetilo® (LG 57)“ (KKK, 499). Marija
je vjecno ostala djevica i nakon
poroda. OcCevi Crkve, u svojim
objasnjenjima evandelja te u
odgovorima na neke prigovore,
uvijek su potvrdivali ovu Cinjenicu,
Sto pokazuje njezinu potpunu
dostupnost i potpunu posvecenost
BoZjem planu spasenja. Sv. Vasilije je
0vo saZzeo rijeCima: ,oni koji vole
Boga nece Cuti da je Majka Bozja
prestala biti djevica u bilo kojem
trenutku Zivota“.[4]

Marija je uznesena na Nebo.
»~Neoskvrnuta Djevica, o¢uvana od
svih mrlja istoCnog grijeha, uznesena
ije tijelom i duSom u nebesku slavu
kada je njezin zemaljski Zivot zavrsio
te ju je Gospodin uzvisio kao Kraljicu
svih stvari, kako bi bila dostojnija
svog Sina, Gospodara gospodara 1
pobjednika grijeha i smrti.“[5]
UzviSenje BlaZene Djevice je
predvidanje uskrsnuca drugih



krséana (vidi KKK, 966). Marijin
kraljevski status bazira se na njenom
boZanskom majcinstvu i njenoj
povezanosti s djelom spasenja.[6] 1.
studenog 1954. Pio XII ustanovio je
blagdan BlaZene Djevice Marije
Kraljice.[7]

Marija je Majka Spasitelja. Zbog toga
njezino bozansko maj¢instvo
ukljucCuje njezinu suradnju u
spasenju ljudske rase: ,, Tako je
Adamova kcer, Marija, pristajuci na
rije¢ BoZju, postala Isusova Majka.
Neometena grijehom i predajuci se
cijelim srcem BoZjoj volji za
spasenjem, potpuno se posvetila, kao
sluzbenica Gospodina, osobi i djelu
svoga Sina, pod i s njim, sluzeci tajni
spasenja, miloS¢u Boga
Svemogucega. Stoga OcCevi ispravno
vide Mariju ne samo kao pasivno
angaziranu od Boga, vec¢ i kao onu
koja dobrovoljno sudjeluje u djelu
covjekova spasenja kroz vjeru i
pokornost.“[8]



Ova suradnja takoder se manifestira
u njezinom duhovnom majcéinstvu.
Marija, nova Eva, prava je majka
ljudi po milosti jer suraduje u
radanju vjernih zivotu milostiiu
njihovom duhovnom razvoju: Marija
»J€ na veoma poseban nacin svojom
pokornosScu, vjerom, nadom i
strastvenim milosrdem sudjelovala u
Spasiteljevom djelu vracanja
nadnaravnog zZivota dusama. Zbog
toga je ona nasa majka po milosti“[9]
(vidi KKK, 968). Marija je 1
posrednica; njezino majcinsko
posredovanje, uvijek podredeno
Kristovom posredovanju, pocelo je
njezinom odlukom pri Bogojavljenju
1 nastavlja se na Nebu: ,Kad je
uznesena na Nebo, nije ostavila po
strani sluzbu spasenja, ve¢ nam sa
svojim brojnim zagovorima nastavlja
donositi darove vjecnog spasenja...
Stoga se Blagoslovljena Djevica
zaziva u Crkvi imenima Zagovornica,
Pomocnica, Dobrociniteljica i
Posrednica“[10] (vidi KKK, 969).



Marija je simbol i uzor Crkve:
»,Djevica Marija je Crkvin uzor vjere i
milosrda. ,,Prema tome, ona je
istaknuta i potpuno jedinstvena
Clanica Crkve“ (LG 53); zaista, ona je
»,uzorna realizacija“ Crkve (LG

63)“ (KKK, 967). 21. studenog 1964.
Pavao VI svecano je proglasio Mariju
Majkom Crkve kako bi istaknuo
majcinsku ulogu koju BlazZena
Djevica ispunjava prema Kkrsc¢anima.
[11]

Uzimajuci u obzir sve navedeno,
moZemo razumjeti zasto je Crkvina
odanost Blazenoj Djevici Mariji
vazan dio kr$¢anskog Stovanja Boga.
[12] ,,Crkva s pravom poStuje
»,BlaZzenu Djevicu posebnom
odanoscu. Od pradavnih vremena
BlaZena Djevica ¢aScena je imenom
Majka Bozja, Cijoj zastiti vjernici lete
u opasnosti i potrebi...Ova jako
osobita odanost...u sustini se
razlikuje od obozavanja Utjelovljene
Rijeci te Oca i Duha Svetoga te jako



potice to obozavanje.“[13] Liturgijski
blagdani posveceni Majci BoZjoj (vidi
SC 103) i marijanske molitve kao npr.
Krunica izrazavaju ovu odanost
Djevici Mariji“ (KKK, 971).

3. Osobe i Prorocanstva
Utjelovljenja Kristova

Prijasnji Clanak govorio je o tome
kako, nakon grijeha nasih prvih
roditelja, Adama i Eve, Bog nije
napustio ljudsku rasu, ve¢ nam je
obecao Spasitelja (vidi Post 3:15;
KKK, 410).

Nakon isto¢nog grijeha i obecanja
Spasitelja, sam Bog je ponovno
preuzeo inicijativu i utemeljio Savez
s ljudima; s Noom poslije poplave
(vidi Post 9-10) i nakon toga, prije
svega, s Abrahamom (vidi Post
15-17), kojima je obecao mnogo
potomaka koje ¢e uciniti velikim
ljudima, dajuéi im novu zemlju, i po
kojima Ce, jednog dana, sve nacije
biti blagoslovljene. Savez je kasnije



obnovljen s Izakom (vidi Post 26: 2-5)
1 s Jakovom (vidi Post 28: 12-15; 35:
9-12). U Starom Zavjetu Savez je
dosegao najvece znacenje s Mojsijem
(vidi Iz1 6: 2-8; 1z1 19-34).

Vazan trenutak u povijesti veze
izmedu Boga i izraelskog naroda bilo
je Natanovo prorocanstvo (vidi 2 Sam
7:7-15), koje je najavilo da ¢ce Mesija
biti Davidov potomak i da Ce vladati
svim narodima, a ne samo
izraelskim. Drugi prorocanski
tekstovi piSu da Ce se roditi u
Betlehemu (vidi Mih 5:1), da ¢e biti
od sjemena Davidova (vidi Iz 11:1; Jer
23:5); da Ce dobiti ime Emanuel, tj.
Bog s nama (vidi Iz 7:14); da Ce ga
zvati ,Moc¢ni Bog, Vjec¢ni Otac, Princ
Mira“ (Iz 9:5), itd. Osim tekstova koji
opisuju Mesiju kao kralja i Davidova
potomka, postoje i drugi koji
prorokuju Mesijevu misiju
otkupljenja, nazivajuci ga Sluga
BoZji, Covjek patnji, koji ¢e donijeti
mir i pomiriti nas u jednom tijelu



(vidi Ef 2: 14-18; Iz 42: 1-7; 49: 1-9; 50:
4-9;52:13-53:12). U ovom
kontekstu vazan je tekst Dan 7: 13-14,
o Sinu CovjeCjem, koji tajanstveno,
kroz poniznost i poniZenje, nadilazi
ljudsko stanje i obnavlja mesijansko
kraljevstvo u njegovoj konacnoj i
trajnoj fazi (vidi KKK, 440).

Glavni ,simboli“ ili osobe Spasitelja u
Starom Zavjetu su nevini Abel, veliki
svecenik Melkisedek, Izakova Zrtva,
Josip kojeg su braca prodala, uskrsno
janje, broncana zmija koju je Mojsije
podigao u pustinji te prorok Jona.

4. Kristova imena

Kroz stoljeca teolozi i duhovni autori
davali su Kristu mnoga imena i
nazive. Neki su preuzeti iz Starog
Zavijeta, a neki iz Novog. Neke je sam
Isus koristio ili prihvacao; druga mu
je pripisivala Crkva kroz stoljeca.
Glavna i najceSce koriStena imena su:



Isus (vidi KKK, 430-435), Sto na
hebrejskom znaci ,,Bog spaSava“.
,Prilikom Blagovijesti, Andeo
Gabrijel dao Mu je ime Isus, koje
oznacava i Njegov identitet i

misiju® (KKK, 430), to jest, On je Sin
BoZji koji je postao Covjekom kako bi
spasio ,,svoj narod od grijeha“ (Mt
1:21). Ime Isus ,0znacava da je samo
ime BoZje prisutno u osobi Njegova
Sina (vidi Dj 5:41, 3 Jn 7), koji je
postao Covjekom radi univerzalnog i
definitivnog spasenja od grijeha.
Samo boZansko ime donosi spasenje
(vidi Jn 3:18; Dj 2:21) i odsada svi
mogu zazivati Njegovo ime jer se Isus
ujedinio sa svim ljudima kroz svoje
Utjelov]jenje” (KKK, 432). ,Isusovo
ime je u srcu krsc¢anske molitve“ (vidi
KKK, 435).

Krist (vidi KKK, 436-440), ime koje
dolazi iz grckog prijevoda hebrejskog
termina ,,Mesija“, Sto znaci
»spomazan“. To ime postalo je
prikladno za Isusa ,,jer je savrseno



ispunio bozansku misiju koju ,,Krist“
oznacava. Naime, u Izraelu oni koji
su posveceni Bogu u misiji koju je on
dao bili su pomazani u Njegovu
imenu® (KKK, 436). To je bio slucaj sa
svecenicima, kraljevima i, izuzetno,
prorocima. Jo$ i viSe bi se to odnosilo
na Mesiju koga ¢e Bog poslati da
zauvijek obnovi Njegovo kraljevstvo.
Isus je ispunio mesijsku nadu Izraela
u Njegovoj trostrukoj funkciji kao
svecenik, prorok i kralj (vidi ibid.).
»Isus je prihvatio naziv Mesije koji
mu i pripada (vidi Jn 4:25-26; 11:27),
iako s rezervom jer su ga neki
Njegovi suvremenici smatrali previse
ljudskim (vidi Mt 22:41-46), zapravo
politickim (vidi Jn 6:15; Lk

24:21)“ (KKK, 439).

Isus Krist je Jedini Sin BoZji (vidi
KKK, 441-445). Isusov odnos prema
Ocu nije primljen kao na$ odnos
prema ocu, vec je to prirodno
sinovstvo Boga, to jest ,jedinstven i
vjeCan odnos Isusa Krista prema



Bogu, Njegovu Ocu: On je jedini OCev
Sin (vidi Jn 1:14, 18; 3:16, 18); On sam
je Bog (vidi Jn 1:1). Kako bi bio
krséanin, vjernik mora vjerovati da
je Isus Krist Sin Bozji (vidi Dj 8:37, 1
Jn 2:23)“ (KKK, 454). Evandelja ,kazu
da tijekom dva vazna trenutka,
Krstenja i PreobraZzenja Krista, Ocev
glas naziva Isusa svojim ,Jjubljenim
Sinom*“ (Mt 3:17; 17:5). Isus sebe
naziva ,jedini Sin BoZji“ (Jn 3:16) i
tim nazivom potvrduje svoje vjeCno
prijasnje postojanje“ (KKK, 444).

Gospodin (vidi KKK, 446-451): ,,U
grcékim prijevodima Starog Zavjeta,
neizrecivo hebrejsko ime YHWF,
kojim se Bog prikazao Mojsiju (vidi Iz
3:14), prevedeno je kao Kyrios,
»,Gospod“. Od tada Gospodin postaje
uobicajenije ime kojim se oznacuje
bozanstvo Izraelova Boga. Novi
Zavjet koristi ovo puno znacenje
naziva ,,Gospod“iza Ocai- §to je
novo - za Isusa, koji je time
prepoznat kao sam Bog (vidi 1 Kor



2:8)“ (KKK, 446). Pripisujuci Isusu
bozanski naziv Gospodin, ,,prva
ispovijest vjere Crkve potvrduju od
pocetka (Dj 2:34-36) da snaga, Cast i
slava koji pripadaju Bogu Ocu
pripadaju i Isusu (vidi Rim 9:5; Tit
2:13, Rev 5:13) jer ,,je On bio u obliku
Boga“ (Fil 2:6) 1 Otac je pokazao
nezavisnost Isusa uzdizuci Ga iz
mrtvih u Njegovu slavu (vidi Rom
10:9; 1 Kor 12:3; Fil 2:11)“ (KKK, 449).
»~KrScanska molitva, i liturgijska i
osobna, karakterizirana je nazivom
»,Gospodin““ (vidi KKK, 451).

5. Krist je jedini savrSeni
Posrednik izmedu Boga i ljudi. On
je Ucitelj, Sveéenik i Kralj

»Isus Krist je pravi Bog i pravi Covjek,
u jedinstvu svoje bozZanske osobe;
zbog toga je On jedan jedini
posrednik izmedu Boga i

Covjeka“ (KKK, 480). U Novom
Zavjetu najdubokoumniji izraz
Kristova posredniStva moZe se na¢i u



Prvoj poslanici Timoteju: jedan je Bog
i jedan je posrednik izmedu Boga i
ljudi, ¢ovjek Isus Krist, koji je svoj
Zivot poloZio kao otkupninu za sve
covjecanstvo (1 Tim 2:5). Ove rijecCi
predstavljaju Posrednika i Njegovo
djelovanje. U poslanici Hebrejima
Krist je predstavljen kao posrednik
Novog Zavjeta (vidi Heb 8:6; 9:15;
12:24). Isus Krist je posrednik jer je
savrSen Bog i savrSen Covjek, ali on je
posrednik u i kroz svoju ljudsku
prirodu. Ovi tekstovi Novog Zavjeta
prikazuju Krista kao proroka i onoga
koji otkriva istinu, kao vrhovnog
svecenika i kao Gospodina cijelog
svijeta. To nisu tri razlicite sluzbe vec
tri razlicita aspekta spasiteljske
funkcije jednog posrednika.

Krist je prorok koji je najavljen u
Deuteriji (18: 18). Ljudi su Isusa
smatrali prorokom (vidi Mt 16: 14;
Mk 6: 14-16; Lk 24: 19). PoCetak
Poslanice Hebrejima to jasno istiCe.
Ali Krist je viSe od proroka: On je



Ucitelj, to jest, onaj koji uci vlastitim
autoritetom, autoritetom nepoznatim
do tada, Sto je iznenadilo one koji su
ga slusali. Glavna znacajka Isusovih
ucenja zasniva se na Cinjenici da je
on Bog i ¢ovjek. Isus ne samo da uci
istinu, On jest Istina, napravljena
vidljivom u mesu. Krist, vjeCna RijeC
Oca, ,je OCeva jedna, savrSena 1
nenadmasiva RijeC. U Njemu je On
sve rekao; nece biti druge rijeci osim
ove“ (KKK, 65). Kristovo ucenje je i
definitivno u smislu da je njime
BoZja Objava ljudima u povijesti
konacno ispunjena.

Krist je svecCenik. PosredniStvo Isusa
Krista je svecenicko posredniStvo. U
Poslanici Hebrejima, u kojoj je glavna
tema Kristovo svecenistvo, Isus Krist
je predstavljen kao Vrhovni Svecenik
Novog Zavjeta, ,,vrhovni svecenik
nakon Melkisedekova reda“ (Heb 5:
10); ,,svet, neduzan, neokaljan“ (Heb
7: 26), koji je ,jednom Zrtvom
usavrsio za sva vremena one koji su



sveti“ (Heb 10: 14), to jest,
jedinstvenom Zrtvom kriza“ (KKK,
1544). Na isti nac¢in kako je Kristova
Zrtva — Njegova smrt na Krizu -
jedinstvena zbog jedinstva koje
postoji izmedu svecenika i Zrtve
(neogranicCene vrijednosti), tako je i
Njegovo svecenstvo jedinstveno. On
je jedna Zrtva i jedan svecenik. Zrtve
Starog Zavjeta bile su simbol Kristove
Zrtve 1 dobile su svoju vrijednost
upravo stoga Sto su bile orijentirane
prema Kristu. U Kristovom
svecenstvu, vjeCnom svecenstvu,
sudjeluje svecenstvo svecenika i
svecenstvo vjernih, koji niti dodaju
niti oduzimaju nesto Kristovom
svecenstvu (vidi KKK, 1544-1547).

Krist je Kralj. On je Kralj ne samo kao
Bog, vec¢ i kao Covjek. Kristova
nezavisnost je osnovni aspekt
Njegovog spasilackog posredovanja.
Krist spasava jer ima snaznu moc¢ da
to ucini. Vjera Crkve potvrduje
Kristov kraljevski polozaj i priznaje u



Vjerovanju da ,,Njegovu Kraljevstvu
nece biti kraja“, ponavljajuci tako
ono Sto je arhandeo Gabrijel rekao
Mariji (vidi Lk 1: 32-33). Kristovo
kraljevsko dostojanstvo vec je bilo
najavljeno u Starom Zavjetu (vidi Ps
2:6;1z7:6;11:1-9; Dan 7: 14).
Medutim, Krist nije puno pricao o
svom kraljevskom poloZaju jer je
medu Zidovima Njegovog doba
svjetska koncepcija mesijskog
Kraljevstva bila jako rasSirena. On je
to, zaista, 1 priznao u osobito vaznom
trenutku, kada je odgovorio na
Pilatovo pitanje: Ti kaZes da sam ja
kralj (Jn 18: 37). Kristov kraljevski
status nije metaforican, vec stvaran,
te ukljuCuje moc¢ da donosi zakone i
da sudi. To je kraljevski status
baziran na Cinjenici da je on
utjelovljena RijecC i na$ Spasitelj.[14]
Njegovo kraljevstvo je duhovno i
vjeCno. To je kraljevstvo svetosti i
pravde, ljubavi, istine i mira.[15]
Krist primjenjuje svoj kraljevski
status privlaceci sve ljude k sebi kroz



svoju smrt i uskrsnuce (vidi Jn 12:
32). Krist, Kralj i Gospod svemira
postao je sluga sviju, nije ,,doSao da
bi bio sluZen, ve¢ da sluZi i da da svoj
zivot kao otkupninu za mnoge Zivote
(Mt 20: 28)“ (KKK, 786). Svi vjerni
»sudjeluju u ova tri Kristova zadatka
1 snose odgovornost za misiju i
sluzenje koji iz njih proizlaze® (KKK,
783).

6. Cijeli Isusov Zivot je iskupljiv Sto
se tice dogadaja u Kristovu Zivotu,
»vjerovanje govori samo o tajnama
Utjelovljenja (zaCece i rodenje) i tajni
Uskrsa (muka, raspinjanje, smrt,
pokop, silazak u pakao, uskrsnuce i
uzaSasce). Ne govori o tajnama
Isusova skrivena ili javnog Zivota, ali
Clanci vjere o Njegovu Utjelovljenju i
Pashi bacaju svjetlo na cijeli Njegov
zemaljski Zivot“ (KKK, 512).

Cijeli Isusov Zivot je iskupljiv i svako
Njegovo ljudsko djelo posjeduje
uzvisenu vrijednost spasenja. Cakiu



najjednostavnijim i najmanje vaznim
Isusovim djelima postoji snazno
vrSenje Njegovog posredovanja
izmedu Boga iljudi jer su to sve djela
utjelovljene Rijeci. Sveti Josemaria
shvatio je ovo uCenje s posebnom
dubinom. Ucio je ljude da pretvore
sve staze na Zemlji u boZanske staze
svetosti: ,Kada punina vremena dode
da ispuni tu misiju...dijete je rodeno
u Betlehemu. On je taj koji Ce iskupiti
svijet. Ali prije nego progovori on
voli djelima. On ne djeluje pomocu
magicne formule jer zna da spasenje
koje On nudi mora proci kroz ljudska
srca. Sto prvo ¢ini? Smije se i place i
spava, kao bespomocna beba, iako je
utjelovljeni Bog. On to ¢ini kako bi se
mi mogli zaljubiti u njega, kako bi
mogli nauciti uzeti ga u svoje
narucje.“[16]

Godine Kristova skrivena Zivota nisu
samo priprema za Njegovu javnu
sluzbu, vec su to zaista djela
iskupljenja, usmjerena ispunjenju



Pashalnog otajstva. Cinjenica da je
Isus dijelio uvjete Zivota vecine ljudi
tijekom vecine svog zivota ima veliku
teoloSku vaznost: Njegov
svakodnevni obiteljski Zivot i posao u
Nazaretu. Nazaret je stoga lekcija iz
obiteljskog Zivota 1 iz posla.[17] Krist
takoder izvrSava naSe spasenje
tijekom mnogih godina posla u svom
skrivenom Zivotu. Stoga je
svakodnevnom poslu kr$cana i
milijuna muskaraca i Zena dobre
volje dao bozansku znacajnost u
povijesti spasenja: ,,Cinjenica da je
Isus odrastao i zZivio isto kao i mi
pokazuje nam da ljudsko postojanje i
sve uobicajene aktivnosti ljudi imaju
bozansko znacenje.“[18]

José Antonio Riestra

Osnovna literatura: Katekizam
Katolicke Crkve, 484-570, 720-726 1
963-975



Benedict XVI, Joseph Ratzinger, Jesus
of Nazareth, Bloomsbury, London,
2007.

Preporucena literatura: J. L.
Bastero, Mary, Mother of the
Redeemer: A Mariology Textbook,
Four Courts Press, 2006.

F. Ocariz, L. F. Mateo Seco and J. A.
Riestra, The Mystery of Jesus Christ: A
Christology and Soteriology Textbook,
trans. Michael Adams and James
Gavigan. Portland, OR: Four Courts
Press, 1994.

[1] St. Augustine, De Trinitate, 2, 5, 9;
cf. Lateran Council IV: DS 801

[2] John Paul II, Enc. Redemptoris
Mater, 25 March 1987, 8; cf. Pius IX,
Bull Ineffabilis Deus; Pius XII, Bull
Munificentissimus Deus, AAS 42
(1950) 9768; Paul VI, Apost. Exhort.

Marialis Cultus, 25; CIC, 488



[3] St. Leo the Great, Ep. Lectis
Dilectionis Tuae, DS 291-294

[4] St. Basil, In Christi Generationem,
5

[5] Vatican Council II, Const. Lumen
Gentium, 59; cf. the proclamation of
the dogma of the

Assumption of the Blessed Virgin
Mary by Pope Pius XII in 1950; DS
3903

[6] Cf. Pius XII, Enc. Ad Coeli
Reginam, 11 October 1954; AAS 46
(1954) 625-640

[7] Cf. AAS 46 (1954) 662-666

[8] Vatican Council II, Const. Lumen
Gentium, 56

[9] Ibid., 61
[10] Ibid., 62

[11] Cf. AAS 56 (1964) 1015-1016



[12] Cf. Paul VI, Exhort. Marialis
Cultus, 56

[13] Vatican Council II, Const. Lumen
Gentium, 66

[14] Cf. Pius XI, Enc. Quas Primas, 11
November 1925, AS 17 (195) 599

[15] Cf. Roman Missal, Preface of the
Mass of Christ the King

[16] St. Josemaria, Christ is Passing
By, 36

[17] Cf. Paul VI, Speech in Nazareth, 5
January 1964: Insegnamenti di Paolo
VI 2 (1964) 25

[18] St. Josemaria, Christ is Passing
By, 14

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-9-utjelovljenje/

hr-hr/article/tema-9-utjelovljenje/
(28.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-9-utjelovljenje/

	Tema 9: Utjelovljenje

