
opusdei.org

Tema 8: Vlast nad
stvaranjem. Posao.
Ekologija.

Bog čovjeku daje moć da
upravlja svijetom i zapovijeda
mu da tu moć iskoristi. Zaštita
okoliša moralna je obveza
svake osobe i cijelog
čovječanstva. Ekologija je jedno
od područja u kojemu je dijalog
kršćana s vjernicima drugih
religija posebno važan za
uspostavu suradnje.

8.12.2023.



Članak poslušajte ovdje. 

1. Bog daje čovjeku sposobnost da
upravlja materijalnim svijetom.

Prema tekstu iz Knjige postanka, Bog
je stvorio muškarca i ženu i pozvao
ih da sudjeluju u izvršenju njegova
plana stvaranja. Taj se poziv očituje u
tome što Bog daje čovjeku vlast nad
svijetom i zapovijeda mu da je vrši.
Dodjela ove misije posebno je izražen
u tri teksta Knjige postanka: 

I reče Bog: »Načinimo čovjeka na
svoju sliku, sebi slična, da bude
gospodar ribama morskim, pticama
nebeskim i stoci – svoj zemlji – i svim
gmizavcima što puze po
zemlji!« (Post 1, 26). 

»I blagoslovi ih Bog i reče im:
»Plodite se, i množite, i napunite
zemlju, i sebi je podložite! Vladajte
ribama u moru i pticama u zraku i
svim živim stvorovima što puze po
zemlji!« (Post 1, 28). 

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-8vlast-nad-stvaranjemposaoekologija?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


»Jahve, Bog, uzme čovjeka i postavi
ga u edenski vrt da ga obrađuje i
čuva« (Post 2, 15). 

Bog daje ljudima moć da razumno i
slobodno sudjeluju u usavršavanju
sklada stvorenoga za vlastito dobro i
dobro svojih bližnjih[1]: čini ih svojim
suradnicima.

Izvorni božanski plan sastojao se u
tome da čovjek, živeći u skladu s
Bogom, s drugima i sa svijetom[2],
usmjeri ne samo svoju osobu, nego i
cijeli svemir Stvoritelju, kako bi
stvorenje po čovjeku odalo slavu
Bogu[3].

»Stvaranje je izvršeno u vidu Šabata,
a to znači u vidu čašćenja i klanjanja
Bogu. Čašćenje je upisano u red
stvaranja (usp. Post 1, 14)«[4].

Vlast, koja doseže cijeli vidljivi svijet,
sva bogatstva koja zemlja sadrži i
koja čovjek svojom djelatnošću može
otkriti[5], dodijeljena je svim ljudima i



narodima. Iz ovoga se mogu izvući
sljedeće posljedice:

a) Apsolutno vlasništvo nad zemljom
pripada Bogu: »Jahvina je zemlja i
sve na njoj, svijet i svi koji na njemu
žive« (Ps 24, 1)[6]. Čovjek sebe mora
smatrati samo upraviteljem dobra.

b) Priroda nije nešto što nema
vlasnika, već je baština čovječanstva.
Stoga bi njegova uporaba trebala biti
na dobrobit svih[7].

c) Čovjek »treba izvanjske stvari koje
zakonito posjeduje smatrati ne samo
svojima, već i zajedničkima, u smislu
da one moraju koristiti ne samo
njemu, nego i drugima«[8].

2. Slika Božja u čovjeku, temelj svake
vlasti

Čovjek, u smislu svoje tjelesne
dimenzije, ima određenu srodnost s
drugim stvorenjima. No, što se tiče
njegove duhovne dimenzije, on ima



istinsku srodnost s Bogom, budući da
je stvoren na njegovu sliku i priliku,
te mu je obećana besmrtnost.

Slika Božja u čovjeku temelj je njegove
vlasti nad stvorenim svijetom:

»Čovjek je slika Božja, između ostalih
razloga zbog mandata koji je dobio
od svog Stvoritelja da si podloži
Zemlju i da njome vlada. U
izvršavanju ovog mandata, čovjek,
svako ljudsko biće, odražava samo
djelovanje Stvoritelja svemira«[9].

Ta činjenica da je stvoren na sliku
Božju također pokazuje čovjeku
način na koji može vršiti svoju vlast:
on mora podrediti posjedovanje,
vladanje i korištenje stvari božanskoj
slici i svom pozivu na besmrtnost[10].

»Zadatak je „vladati” nad ostalim
stvorenjima, „obrađivati vrt”; ali to je
potrebno činiti unutar okvira
poslušnosti božanskom zakonu i,
posljedično, u skladu sa slikom koju



smo primili, jasnim temeljem moći
vladanja, koji nam je dodijeljen da
bismo ga usavršili«[11]. 

Kao slika Božja, čovjek sudjeluje u
njegovoj Mudrosti i njegovoj
Suverenosti nad svijetom[12]. I upravo
zato, on mora pristupiti zemlji s istim
stavom Stvoritelja, koji nije samo
Svemoguć, nego i Providnost puna
ljubavi. Stoga čovjek mora djelovati
na zemlji »sveto i pravedno (...) s
čestitošću« (Mudr 9, 3), s mudrošću i
ljubavlju[13], »kao inteligentan i
plemenit „vlasnik” i „skrbnik”, a ne
kao „izrabljivač” bez ikakve
zadrške«[14]. Na taj način po čovjeku
Božja providnost nad svijetom
postaje vidljiva i djelotvorna. 

Čovjek prima misiju na svijetu da ga
usavršava, a ne da ga uništava; da ga
ne pretvori u kaos, »već u prekrasan
dom u kojem se sve poštuje«[15]. Ova
čovjekova sposobnost nije apsolutna
moć, koja odgovara samo Bogu, a još



manje despotska moć, da
»upotrebljava i zlorabi« ili da
raspolaže stvarima po svojoj volji[16].

»Istina je da je čovjek dobio nalog od
samog Boga da „gospodari”
stvorenim stvarima i da „obrađuje
vrt” svijeta; ali to je zadatak koji
čovjek mora izvršiti poštujući
primljeni božanski lik, dakle
razumno i s ljubavlju: mora se
osjećati odgovornim za darove koje
mu je Bog udijelio i koje mu
neprestano daje«[17].

Uloga nad svijetom nalazi adekvatan
izraz u pojmu upravljanja[18]. Čovjek
prima dar vidljive prirode da njome
upravlja u svrhu vlastitog
savršenstva i savršenstva svojih
bližnjih[19].

3. Posao u sklopu Božjeg plana

Upravljanje svijetom, obrađivanje
zemlje i briga o njoj, provodi se 
radom. Ovo nije čovjeku nametnuto,



dakle, kao posljedica istočnog
grijeha, nego ulazi u Božji plan od
početka:

»Od početka svog stvaranja, čovjek je
— ne izmišljam — morao raditi.
Dovoljno je otvoriti Sveto pismo na
prvim stranicama, i tamo možemo
pročitati da je — prije nego što je
grijeh ušao u čovječanstvo i, kao
posljedica toga prijestupa, smrt,
nevolje i bijeda (usp. Rim 5,12) — Bog
oblikovao Adama s prahom
zemaljskim, i stvorio za njega i za
njegovo potomstvo ovaj svijet tako
lijep, ut operaretur et custodiret illum
(Post 2, 15), da bi ga izgrađivao i
čuvao.« 

»Moramo se, dakle, uvjeriti da je rad
prekrasna stvarnost, koja nam se
nameće kao neumoljivi zakon
kojemu smo svi, na ovaj ili onaj
način, podvrgnuti, čak i ako neki
tvrde da su izuzeti. Naučite to dobro:
ova obveza nije nastala kao



posljedica istočnog grijeha, niti je
svedena na otkriće modernog doba.
To je nužno sredstvo koje nam Bog
povjerava ovdje na zemlji,
produžujući nam dane i čineći nas
dionicima svoje stvaralačke snage,
kako bismo mogli zaraditi za život i
ujedno ubirati plodove za vječni
život (Iv 4, 36): čovjek se rađa radi
rada kao ptice radi leta. (Jb 5, 7)«[20].

Kada čovjek »radom svojih ruku ili
uz pomoć tehničkih sredstava
obrađuje zemlju tako da daje plodove
i postaje dostojno boravište čitave
ljudske obitelji«[21], dok u isto vrijeme
nastoji uzdržavati sebe i svoju
obitelji, pruža uslugu društvu; on
osobno surađuje s Bogom kako bi se
njegovo djelo moglo razvijati i
dovršavati, kako bi se njegovi naumi
ispunili u povijesti, a time i sam sebe
usavršava[22].

Ljudska društvena dimenzija čini nas
nužno povezanima i stoga trebamo



jedni druge. U određenom smislu,
ova je stvarnost izraz slike Božje,
zajednice ljudi koji razmjenjuju
najviše dobro. Slično, kroz rad i
služenje, čovjek pruža Božju brigu
svakoj osobi i jednako tako prima
Božju brigu preko tuđeg rada i
služenja.

4. Ekologija. Vlast čovjekova i
vrijednost prirode

Pojam »ekologija« (od grčkog oikia:
kuća) odnosi se, prije svega, na
čovjekove odnose s prirodom.

Posljednjih je desetljeća nauk Crkve
o ekološkom pitanju bio vrlo bogat[23].
Ne spuštajući se na konkretna
rješenja, koja nisu u njezinoj
nadležnosti, ona nudi važne
smjernice, koje su bitna vodilja za
čovjekov odnos prema svijetu.

Priroda, u službi ljudske osobe 



Priroda ima objektivnu vrijednost,
ali ne i apsolutnu. Dar zemlje dan je
čovjeku da može služiti čovjeku i
sjedinjen s njime slaviti Boga.

Na taj način priroda sudjeluje u
pozivu služenja koji ima i čovjek[24].

»Svaki oblik života treba istinski
poštivati, paziti i voljeti kao kreaciju
istog Gospodina Boga koji je stvorio
sve „dobro”. No, upravo nas posebna
vrijednost ljudskog života savjetuje,
dapače tjera, da pažljivo ispitamo
način na koji koristimo druge
stvorene vrste[25]«.

Zbog toga, kaže Benedikt XVI., kako
bi se zaštitila priroda, »ključan je
problem problem moralno vladanje
društva. Ako se neće poštivati prava
na život i na prirodnu smrt, ako se
začeće, trudnoća i porod počnu
događati umjetnim putem, ako se
ljudski embriji budu žrtvovali u
svrhu istraživanja, tada će iz
zajedničke svijesti nestati pojam



humane ekologije, a time i ekologije
okoliša. Protuslovna je tražiti od
novih naraštaja da poštuju priorodni
okoliš istodobno dok im odgoj i
zakoni danas ni najamnje ne pomažu
kako bi sami see poštivali.«[26].

Život drugih bića također ima veliku
vrijednost, ali ta vrijednost nije
oprečna vrijednosti osobe. Naprotiv,
vrijednost životinjskog i biljnog
svijeta dobiva svoj puni smisao ako je
povezana sa životom ljudske osobe.
Franjo skreće pozornost na očitu
nekoherentnost kod suprotstavljanja
ovih dviju vrijednosti: 

»Ponekad postoji opsesija da se
porekne svaka nadmoć ljudskoj
osobi, pa se vodi borba za druge
vrste koje pak ne vidimo kako bismo
obranili jednako dostojanstvo
ljudskih bića.[27]« »Osjećaj intimnog
jedinstva s drugim bićima prirode ne
može biti stvaran ako istovremeno u



srcu nema nježnosti, suosjećanja i
brige za ljudska bića.[28]«

Poštivanje prirode 

»Ljudska intervencija nije
stvaralačka, već se susreće s
materijalnom prirodom koja, kao i
ona, ima svoje podrijetlo u Bogu
Stvoritelju i od koje je čovjek stvoren
kao plemeniti i mudri čuvar.[29]«

Priroda nije djelo čovjeka, nego Boga;
njezina vrijednost nije ona koju joj
čovjek želi dati, postavljajući se kao
mjerilo; ona stoji čovjeku na
raspolaganju, ali ne u službi njegovih
hirova, već njegovog savršenstva kao
osobe; ima svoju fizionomiju i
sudbinu koju joj je prethodno
dodijelio Bog[30].

To implicira da ljudsko djelovanje na
svijet »ne smije iskorištavati prirodu
protiv vlastitog dobra, dobra svojih
susjeda i dobra budućih generacija.
Zbog toga u konceptu i praksi razvoja



postoji moralna dimenzija koja se u
svakom slučaju mora poštivati.[31]«

Prema tome, zakon koji bi trebao
upravljati odnosom čovjeka sa
svijetom nije zakon koristi, koji
uspostavlja razum vođen isključivo
ekonomskim ciljevima, smatrajući
prirodu samo dostupnim
materijalom.

Potreba za obraćenjem i brigom za
prirodu

Odgoj ekološke odgovornosti,
odnosno odgovornosti prema sebi,
drugima i okolišu, mora stoga kao
prvi cilj imati obraćenje, unutarnju
promjenu čovjeka[32].

Papa Franjo žali se da su »neki
predani i molitveni kršćani, pod
krinkom realizma i pragmatizma,
skloni ismijavati zabrinutost za
okoliš. Drugi su pasivni, ne odlučuju
se promijeniti svoje navike i postaju
nedosljedni. Zatim im je potrebno



ekološko obraćenje, koje
podrazumijeva da mogu dopustiti da
sve posljedice njihova susreta s
Isusom Kristom isplivaju u njihovim
odnosima sa svijetom oko njih.
Živjeti poziv zaštitnika Božjeg djela
bitan je dio kreposnog postojanja, ne
sastoji se od nečeg neobveznog ili
sekundarnog aspekta kršćanskog
iskustva.[33]«

To podrazumijeva novi način
djelovanja u odnosu s drugima i s
prirodom, prevladavajući stavove i
stilove života vođene sebičnošću, koji
su uzrok iscrpljivanja prirodnih
resursa[34]. Zaštita okoliša će se
učinkovito smatrati moralnom
obvezom svake osobe i cijelog
čovječanstva. Neće se cijeniti samo
kao pitanje od interesa za prirodu,
već kao odgovornost svakog čovjeka
pred općim dobrom i Božjim
naumima[35].



Obveza doprinosa ozdravljenju
okoliša odnosi se na sve ljude. »S još
većim razlogom, oni koji vjeruju u
Boga Stvoritelja, pa su, prema tome,
uvjereni da u svijetu postoji dobro
definiran i ciljno usmjeren poredak,
trebaju se osjećati pozvanima
zainteresirati se za ovaj problem.
Kršćani posebno otkrivaju da je
njihova uloga u stvaranju, kao i
njihove dužnosti prema prirodi i
Stvoritelju, dio njihove vjere.[36]«

U konkretnom području odnosa
čovjeka sa svijetom kršćani također
imaju ulogu širitelja moralnih
vrijednosti i doprinosa odgoju
ekološke svijesti[37].

Upravo zbog svog globalnog
karaktera, ekologija je jedno od
područja u kojemu je dijalog kršćana
s vjernicima drugih religija posebno
važan radi uspostave suradnje[38].

Tomás Trigo



Temeljna bibliografija

- Drugi vatikanski sabor, Lumen
Gentium, 21. XI. 1964., br. 36, 41, i 48; 
Gaudium et spes, 7.II.1965., br. 34, 36,
37, 57 i 69.

Katekizam Katoličke Crkve, br.
279-314; 337-349; 2415-2418.
Papinsko vijeće »Pravda i mir«, 
Kompendij socijalnog nauka
Crkve, izdanje Vaticana, Città
del Vaticano 2005., br. 451-487. 

Preporučena bibliografija

Franjo,Laudato si’, 24. V.
2015Benedikt XVI., Caritas in
Veritate, 29. VI. 2009

• 

• 

• 



Sveti Ivan Pavao II., Centesimus
annus, 30. XII. 1991., br. 37, 38,
40 i 52; Solicitudo rei sociales,
30. XII. 1987., BR. 26, 29, 30, 34 i
48; Redemptor hominis, 4. III.
1979., br. 8, 15 i 16; Poruka za
Svjetski dan mira 1990., 8. XII.
1989.
Sveti Josemaría Escrivá, Djelo
Božje, u Prijatelji Božji, br.
55-72, Rialp, Madrid 2002.
Tomás Trigo, Cuidar la Creación.
Estudios sobre la encíclica
»Laudato si’«, Eunsa, Pamplona
2016. 

[1] Usp. Katekizam Katoličke Crkve, br.
307.

[2] Usp. sveti Ivan Pavao II., Opća
audijencija 17. I. 2001., br. 1

[3] Usp. Gaudium et spes, br. 34. «Sve
stvoreno... pozvano je sjediniti se s

• 

• 

• 



čovjekom da proslavi Boga (usp. Ps
148 i 96)» (Sveti Ivan Pavao II., 
Poruka 8-XII-1989, br. 16). Slava koju
priroda iskazuje Stvoritelju izražena
je na divan način u Pjesmi o trojici
mladića (Dn 3, 52-90).

[4] Katekizam Katoličke Crkve, br. 347.

[5] Usp. sveti Ivan Pavao II., 
Evangelium vitae, 25.III.1995, br. 42.

[6] Vidjeti također Još 22, 19; Hoš 9, 3; 
Ps 85, 2; Jer 16, 18; Ez 36, 5.

[7] Usp. sveti Pavao VI., Poruka 1.VI.
1972.

[8]Gaudium et Spes, br. 69. usp. 
Katekizam Katoličke Crkve, br.
2402-2404. »Okoliš je zajedničko
dobro, baština cijelog čovječanstva i
svačija odgovornost. Tko nešto
prisvaja to je samo zato da time
upravlja na dobrobit svih. Ako to ne
činimo, opterećujemo svoju savjest
teretom nijekanja tuđeg



postojanja.« (Franjo, Laudato si’, 24.
V. 2015., br. 95).

[9] Sveti Ivan Pavao II., Laborem
exercens, 14. IX. 1981., br. 4.

[10] Usp. sveti Ivan Pavao II., 
Sollicitudo rei socialis, 30. XII. 1987.,
br. 29.

[11]Sollicitudo rei socialis, br. 30.

[12] Usp. Evangelium vitae, br. 42.

[13] Usp. sveti Ivan Pavao II., Poruka 8.
XII. 1989., br. 3.

[14] Sveti Ivan Pavao II., Redemptor
hominis, 4. III. 1979., br. 15.

[15] Sveti Pavao VI., Poruka 1. VI. 1972.

[16] Usp. Sollicitudo rei socialis, br. 34; 
Katekizam Katoličke Crkve, br. 2415.

[17] Sveti Ivan Pavao II., Christifideles
laici, 30. X. 1988., br. 43.



[18] Usp. sveti Ivan Pavao II., Opća
audijencija 17.I. 2001, br. 1-2.

[19] Usp. Sollicitudo rei socialis, br. 30;
LS, br. 68.

[20] Sveti Josemaría Escrivá, Prijatelji
Božji, Rialp, Madrid 2002., br. 57; usp.
Gaudium et Spes, br. 34.

[21] Gaudium et Spes, br. 57.

[22] Usp. Gaudium et Spes, br. 34 i 57.

[23] U kontinuitetu s naukom Pavla VI.,
Ivana Pavla II. i Benedikta XVI., već
citirana Franjina enciklika Laudato
si' ističe se svojim velikim odjekom —
ne samo u katoličkoj sferi — koja je
potaknula zanimljive inicijative
diljem svijeta u korist brige za
čovjeka i okoliš.

[24]»Bog je htio ovisnost stvorova
jednih o drugima... Oni postoje samo
u ovisnosti jednih o drugima da se
međusobno dopunjuju služeći jedni



drugima«(Katekizam Katoličke
Crkve, br. 340).

[25] Sveti Ivan Pavao II., Nagovor 18. V.
1990., br. 3. Usp. također sveti Ivan
Pavao II., Venecijanska deklaracija,
10. lipnja 2002., koja kaže da
»poštivanje stvorenog proizlazi iz
poštivanja ljudskog života i
dostojanstva«.

[26] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
29.VI.2009., br. 51.

[27] Laudato si’, br. 90.

[28] Laudato si’, br. 91.

[29] Kongregacija za nauk vjere,
Naputak Libertatis conscientia, 22.
III. 1986., br. 3. 4.

[30] Usp. Sollicitudo rei socialis, br. 3.
4; Sveti Ivan Pavao II., Poruka 8. XII.
1989.; Sveti Ivan Pavao II., 
Centesimus annus, 1. V. 1991., br. 37.



[31] Sveti Ivan Pavao II., Nagovor 18. V.
1990., br. 4. Korijen koji rađa
moralnu reakciju na utjecaj koji naše
djelovanje uzrokuje na druge i na
okolinu je — kaže Franjo — »osnovni
stav samonadilaženja, razbijanja
izolirane svijesti i
samoreferencijalnosti« (Laudato si',
br. 208).

[32] Sveti Ivan Pavao II., Poruka 8. XII.
1989., br. 13.

[33] Laudatosi’, br. 217.

[34] Usp. Sveti Ivan Pavao II., Ecclesia
in America, 22.I.1999., br. 25.

[35] Usp. Sveti Ivan Pavao II., Nagovor
18. V. 1990., br. 4. Mnogo je poziva
Učiteljstva na moralnu odgovornost
čovjeka s obzirom na ekologiju: usp.,
između ostalog, Centesimus annus,
br. 40; Evangelium vitae, br. 42; Sveti
Ivan Pavao II., Ecclesia in America,
br. 25; Adresa 18. VIII. 1985., br. 2;
Poruka 8. XII. 1989., br. 15.



[36] Sveti Ivan Pavao, Poruka 8. XII.
1989., br. 15: citirano u Laudato si’, n.
64.

[37] Declaración de Venecia.

[38] Usp. Sveti Ivan Pavao II., Fides et
ratio, 9. 14. 1998., br. 104; Sveti Ivan
Pavao II., Poruka 8. XII. 1989., br. 15; 
Laudato si', br. 7.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-8-vlast-nad-
stvaranjem-posao-ekologija/

(28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-vlast-nad-stvaranjem-posao-ekologija/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-vlast-nad-stvaranjem-posao-ekologija/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-vlast-nad-stvaranjem-posao-ekologija/

	Tema 8: Vlast nad stvaranjem. Posao. Ekologija.

