opusdei.org

Tema 8: Vlast nad
stvaranjem. Posao.
Ekologija.

Bog Covjeku daje moc¢ da
upravlja svijetom i zapovijeda
mu da tu moc iskoristi. Zastita
okoliSa moralna je obveza
svake osobe i cijelog
covjeCanstva. Ekologija je jedno
od podrucja u kojemu je dijalog
krscana s vjernicima drugih
religija posebno vazan za
uspostavu suradnje.

8.12.2023.



Clanak poslusajte ovdje.

1. Bog daje covjeku sposobnost da
upravlja materijalnim svijetom.

Prema tekstu iz Knjige postanka, Bog
je stvorio muskarca i Zenu i pozvao
ih da sudjeluju u izvrSenju njegova
plana stvaranja. Taj se poziv oCituje u
tome Sto Bog daje Covjeku vlast nad
svijetom i zapovijeda mu da je vrsi.
Dodjela ove misije posebno je izraZen
u tri teksta Knjige postanka:

I reCe Bog: »Nacinimo Covjeka na
svoju sliku, sebi sli¢na, da bude
gospodar ribama morskim, pticama
nebeskim i stoci - svoj zemlji — i svim
gmizavcima Sto puze po

zemljil« (Post 1, 26).

»] blagoslovi ih Bog i reCe im:
»Plodite se, i mnoZite, i napunite
zemlju, i sebi je podloZite! Vladajte
ribama u moru i pticama u zraku i
svim Zivim stvorovima Sto puze po
zemljil« (Post 1, 28).


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-8vlast-nad-stvaranjemposaoekologija?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

»Jahve, Bog, uzme Covjeka i postavi
ga u edenski vrt da ga obraduje i
¢uva« (Post 2, 15).

Bog daje ljudima moc¢ da razumno i
slobodno sudjeluju u usavrsavanju
sklada stvorenoga za vlastito dobro i
dobro svojih bliznjih™: ¢ini ih svojim
suradnicima.

Izvorni boZanski plan sastojao se u
tome da Covjek, Ziveci u skladu s
Bogom, s drugima i sa svijetom",
usmjeri ne samo svoju osobu, nego i
cijeli svemir Stvoritelju, kako bi
stvorenje po Covjeku odalo slavu
Bogu"..

»Stvaranje je izvrseno u vidu Sabata,
a to znaci u vidu Cascenja i klanjanja
Bogu. Cascenje je upisano u red
stvaranja (usp. Post 1, 14)«™.

Vlast, koja doseZe cijeli vidljivi svijet,
sva bogatstva koja zemlja sadrzi i
koja Covjek svojom djelatnoScu moze
otkriti”, dodijeljena je svim ljudima i



narodima. Iz ovoga se mogu izvuci
sljedece posljedice:

a) Apsolutno vlasnistvo nad zemljom
pripada Bogu: »Jahvina je zemlja i
sve na njoj, svijet i svi koji na njemu
Zive« (Ps 24, 1)'®. Covjek sebe mora
smatrati samo upraviteljem dobra.

b) Priroda nije nesto Sto nema
vlasnika, vec je basStina Covjecanstva.
Stoga bi njegova uporaba trebala biti
na dobrobit svih"”,

c) Covjek »treba izvanjske stvari koje
zakonito posjeduje smatrati ne samo
svojima, vec i zajednic¢kima, u smislu
da one moraju koristiti ne samo
njemu, nego i drugima«'®,

2. Slika BoZja u Covjeku, temelj svake
vlasti

Covjek, u smislu svoje tjelesne
dimenzije, ima odredenu srodnost s
drugim stvorenjima. No, Sto se tiCe
njegove duhovne dimenzije, on ima



istinsku srodnost s Bogom, buduci da
je stvoren na njegovu sliku i priliku,
te mu je obecana besmrtnost.

Slika BoZja u ¢ovjeku temelj je njegove
vlasti nad stvorenim svijetom:

»Covjek je slika BoZja, izmedu ostalih
razloga zbog mandata koji je dobio
od svog Stvoritelja da si podloZzi
Zemlju i da njome vlada. U
izvrSavanju ovog mandata, Covjek,
svako ljudsko bice, odrazava samo
djelovanje Stvoritelja svemira«".

Ta ¢injenica da je stvoren na sliku
BoZju takoder pokazuje Covjeku
nacin na koji moze vrsiti svoju vlast:
on mora podrediti posjedovanje,
vladanje i koriStenje stvari boZanskoj
slici i svom pozivu na besmrtnost"”,
»Zadatak je ,vladati” nad ostalim
stvorenjima, ,obradivati vrt”; ali to je
potrebno €initi unutar okvira
poslusnosti boZanskom zakonu i,
posljedi¢no, u skladu sa slikom koju



smo primili, jasnim temeljem moci
vladanja, koji nam je dodijeljen da
bismo ga usavrsili«"",

Kao slika Bozja, ¢ovjek sudjeluje u
njegovoj Mudrosti i njegovoj
Suverenosti nad svijetom?. I upravo
zato, on mora pristupiti zemlji s istim
stavom Stvoritelja, koji nije samo
Svemogud, nego i Providnost puna
ljubavi. Stoga ¢ovjek mora djelovati
na zemlji »sveto i pravedno (...) s
CestitoS¢u« (Mudr 9, 3), s mudroscu i
Jjubavlju™®, »kao inteligentan i
plemenit ,vlasnik” i ,skrbnik”, a ne
kao ,izrabljiva¢” bez ikakve
zadr3ke«™. Na taj nacin po ¢ovjeku
BozZja providnost nad svijetom
postaje vidljiva 1 djelotvorna.

Covjek prima misiju na svijetu da ga
usavrsava, a ne da ga uniStava; da ga
ne pretvori u kaos, »ve¢ u prekrasan
dom u kojem se sve postuje«™. Ova

Covjekova sposobnost nije apsolutna
mo¢, koja odgovara samo Bogu, a jo$



manje despotska mo¢, da
»upotrebljava i zlorabi« ili da

raspolaZe stvarima po svojoj volji"®.

»Istina je da je Covjek dobio nalog od
samog Boga da ,,gospodari”
stvorenim stvarima i da ,obraduje
vrt” svijeta; ali to je zadatak koji
Covjek mora izvrSiti postujuci
primljeni bozanski lik, dakle
razumno i s ljubavlju: mora se
osjecati odgovornim za darove koje
mu je Bog udijelio i koje mu
neprestano daje«"”.

Uloga nad svijetom nalazi adekvatan
izraz u pojmu upravljanja™®. Covjek
prima dar vidljive prirode da njome
upravlja u svrhu vlastitog
savrSenstva i savrSenstva svojih
bliznjih™.

3. Posao u sklopu Bozjeg plana

Upravljanje svijetom, obradivanje
zemlje i briga o njoj, provodi se
radom. Ovo nije ¢ovjeku nametnuto,



dakle, kao posljedica isto¢nog
grijeha, nego ulazi u BoZji plan od
pocetka:

»Od pocetka svog stvaranja, Covjek je
— ne izmiSljam — morao raditi.
Dovoljno je otvoriti Sveto pismo na
prvim stranicama, i tamo mozemo
procitati da je — prije nego Sto je
grijeh usao u Covjecanstvo i, kao
posljedica toga prijestupa, smrt,
nevolje i bijeda (usp. Rim 5,12) — Bog
oblikovao Adama s prahom
zemaljskim, i stvorio za njega i za
njegovo potomstvo ovaj svijet tako
lijep, ut operaretur et custodiret illum
(Post 2, 15), da bi ga izgradivao i
cuvao.«

»Moramo se, dakle, uvjeriti da je rad
prekrasna stvarnost, koja nam se
namece kao neumoljivi zakon
kojemu smo svi, na ovaj ili onaj
nacin, podvrgnuti, Cak i ako neki
tvrde da su izuzeti. Naucite to dobro:
ova obveza nije nastala kao



posljedica istoCnog grijeha, niti je
svedena na otkrice modernog doba.
To je nuzno sredstvo koje nam Bog
povjerava ovdje na zemlji,
produzujuci nam dane i ¢ineci nas
dionicima svoje stvaralacke snage,
kako bismo mogli zaraditi za zivot i
ujedno ubirati plodove za vjecni
zivot (Iv 4, 36): Covjek se rada radi
rada kao ptice radi leta. (Jb 5, 7)«"*",

Kada covjek »radom svojih ruku ili
uz pomoc¢ tehnicCkih sredstava
obraduje zemlju tako da daje plodove
i postaje dostojno boraviste Citave
ljudske obitelji«*", dok u isto vrijeme
nastoji uzdrzavati sebe i svoju
obitelji, pruza uslugu drustvu; on
osobno suraduje s Bogom kako bi se
njegovo djelo moglo razvijati i
dovrsavati, kako bi se njegovi naumi
ispunili u povijesti, a time 1 sam sebe
usavrsava®.

Ljudska drustvena dimenzija ¢ini nas
nuzno povezanima i stoga trebamo



jedni druge. U odredenom smislu,
ova je stvarnost izraz slike BoZje,
zajednice ljudi koji razmjenjuju
najvise dobro. Sli¢no, kroz rad i
sluzenje, Covjek pruza BozZju brigu
svakoj osobi i jednako tako prima
BoZju brigu preko tudeg rada i
sluzenja.

4. Ekologija. Vlast covjekova i
vrijednost prirode

Pojam »ekologija« (od grckog oikia:
kuca) odnosi se, prije svega, na
covjekove odnose s prirodom.

Posljednjih je desetlje¢a nauk Crkve
o ekoloskom pitanju bio vrlo bogat™.
Ne spustajucdi se na konkretna
rjeSenja, koja nisu u njezinoj
nadleZnosti, ona nudi vazne
smjernice, koje su bitna vodilja za
covjekov odnos prema svijetu.

Priroda, u sluzbi ljudske osobe



Priroda ima objektivnu vrijednost,
ali ne i apsolutnu. Dar zemlje dan je
covjeku da moze sluziti Covjeku i
sjedinjen s njime slaviti Boga.

Na taj nacin priroda sudjeluje u
pozivu sluZenja koji ima i covjek®",

»Svaki oblik Zivota treba istinski
postivati, paziti i voljeti kao kreaciju
istog Gospodina Boga koji je stvorio
sve ,dobro”. No, upravo nas posebna
vrijednost ljudskog Zivota savjetuje,
dapace tjera, da paZzljivo ispitamo
nacin na koji koristimo druge

stvorene vrste®l«.

Zbog toga, kaze Benedikt XVI., kako
bi se zaStitila priroda, »kljucan je
problem problem moralno vladanje
drustva. Ako se nece poStivati prava
na Zivot i na prirodnu smrt, ako se
zacCece, trudnoca i porod pocnu
dogadati umjetnim putem, ako se
ljudski embriji budu Zrtvovali u
svrhu istrazivanja, tada Ce iz
zajednicke svijesti nestati pojam



humane ekologije, a time i ekologije
okoliSa. Protuslovna je traZiti od
novih naraStaja da poStuju priorodni
okoli$ istodobno dok im odgoj i
zakoni danas ni najamnje ne pomazu
kako bi sami see postivali.«*,

Zivot drugih bi¢a takoder ima veliku
vrijednost, ali ta vrijednost nije
oprecna vrijednosti osobe. Naprotiv,
vrijednost Zivotinjskog i biljnog
svijeta dobiva svoj puni smisao ako je
povezana sa Zivotom ljudske osobe.
Franjo skrece pozornost na o€itu
nekoherentnost kod suprotstavljanja
ovih dviju vrijednosti:

»Ponekad postoji opsesija da se
porekne svaka nadmo¢ ljudskoj
osobi, pa se vodi borba za druge
vrste koje pak ne vidimo kako bismo
obranili jednako dostojanstvo
ljudskih bic¢a.””« »Osjecaj intimnog
jedinstva s drugim bi¢ima prirode ne
moZe biti stvaran ako istovremeno u



srcu nema njeznosti, suosjecanja i
brige za ljudska bica."”®«

Postivanje prirode

»Ljudska intervencija nije
stvaralacka, vec se susrece s
materijalnom prirodom koja, kao 1
ona, ima svoje podrijetlo u Bogu
Stvoritelju i od koje je Covjek stvoren
kao plemeniti i mudri cuvar.”"«

Priroda nije djelo Covjeka, nego Boga;
njezina vrijednost nije ona koju joj
Covjek Zeli dati, postavljajuci se kao
mjerilo; ona stoji Covjeku na
raspolaganju, ali ne u sluzbi njegovih
hirova, ve¢ njegovog savrSenstva kao
osobe; ima svoju fizionomiju i
sudbinu koju joj je prethodno
dodijelio Bog"”.

To implicira da ljudsko djelovanje na
svijet »ne smije iskoriStavati prirodu
protiv vlastitog dobra, dobra svojih
susjeda i dobra buducih generacija.
Zbog toga u konceptu i praksi razvoja



postoji moralna dimenzija koja se u
svakom slu¢aju mora postivati.*«

Prema tome, zakon koji bi trebao
upravljati odnosom covjeka sa
svijetom nije zakon koristi, koji
uspostavlja razum voden iskljucivo
ekonomskim ciljevima, smatrajuci
prirodu samo dostupnim
materijalom.

Potreba za obracenjem i brigom za
prirodu

Odgoj ekoloske odgovornosti,
odnosno odgovornosti prema sebi,
drugima i okoliSu, mora stoga kao
prvi cilj imati obracenje, unutarnju
promjenu covjeka” .

Papa Franjo Zali se da su »neki
predani i molitveni krséani, pod
krinkom realizma i pragmatizma,
skloni ismijavati zabrinutost za
okolis. Drugi su pasivni, ne odlucuju
se promijeniti svoje navike i postaju
nedosljedni. Zatim im je potrebno



ekolosko obracenje, koje
podrazumijeva da mogu dopustiti da
sve posljedice njihova susreta s
Isusom Kristom isplivaju u njihovim
odnosima sa svijetom oko njih.
Zivjeti poziv zastitnika BoZjeg djela
bitan je dio kreposnog postojanja, ne
sastoji se od neCeg neobveznog ili
sekundarnog aspekta krs¢anskog
iskustva.®«

To podrazumijeva novi nacin
djelovanja u odnosu s drugimais
prirodom, prevladavajucdi stavove i
stilove Zivota vodene sebi¢no$cu, koji
su uzrok iscrpljivanja prirodnih
resursa®. Zastita okolisa ce se
ucinkovito smatrati moralnom
obvezom svake osobe i cijelog
CovjecCanstva. Nece se cijeniti samo
kao pitanje od interesa za prirodu,
vec kao odgovornost svakog covjeka
pred op¢im dobrom i BoZjim

naumima®®,



Obveza doprinosa ozdravljenju
okoliSa odnosi se na sve ljude. »S jo$
vecim razlogom, oni koji vjeruju u
Boga Stvoritelja, pa su, prema tome,
uvjereni da u svijetu postoji dobro
definiran i ciljno usmjeren poredak,
trebaju se osjecati pozvanima
zainteresirati se za ovaj problem.
Krs$cani posebno otkrivaju da je
njihova uloga u stvaranju, kao 1
njihove duznosti prema prirodi i
Stvoritelju, dio njihove vjere.®«

U konkretnom podrucju odnosa
Covjeka sa svijetom krscani takoder
imaju ulogu Siritelja moralnih
vrijednosti i doprinosa odgoju
ekoloske svijesti®”.

Upravo zbog svog globalnog
karaktera, ekologija je jedno od
podrucja u kojemu je dijalog krScana
s vjernicima drugih religija posebno
vazan radi uspostave suradnje”®®,

Tomas Trigo



Temeljna bibliografija

- Drugi vatikanski sabor, Lumen
Gentium, 21. XI. 1964., br. 36, 41, 1 48;
Gaudium et spes, 7.11.1965., br. 34, 36,
37,571 69.

» Katekizam Katolicke Crkve, br.
279-314; 337-349; 2415-2418.

* Papinsko vijeée »Pravda i mir,
Kompendij socijalnog nauka
Crkve, izdanje Vaticana, Citta
del Vaticano 2005., br. 451-487.

Preporucena bibliografija

* Franjo,Laudato st’, 24. V.
2015Benedikt XVI., Caritas in
Veritate, 29. VI. 2009



» Sveti Ivan Pavao II., Centesimus
annus, 30. XII. 1991., br. 37, 38,
401 52; Solicitudo rei sociales,
30. XII. 1987., BR. 26, 29, 30, 34 i
48; Redemptor hominis, 4. I11.
1979., br. 8, 151 16; Poruka za
Svjetski dan mira 1990., 8. XII.
1989.

* Sveti Josemaria Escrivd, Djelo
BoZje, u Prijatelji BoZji, br.
55-72, Rialp, Madrid 2002.

* Tomas Trigo, Cuidar la Creacion.
Estudios sobre la enciclica
»Laudato si’«, Eunsa, Pamplona
2016.

™ Usp. Katekizam Katolicke Crkve, br.
307.

I Usp. sveti Ivan Pavao II., Opca
audijencija 17. 1. 2001., br. 1

B Usp. Gaudium et spes, br. 34. «Sve
stvoreno... pozvano je sjediniti se s



covjekom da proslavi Boga (usp. Ps
148 1 96)» (Sveti Ivan Pavao II.,
Poruka 8-X11I-1989, br. 16). Slava koju
priroda iskazuje Stvoritelju izraZzena
je na divan nacin u Pjesmi o trojici
mladic¢a (Dn 3, 52-90).

U Ratekizam Katolicke Crkve, br. 347.

B! Usp. sveti Ivan Pavao II.,
Evangelium vitae, 25.111.1995, br. 42.

! Vidjeti takoder Jos 22, 19; Ho$ 9, 3;
Ps 85, 2; Jer 16, 18; Ez 36, 5.

"I Usp. sveti Pavao VI., Poruka 1.VI.
1972.

®IGaudium et Spes, br. 69. usp.
Katekizam Katolicke Crkve, br.
2402-2404. »Okolis je zajednicko
dobro, bastina cijelog CovjeCanstva i
svacija odgovornost. Tko nesto
prisvaja to je samo zato da time
upravlja na dobrobit svih. Ako to ne
¢inimo, opterecujemo svoju savjest
teretom nijekanja tudeg



postojanja.« (Franjo, Laudato si’, 24.
V. 2015., br. 95).

1 Syeti Ivan Pavao I1., Laborem
exercens, 14. IX. 1981., br. 4.

19 Usp. sveti Ivan Pavao II.,
Sollicitudo rei socialis, 30. XII. 1987.,
br. 29.

MSollicitudo rei socialis, br. 30.
121 Usp. Evangelium vitae, br. 42.

131 Usp. sveti Ivan Pavao II., Poruka 8.
XII. 1989, br. 3.

14 Syeti Ivan Pavao II., Redemptor
hominis, 4. 111. 1979., br. 15.

151 Syeti Pavao VI., Poruka 1. VI. 1972.

1% Usp. Sollicitudo rei socialis, br. 34;
Katekizam Katolicke Crkve, br. 2415.

17 Syeti Ivan Pavao II., Christifideles
laici, 30. X. 1988., br. 43.



81 Usp. sveti Ivan Pavao II., Opc¢a
audijencija 17.1. 2001, br. 1-2.

"9 Usp. Sollicitudo rei socialis, br. 30;
LS, br. 68.

9 Syeti Josemaria Escriva, Prijatelji
BoZji, Rialp, Madrid 2002., br. 57; usp.
Gaudium et Spes, br. 34.

“ Gaudium et Spes, br. 57.
2 Usp. Gaudium et Spes, br. 341 57.

(23] U kontinuitetu s naukom Pavla VI.,
Ivana Pavla II. i Benedikta XVI., ve¢
citirana Franjina enciklika Laudato
si'istiCe se svojim velikim odjekom —
ne samo u katolickoj sferi — koja je
potaknula zanimljive inicijative
diljem svijeta u korist brige za
Covjeka i okolis.

24, Bog je htio ovisnost stvorova
jednih o drugima... Oni postoje samo
u ovisnosti jednih o drugima da se
medusobno dopunjuju sluzeci jedni



drugima«(Katekizam Katolicke
Crkve, br. 340).

31 Syeti Ivan Pavao II., Nagovor 18. V.
1990., br. 3. Usp. takoder sveti Ivan
Pavao II., Venecijanska deklaracija,
10. lipnja 2002., koja kaZe da
»postivanje stvorenog proizlazi iz
postivanja ljudskog Zivota i
dostojanstvac.

261 Benedikt XVI., Caritas in veritate,
29.VI.2009., br. 51.

27 [ audato si’, br. 90.
28 I audato si’, br. 91.

9 Kongregacija za nauk vjere,
Naputak Libertatis conscientia, 22.
III. 1986., br. 3. 4.

B9 Usp. Sollicitudo rei socialis, br. 3.
4; Sveti Ivan Pavao II., Poruka 8. XII.
1989.; Sveti Ivan Pavao II.,
Centesimus annus, 1. V. 1991., br. 37.



1 Syeti Ivan Pavao II., Nagovor 18. V.
1990., br. 4. Korijen koji rada
moralnu reakciju na utjecaj koji nase
djelovanje uzrokuje na druge i na
okolinu je — kaZze Franjo — »osnovni
stav samonadilaZenja, razbijanja
izolirane svijesti i
samoreferencijalnosti« (Laudato si’,
br. 208).

321 Syeti Ivan Pavao II., Poruka 8. XII.
1989., br. 13.

B3 Laudatosi’, br. 217.

B34 Usp. Sveti Ivan Pavao II., Ecclesia
in America, 22.1.1999., br. 25.

31 Usp. Sveti Ivan Pavao II., Nagovor
18. V. 1990., br. 4. Mnogo je poziva
Uciteljstva na moralnu odgovornost
Covjeka s obzirom na ekologiju: usp.,
izmedu ostalog, Centesimus annus,
br. 40; Evangelium vitae, br. 42; Sveti
Ivan Pavao II., Ecclesia in America,
br. 25; Adresa 18. VIII. 1985., br. 2;
Poruka 8. XII. 1989., br. 15.



3¢] Syeti Ivan Pavao, Poruka 8. XIL.
1989., br. 15: citirano u Laudato si’, n.
64.

B7 Declaracién de Venecia.

B8 Usp. Sveti Ivan Pavao II., Fides et
ratio, 9. 14. 1998., br. 104; Sveti Ivan
Pavao II., Poruka 8. XII. 1989., br. 15;
Laudato si', br. 7.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-8-vlast-nad-
stvaranjem-posao-ekologija/
(28.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-vlast-nad-stvaranjem-posao-ekologija/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-vlast-nad-stvaranjem-posao-ekologija/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-vlast-nad-stvaranjem-posao-ekologija/

	Tema 8: Vlast nad stvaranjem. Posao. Ekologija.

