
opusdei.org

Tema 8: Isus Krist,
pravi Bog i pravi
čovjek

Isus Krist uzeo je na se ljudsku
narav i ostao istinski Bog. On je
pravi Bog i pravi čovjek.

24.12.2012.

Prethodne teme

1. Utjelovljenje Riječi Ali kad dođe
punina vremena, posla Bog svojega
Sina, rođena od žene (Gal 4:4). Time je
Bog ispunio obećanje o Spasitelju
koje je dao Adamu i Evi nakon što su
bili protjerani iz Raja: Neprijateljstvo

https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469


ću staviti između tebe i žene, između
roda tvojega i roda njezina. On će ti
satrti glavu, a ti ćeš mu raniti petu
(Gen 3:15). Taj stih iz Knjige postanka
ponekad se naziva i „prvo
evanđelje“, jer sadrži najavu
spasenja. Tradicionalno tumačenje
određuje u izravnom smislu Evu i
ženu Mariju u punom smislu, a rod
označava čovjeka i Krista.

Od tada pa do trenutka kada je Riječ
tijelom postala i nastanila se među
nama (Iv 1,14), Bog čovječanstvo
priprema za dolazak svojega
jedinorođenog Sina. Bog je izabrao
izraelski narod za sebe, s njim
uspostavio savez, te ih postupno
oblikovao za svoj izravni zahvat u
povijesti, govoreći im svoje naum
preko patrijarha i prorok i
posvećujući ih za sebe. Sve je to bila
priprema za stvaranje novoga i
savršenoga saveza koji treba biti
iskovan u Kristu i potpune objave
koja treba biti objavljena po samoj



utjelovljenoj Riječi.[1] Iako je Bog
pripremio dolazak Spasitelja
ponajprije odabranom narodu,
Izraelcima, ostalim je narodima ipak
davao svjedočanstvo o sebi svojom
dobrotom (usp. Dj 14:16-17). Božja
providnost osigurala je da i pogani
imaju određen stupanj svijesti o
potrebi spasenja i potrebu da se
otkupljenje protegne do kraja svijeta.

Razlog za Utjelovljenje jest Božja
ljubav prema čovjeku. Po tome se
pokazala Božja ljubav prema nama,
što Bog svoga Sina jedinorođenoga
posla na svijet, da živimo po njemu
(1.Iv 4:9). Utjelovljenje je znak Božje
ljubavi koju ima prema nama, dar
Boga samoga preko druge Osobe
Presvetog Trojstva kojom dijeli našu
ljudsku narav u jedinstvu sa Sinom.

Nakon pada Adama i Eve u raju
Utjelovljenje nam je spas i
otkupljenje, kao što ispovijedamo u
Vjerovanju. „Za nas ljude i radi



našega spasenja sišao s nebesa:
snagom Duha Svetoga rođen od
Marije Djevice i postao čovjekom“.[2]
Krist je rekao o sebi da je Sin Čovječji
došao spasiti što je bilo izgubljeno (Lk
19:10; usp. Mt 18:11), i da Bog nije
poslao svoga Sina na svijet zato da
osudi svijet, nego da se svijet po njemu
spasi (Iv 3:17).

Utjelovljenje ne pokazuje samo Božju
beskrajnu ljubav prema
čovječanstvu, njegovo beskrajno
milosrđe, pravednost i snagu nego i
Božju mudrost kojom je odlučio
spasiti čovjeka, na način koji je
ljudima najprikladniji: preko
Utjelovljene Riječi.

Isus Krist, Utjelovljena Riječ, „nije mit
ili apstraktna ideja, on je čovjek koji
je živio u određenom povijesnom
kontekstu, koji je umro nakon života
provedenog na zemlji. Povijesno
istraživanje o njemu zahtijeva
kršćanska vjera.“[3]



To da je Krist postojao pripada nauku
vjere, da je stvarno umro za nas i da
je uskrsnuo treći dan (usp. 1 Kor
15:3-11). Kristovo postojanje
činjenica je koju dokazuje povijest,
osobito analiza Novog zavjeta čija je
povijesna vrijednost izvan svake
sumnje. Osim povijesnih kršćanskih
izvora postoje i druga, nekršćanska,
poganska i židovska svjedočanstva o
Kristovu životu. Upravo zbog toga ne
možemo prihvatiti stavove onih koji
su postavili „povijesnog Isusa“
nasuprot „Kristu vjere“, a koji brane
pretpostavku da je gotovo sve što
Novi zavjet govori o Isusu tumačenje
vjere Isusovih učenika, dok je njegov
istinski povijesni lik od nas skriven.
Takve točke gledišta u velikoj mjeri
isključuju nadnaravno, uključuju
snažne predrasude, a ne računaju na
činjenice što ih potvrđuju suvremena
povijesna istraživanja da
zastupljenost Kristovih
ranokršćanskih svjedoka podupire
događaje koji su se uistinu dogodili.



2. Isus Krist, pravi Bog i pravi
čovjek

Utjelovljenje je dakle Otajstvo
čudesnog ujedinjenja božanske i
ljudske naravi u jedinstvenoj Osobi
Riječi (KKC, 483). Jedincat i posve
osobit događaj utjelovljenja Sina
Božjega ne znači da je Isus Krist
djelomično Bog, a djelomično čovjek,
niti da je učinak neke zamršene
mješavine božanskog i ljudskog. On
je postao istinski čovjek ostajući
istinski Bogom. Isus Krist je pravi
Bog i pravi čovjek (KKC, 464).
Božanstvo Isusa Krista, vječnu Riječ
Božju, iskazali smo u sažetku o vjeri
br. 5, u okviru Presvetog Trojstva.
Ovdje ćemo se usredotočiti
ponajprije na njegovu ljudsku narav.

Crkva je branila i objašnjavala
ispovijed istinite vjere tijekom prvih
stoljeća, posebno protiv krivovjerja
koja su je odbijala ili krivo
interpretirala. Još u prvom stoljeću



neki su kršćani židovskog podrijetla
podržavali Ebionovo krivovjerje koje
Krista smatra samo čovjekom, svetim
čovjekom. „Adoptionizam“ koji
potječe iz drugog stoljeća govori da je
Isus Božji usvojeni sin: Isus je samo
čovjek u kojem se nastanila Božja
snaga. Prema tom krivovjerju Bog je
bio jedna osoba, a papa sv. Viktor
osudio ga je na Saboru u Antiohiji
268.godine, Saboru u Carigradu i
Sinodi u Rimu 382. godine.[4]
Arijanovo krivovjerje (arijanizam)
negira božanstvo Riječi. Sin je
stvorenje i bilo je vrijeme kada Sin
nije postojao; u Trojstvu je Sin Božji
niži od Oca. To krivovjerje osuđeno
je na Nicejskom saboru 325. godine.
Danas nas Crkva ponovno podsjeća
na to da je Isus Krist Sin Božji, da je
od vječne biti preuzeo ljudsku narav
utjelovljenjem jedne božanske
Osobe.[5]

Crkva je također bila suočena s
drugim krivovjerjima koja su nijekali



stvarnost Kristove ljudske prirode.
Među njima su i ona koja odbacuju
stvarnost Kristova tijela i duše, npr.
različiti oblici gnostičkog doketizma s
manihejskom pozadinom. Neki od
njih smatraju da je Krist imao
nebesko tijelo koje je bilo očito i koje
se iznenada pojavilo u Judeji, bez
rađanja i odrastanja. Sv. Ivan se
žustro borio protiv takva shvaćanja: 
jer mnogi zavodnici izađoše u svijet,
koji ne priznaju da je Isus Krist došao
u tijelu (2 Iv 7; usp. 1 Iv 4:1-1).

Arije i Apolinar Laodicejski negiraju
da Krist ima pravu ljudsku dušu.
Posljednji je važan u širenju te
netočnosti i njegov se utjecaj osjećao
nekoliko stoljeća, osobito u kasnijim
kontroverzama u kristologiji.
Apolinar je tvrdio da je u Kristu Riječ
uzela mjesto ljudske duše ili duha,
međutim to je bilo poricanje Kristova
pravog čovještva. Protiv te zablude
Crkva je ispovjedila da je vječni Sin
uzeo i razumnu ljudsku dušu (usp.



KKC 471). Apolinarova doktrina
osuđena je na prvom Saboru u
Carigradu i na Rimskoj sinodi 382.
godine.[6]

3. Hipostatsko (osobno) sjedinjenje

Početkom petog stoljeća, nakon
brojnih kontroverzi, postojala je
jasna potreba za snažnom obranom
dviju temeljnih naravi, ljudske i
božanske u jednoj Osobi, Riječi koja
je tijelom postala. Osobno jedinstvo
Krista postalo je središte pozornosti
učenja crkvenih otaca - kristološke i
soteriološke književnosti. To je
doprinijelo novoj, dubljoj dimenziji
razumijevanja.

Prvi veliki spor započinje u vezi s
izjavama Nestorija, carigradskog
patrijarha koji je shvaćao da u Kristu
postoje dva subjekta: božanski i
ljudski subjekt, koje sjedinjuje
moralna, ali ne i fizička odrednica.
To krivovjerje temelji se na njegovu
odbacivanju naslova Majke Božje, 



Theotókos, Bogorodice. Prema
njegovu mišljenju, Marija bi bila
Majka Kristova, a ne Majka Božja.
Nasuprot tome, sv. Ćiril
Aleksandrijski i sabor u Efezu 431.
godine zauzimaju stav da „Kristovo
čovještvo nema drugog subjekta nego
božansku osobu Sina Božjega, koja ga
je, u trenutku njegova začeća uzela i
učinila svojim. Zato je Efeški sabor
431. godine izjavio da je Marija
ljudskim začećem Sina Božjega u
svom krilu uistinu postala
Bogorodicom“ (KKC, 466; DS 250 i
252).

Nekoliko godina poslije monofiziti,
kojima prethodi Apolinarije
(apolinarijanizam), uz
nerazumijevanje nauka i jezika sv.
Ćirila od Eutihija, potvrđuju, između
ostalog, da je ljudska narav kao takva
prestala postojati u Kristu, jer ju je
preuzela božanska osoba Sina
Božjega. To krivovjerje osudio je
papa Lav Veliki, u Tomus ad



Flavianum,[7], pravom dragulju
latinske teologije, te na ekumenskom
Kalcedonskom saboru 451.godine, što
je referentno ishodište za
kristologiju. Taj nas Sabor uči da
„ispovijedamo jednog te istog Sina,
Gospodina našega Isusa Krista:
savršenog u božanstvu i savršenog u
čovještvu.“[8] Dodaje se da ga
moramo priznati u „dvije naravi,
nepomiješane, nepromijenjene,
nepodijeljene i neodvojive.“[9]

Doktrinu Kalcedona potvrdio je i
pojasnio 553. godine drugi sabor u
Carigradu, koji nudi autentično
tumačenje prethodnih sabora. U više
navrata stavlja naglasak na jedinstvo
Krista [10], a to potvrđuje jedinstvo
dviju naravi u Kristu koje se odvija
putem hipostaze.[11] Tako se
nadvladala dvosmislenost
formulacije sv. Ćirila, koja govori o
jedinstvu u skladu s „physis.“ Drugi
sabor u Carigradu ukazao je na pravi
smisao njegove formulacije,



“jedinstvena utjelovljena priroda
Riječi Božje,“[12] (izraz koji dolazi od
sv. Atanazija, a kojim se koristi sv.
Ćiril).

Cilj tih saborskih definicija jest
pojasniti određene pogreške, a ne
tumačiti otajstvo Krista u svoj
njegovoj cjelini, pri čemu se saborski
oci služe jezikom svoga doba. Upravo
kao što Nicej koristi izraz „istobitan“,
Kalcedon koristi pojmove kao što su
priroda, osoba, hipostaza i slično
služeći se uobičajenim jezikom
teologije toga vremena. To ne znači,
kao što neki tvrde, da je evanđeoska
poruka helenezirana. U stvarnosti,
oni koji su to tvrdili i sami su bili
začetnici krivovjerja, npr. Arije,
Nestorije, jer nisu prepoznali
ograničenja filozofskog jezika
njihova vremena kojim su pokušali
opisati otajstvo Boga i Krista.

4. Kristovo sveto čovještvo



Utjelovljenjem je „ljudska narav bila
uzeta, a ne uništena“ (GS 22,2)“ (KKC,
470). Zato je Crkva branila „punu
stvarnost Kristove ljudske duše, s
njezinim djelovanjima razuma i volje
i Kristova ljudskog tijela. Usporedo je
morala podsjećati u svim prilikama
da je Kristova ljudska narav vlastita
božanskoj osobi Sina Božjega koja ju
je uzela. Sve ono što jest i što čini u
njoj proizlazi iz 'jednog od Trojstva.'
Sin Božji, dakle, priopćuje svome
čovještvu svoj osobni način
postojanja u Trojstvu. U svojoj duši i
u svome tijelu Krist ljudski izražava
božansko ponašanje Trojstva (usp. Iv
14:9-10)“ (KKC, 470).

Kristova ljudska duša posjeduje
istinsku ljudsku spoznaju. Katolički
nauk tradicionalno uči da je kao
čovjek Krist posjedovao stečenu
spoznaju, unosio novu spoznaju i
upravio je blaženo prema nebesima.
Kristova stečena spoznaja sama po
sebi nije mogla biti neograničena.



„Isus je napredovao u mudrosti, u
dobi i u milosti kod Boga i kod ljudi
(Lk 2:52), i morao se zanimati za ono
što se u ljudskom stanju može
dokučiti samo iskustvom (usp. Mk
6:38; 8:27; Iv 11:34)“ (KKC, 472). Krist,
na kojem će počivati Gospodnji Duh
sa svojim darovima (usp. Iz 11:1-3)
također posjeduje neposrednu
spoznaju koja se ne stječe uz
aktivnost, nego je posljedica izravnog
Božjeg djelovanja prema ljudskom
razumu. Tako je „Krist u svom
ljudskom spoznavanju očitovao
božansku pronicavost koju je imao o
tajnim mislima ljudskih srdaca (usp.
Mk 2:8; Iv 2:25; 6:61)“ (KKC, 473).
Krist je posjedovao spoznaju koja se:
„po svojem sjedinjenju s božanskom
Mudrošću u Osobi utjelovljene Riječi,
u punini koristila znanjem vječnih
nauma koje bijaše došao objaviti
(usp. Mk 8:31; 9:31; 10:33-34;
14:18-20, 26-30)“ (KKC, 474).



Zbog svih tih razloga mora se navesti
da je Krist kao čovjek bio nepogrešiv:
priznati pogrešku u njemu bilo bi
priznati je i u Riječi, osobi koja
postoji u Kristu. Moramo imati na
umu da „ono što u tom području kaže
da ne zna, izjavljuje drugdje da nema
poslanje da to objavi (usp. Dj
1:7)“ (KKC, 474). Možemo shvatiti da
je s ljudske strane Krist bio svjestan
utjelovljene Riječi i svoje misije
spasenja. [13] U neku ruku, katolička
teologija, s obzirom na činjenicu da
je Krist dok je bio na zemlji bio
zahvaćen Bogom neposredno, negira
postojanje kreposti vjere u Kristu
[14].

Protiv krivovjerja nastalih na temelju
monofizicizma koja prihvaćaju da
Krist ima jedno naravno djelovanje i
jednu volju, Crkva na trećem
ekumenskom saboru u Carigradu
681.godine izjavljuje da „Krist ima
dvije volje i dva naravna djelovanja,
božansko i ljudsko, ne



suprotstavljena, nego surađujuća,
tako da je utjelovljena Riječ, u
poslušnosti Ocu, ljudski htjela sve
ono što je božanski odlučila s Ocem i
Duhom Svetim za naše spasenje.
Kristova ljudska volja 'bez
protivljenja i opiranja slijedi, ili bolje
podređena je njegovoj božanskoj i
svemogućoj volji' (DS 556)“ KKC, 475).
Ta pitanja su temeljna, budući da se
izravno odnose na samog Krista i
naše spasenje. Sv. Maksim
Ispovjednik predano je nastojao
objasniti tu doktrinu, uzimajući pri
tome dobro nam poznatu Isusovu
molitvu u Maslinskom vrtu, u kojoj je
Kristova ljudska volja sjedinjena s
voljom Očevom (usp. Mt 26:39).

Dvojnost naravi, kao i dvojnost
djelovanja u Kristu, za posljedicu
ima: božansko djelovanje koje
proizlazi iz njegove Božje naravi i
ljudsko djelovanje koje proizlazi iz
njegove ljudske naravi. Možemo
govoriti o teandričnim djelovanjima



koja se odnose na ljudska djelovanja
kada čovjek postaje Božji instrument;
to je slučaj kada Krist čini čudesa.

Stvarnost utjelovljene Riječi također
je pojašnjena u vrijeme većih
kristoloških kontroverzi u
patrističkom razdoblju: spor oko
slika. Oslikavanje Krista na
freskama, ikonama, reljefima i sl.
seže do drugog stoljeća.
Ikonoklastična kriza u Carigradu
početkom osmog stoljeća započinje
dekretom cara. Stoljećima su se
teolozi opredjeljivali za ili protiv
upotrebe slika, ali obje su pozicije
mirno supostojale. Oni koji su bili
protiv slika smatrali su da Božja
beskonačnost ne može opstojati
zatvorena ili omeđena granicama
slikarstva. Međutim, kao što je sv.
Ivan Damaščanin naglasio, samo
utjelovljenje je ograničavanje
'neograničene' Riječi. „Budući da je
Riječ postala tijelom uzimajući pravo
čovještvo, Kristovo je tijelo bilo



ograničeno. Zbog toga ljudski lik
Kristov može biti 'stavljen pred
oči' (Gal 3,1)“ (KKC, 476). Na
Nicejskom saboru 787. godine,
„Crkva je priznala zakonitim
predstavljanje njegova lika 'časnim i
svetim slikama'“ (KKC, 476). U stvari,
„pojedinačne oznake Kristova Tijela
izražavaju božansku osobu Sina
Božjega. On je crte vlastitoga
ljudskog tijela učinio toliko svojima
da se, prikazane na svetoj slici, mogu
častiti, jer vjernik koji štuje sliku
štuje stvarnost onoga koji je na njoj
predstavljen.“[15]

Kristova duša koja nije bila
esencijalno božanska, već ljudska,
bila je savršena, poput duša drugih
ljudi, putem posvetne milosti, koja je
„stalan dar, postojano i nadnaravno
stanje što usavršuje dušu
osposobljavajući je da živi s Bogom i
djeluje po njegovoj ljubavi“ (KKC,
2000). Krist je svet kao što je
arkanđeo Gabrijel objavio Mariji



prilikom navještenja (usp. Lk 1:35).
Kristovo čovještvo je radikalno sveto,
izvor i uzor svetosti za sve ljude.
Utjelovljenjem, Kristova ljudska
narav uzdignuta je u najviše
jedinstvo s božanskom osobom Riječi
u koje svako stvorenje može biti
uzdignuto. Iz gledišta Kristova
čovještva hipostatsko sjedinjenje
najveći je dar koji se mogao primiti,
poznat kao dar posvetne milosti.
Putem posvetne milosti Kristova je
duša divinizirana promjenom koja
uzdiže djelovanje duše u ravninu
intimnog života s Bogom, dajući joj
nadnaravno djelovanje u
sudjelovanju koje drugačije ne bi
mogla posjedovati. Njegova punina
milosti ujedno podrazumijeva
postojanje ulivenih kreposti i darova
Duha Svetoga.

Od Kristove punine milosti mi svi
primismo milost na milost (Iv 1:16).
Tu milost i te darove podario je Krist,
ne samo u skladu sa svojim



dostojanstvom Sina već i u skladu sa
svojim poslanjem kao novog Adama i
glave Crkve. Upravo zato i govorimo
o glavnoj milosti u Kristu, koja nije
odvojena od Kristove osobne milosti,
nego naglašava njegovo posvetno
djelovanje na članove Crkve. Crkva je
„Tijelo Kristovo“ (KKC, 805), „Tijelo
kome je Krist Glava, ona živi od
Njega, u Njemu i za Njega; On živi s
njome i u njoj“ (KKC, 807).

Srce utjelovljene Riječi: „Isus nas je
poznavao i ljubio, sve i svakog
pojedinog, za vrijeme svog života, u
svojoj smrtnoj borbi i u svojoj muci, i
za svakoga se od nas žrtvovao: "Sin
Božji me je ljubio i predao samoga
sebe za mene" (Gal 2,20). Sve nas je
ljubio ljudskim srcem. Zato se sveto
Srce Isusovo, probodeno zbog naših
grijeha i zbog našeg spasenja, "uzima
kao glavni pokazatelj i znamen (...)
one ljubavi kojom božanski
Otkupitelj stalno ljubi vječnog Oca i
sve ljude" (KKC, 478).



José Antonio Riestra

Bibliografija

Katekizam katoličke crkve ( KKC )
422-483

Benedict XVI – Joseph Ratzinger, 
Jesus of Nazareth, London:
Bloomsbury Publishing, 2007, pp.
319-355

F. Ocáriz, L. F. Mateo Seco, and J. A.
Riestra, The Mystery of Jesus Christ: A
Christology and Soteriology Textbook,
Dublin: Four Courts Press, 1994

[1] Cf. Vatican Council II, Const. 
Lumen Gentium, 9

[2] Council of Constantinople I, 
Symbolum, DS 150; cf. Vatican
Council II, Const. Lumen Gentium, 55

[3] Cf. M. Sharkey (ed), International
Theological Commission, Texts and
Documents 1969-1985, San Francisco:
Ignatius Press, 1989



[4] Cf. DS 151 and 157-158

[5] Cf. Congregation for the Doctrine
of the Faith, Declaration Mysterium
Filii Dei, 21 February 1972, in AAS 64
(1972), 237-241

[6] Cf. DS 151 and 159

[7] Cf. DS290-295

[8] Cf. DS 301; Catechism of the
Catholic Church, 467

[9] Cf. Catechism of the Catholic
Church, 467

[10] Cf. Catechism of the Catholic
Church, 423

[11] Cf. Catechism of the Catholic
Church, 425

[12] Cf. Catechism of the Catholic
Church, 429

[13] Cf. International Theological
Commission, 'The Consciousness of



Christ Concerning Himself and His
Mission' (1985), in Sharkey M. (ed), 
International Theological
Commission, Texts and Documents
1969-1985. (San Francisco: Ignatius
Press, 1989)

[14] Cf. Congregation for the Doctrine
of the Faith, Notification, 26
November 2006, no. V

[15] Council of Nicaea II, DS 601

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-8-isus-krist-pravi-
bog-i-pravi-covjek/ (28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-isus-krist-pravi-bog-i-pravi-covjek/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-isus-krist-pravi-bog-i-pravi-covjek/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-isus-krist-pravi-bog-i-pravi-covjek/

	Tema 8: Isus Krist, pravi Bog i pravi čovjek

