opusdei.org

Tema 8: Isus Krist,
pravi Bog i pravi
covjek

Isus Krist uzeo je na se lJjudsku

narav 1 ostao istinski Bog. On je
pravi Bog i pravi Covjek.

24.12.2012.

Prethodne teme

1. Utjelovljenje Rijeci Ali kad dode
punina vremena, posla Bog svojega
Sina, rodena od Zene (Gal 4:4). Time je
Bog ispunio obecanje o Spasitelju
koje je dao Adamu i Evi nakon Sto su
bili protjerani iz Raja: Neprijateljstvo


https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469

Cu staviti izmedu tebe i Zene, izmedu
roda tvojega i roda njezina. On Ce ti
satrti glavu, a ti ces mu raniti petu
(Gen 3:15). Taj stih iz Knjige postanka
ponekad se naziva i ,,prvo
evandelje, jer sadrZi najavu
spasenja. Tradicionalno tumacenje
odreduje u izravnom smislu Evu i
Zenu Mariju u punom smislu, a rod
oznacava Covjeka i Krista.

Od tada pa do trenutka kada je Rijec¢
tijelom postala i nastanila se medu
nama (Iv 1,14), Bog CovjeCanstvo
priprema za dolazak svojega
jedinorodenog Sina. Bog je izabrao
izraelski narod za sebe, s njim
uspostavio savez, te ih postupno
oblikovao za svoj izravni zahvat u
povijesti, govoreci im svoje naum
preko patrijarha i prorok i
posvecujuci ih za sebe. Sve je to bila
priprema za stvaranje novoga i
savrSenoga saveza koji treba biti
iskovan u Kristu i potpune objave
koja treba biti objavljena po samoj



utjelovljenoj Rijeci.[1] Tako je Bog
pripremio dolazak Spasitelja
ponajprije odabranom narodu,
Izraelcima, ostalim je narodima ipak
davao svjedoCanstvo o sebi svojom
dobrotom (usp. Dj 14:16-17). BoZja
providnost osigurala je da i pogani
imaju odreden stupanj svijesti o
potrebi spasenja i potrebu da se
otkupljenje protegne do kraja svijeta.

Razlog za Utjelovljenje jest BoZja
ljubav prema Covjeku. Po tome se
pokazala BoZja ljubav prema nama,
Sto Bog svoga Sina jedinorodenoga
posla na svijet, da Zivimo po njemu
(1.1v 4:9). Utjelovljenje je znak BoZje
ljubavi koju ima prema nama, dar
Boga samoga preko druge Osobe
Presvetog Trojstva kojom dijeli nasu
ljudsku narav u jedinstvu sa Sinom.

Nakon pada Adama i Eve u raju
Utjelovljenje nam je spas i
otkupljenje, kao Sto ispovijedamo u
Vjerovanju. ,Za nas ljude i radi



nasega spasenja siSao s nebesa:
snagom Duha Svetoga roden od
Marije Djevice i postao Covjekom*“.[2]
Krist je rekao o sebi da je Sin Covjedji
dosao spasiti Sto je bilo izgubljeno (Lk
19:10; usp. Mt 18:11), i da Bog nije
poslao svoga Sina na svijet zato da
osudi svijet, nego da se svijet po njemu
spasi (Iv 3:17).

Utjelovljenje ne pokazuje samo Bozju
beskrajnu ljubav prema
CovjeCanstvu, njegovo beskrajno
milosrde, pravednost i snagu nego i
BoZju mudrost kojom je odlucio
spasiti ¢covjeka, na nacin koji je
ljudima najprikladniji: preko
Utjelovljene Rijeci.

Isus Krist, Utjelovljena Rijec, ,nije mit
ili apstraktna ideja, on je Covjek koji
je Zivio u odredenom povijesnom
kontekstu, koji je umro nakon Zivota
provedenog na zemlji. Povijesno
istraZzivanje o njemu zahtijeva
krs¢anska vjera.“[3]



To da je Krist postojao pripada nauku
vjere, da je stvarno umro za nasida
je uskrsnuo treci dan (usp. 1 Kor
15:3-11). Kristovo postojanje
Cinjenica je koju dokazuje povijest,
osobito analiza Novog zavjeta Cija je
povijesna vrijednost izvan svake
sumnje. Osim povijesnih krs¢anskih
izvora postoje i druga, nekrScanska,
poganska i Zidovska svjedocanstva o
Kristovu zivotu. Upravo zbog toga ne
moZemo prihvatiti stavove onih koji
su postavili ,povijesnog Isusa“
nasuprot , Kristu vjere“, a koji brane
pretpostavku da je gotovo sve Sto
Novi zavjet govori o Isusu tumacenje
vjere Isusovih ucenika, dok je njegov
istinski povijesni lik od nas skriven.
Takve tocCke gledisSta u velikoj mjeri
isklju¢uju nadnaravno, ukljucuju
snazne predrasude, a ne racunaju na
Cinjenice Sto ih potvrduju suvremena
povijesna istrazivanja da
zastupljenost Kristovih
ranokrsScanskih svjedoka podupire
dogadaje koji su se uistinu dogodili.



2. Isus Krist, pravi Bog i pravi
covjek

Utjelovljenje je dakle Otajstvo
Cudesnog ujedinjenja boZanske i
ljudske naravi u jedinstvenoj Osobi
Rijeci (KKC, 483). Jedincat i posve
osobit dogadaj utjelovljenja Sina
BoZjega ne znaci da je Isus Krist
djelomicno Bog, a djelomic¢no Covjek,
niti da je ucinak neke zamrsene
mjeSavine boZanskog i ljudskog. On
je postao istinski Covjek ostajuci
istinski Bogom. Isus Krist je pravi
Bog i pravi Covjek (KKC, 464).
BoZanstvo Isusa Krista, vjecnu RijeC
BoZju, iskazali smo u saZzetku o vjeri
br. 5, u okviru Presvetog Trojstva.
Ovdje ¢emo se usredotociti
ponajprije na njegovu ljudsku narav.

Crkva je branila i objasnjavala
ispovijed istinite vjere tijekom prvih
stoljeca, posebno protiv krivovjerja
koja su je odbijala ili krivo
interpretirala. Jo$ u prvom stolje¢u



neki su kr$cani Zidovskog podrijetla
podrzavali Ebionovo krivovjerje koje
Krista smatra samo ¢ovjekom, svetim
covjekom. ,Adoptionizam“ koji
potjecCe iz drugog stoljeca govori da je
Isus BoZji usvojeni sin: Isus je samo
covjek u kojem se nastanila BoZja
snaga. Prema tom krivovjerju Bog je
bio jedna osoba, a papa sv. Viktor
osudio ga je na Saboru u Antiohiji
268.godine, Saboru u Carigradu i
Sinodi u Rimu 382. godine.[4]
Arijanovo Kkrivovjerje (arijanizam)
negira bozanstvo Rijeci. Sin je
stvorenje i bilo je vrijeme kada Sin
nije postojao; u Trojstvu je Sin BoZji
nizi od Oca. To krivovjerje osudeno
je na Nicejskom saboru 325. godine.
Danas nas Crkva ponovno podsjeca
na to da je Isus Krist Sin BoZji, da je
od vjecne biti preuzeo ljudsku narav
utjelovljenjem jedne boZanske
Osobe.[5]

Crkva je takoder bila suoCena s
drugim krivovjerjima koja su nijekali



stvarnost Kristove ljudske prirode.
Medu njima su i ona koja odbacuju
stvarnost Kristova tijela i duSe, npr.
razliCiti oblici gnostickog doketizma s
manihejskom pozadinom. Neki od
njih smatraju da je Krist imao
nebesko tijelo koje je bilo ocito i koje
se iznenada pojavilo u Judeji, bez
radanja i odrastanja. Sv. Ivan se
Zustro borio protiv takva shvacanja:
jer mnogi zavodnici izadoSe u svijet,
koji ne priznaju da je Isus Krist doSao
u tijelu (2 Iv 7; usp. 1 Iv 4:1-1).

Arije 1 Apolinar Laodicejski negiraju
da Krist ima pravu ljudsku dusu.
Posljednji je vaZan u Sirenju te
netoCnosti i njegov se utjecaj osjecao
nekoliko stoljeca, osobito u kasnijim
kontroverzama u kristologiji.
Apolinar je tvrdio da je u Kristu Rijec
uzela mjesto ljudske duse ili duha,
medutim to je bilo poricanje Kristova
pravog Covjestva. Protiv te zablude
Crkva je ispovjedila da je vjecni Sin
uzeo i razumnu Jjudsku dusu (usp.



KKC 471). Apolinarova doktrina
osudena je na prvom Saboru u
Carigradu i na Rimskoj sinodi 382.
godine.[6]

3. Hipostatsko (osobno) sjedinjenje

PocCetkom petog stoljeca, nakon
brojnih kontroverzi, postojala je
jasna potreba za snaznom obranom
dviju temeljnih naravi, ljudske i
bozanske u jednoj Osobi, Rijeci koja
je tijelom postala. Osobno jedinstvo
Krista postalo je srediSte pozornosti
ucenja crkvenih otaca - kristoloSke i
soterioloSke knjiZevnosti. To je
doprinijelo novoj, dubljoj dimenziji
razumijevanja.

Prvi veliki spor zapocinje u vezi s
izjavama Nestorija, carigradskog
patrijarha koji je shvacao da u Kristu
postoje dva subjekta: boZanski i
ljudski subjekt, koje sjedinjuje
moralna, ali ne i fizicka odrednica.
To krivovjerje temelji se na njegovu
odbacivanju naslova Majke BoZje,



Theotokos, Bogorodice. Prema
njegovu misljenju, Marija bi bila
Majka Kristova, a ne Majka BoZja.
Nasuprot tome, sv. Ciril
Aleksandrijski i sabor u Efezu 431.
godine zauzimaju stav da , Kristovo
CovjeStvo nema drugog subjekta nego
bozansku osobu Sina BozZjega, koja ga
je, u trenutku njegova zaceca uzela i
ucinila svojim. Zato je EfeSki sabor
431. godine izjavio da je Marija
ljudskim zacCe¢em Sina BozZjega u
svom Kkrilu uistinu postala
Bogorodicom“ (KKC, 466; DS 250 1
252).

Nekoliko godina poslije monofiziti,
kojima prethodi Apolinarije
(apolinarijanizam), uz
nerazumijevanje nauka i jezika sv.
Cirila od Eutihija, potvrduju, izmedu
ostalog, da je ljudska narav kao takva
prestala postojati u Kristu, jer ju je
preuzela bozanska osoba Sina
BoZjega. To krivovjerje osudio je
papa Lav Veliki, u Tomus ad



Flavianum,[7], pravom dragulju
latinske teologije, te na ekumenskom
Kalcedonskom saboru 451.godine, Sto
je referentno ishodiSte za
kristologiju. Taj nas Sabor uci da
»ispovijedamo jednog te istog Sina,
Gospodina naSega Isusa Krista:
savrSenog u boZanstvu i savrSenog u
CovjeStvu.“[8] Dodaje se da ga
moramo priznati u ,,dvije naravi,
nepomijeSane, nepromijenjene,
nepodijeljene i neodvojive.“[9]

Doktrinu Kalcedona potvrdio je i
pojasnio 553. godine drugi sabor u
Carigradu, koji nudi autenti¢no
tumacenje prethodnih sabora. U viSe
navrata stavlja naglasak na jedinstvo
Krista [10], a to potvrduje jedinstvo
dviju naravi u Kristu koje se odvija
putem hipostaze.[11] Tako se
nadvladala dvosmislenost
formulacije sv. Cirila, koja govori o
jedinstvu u skladu s ,,physis.“ Drugi
sabor u Carigradu ukazao je na pravi
smisao njegove formulacije,



“jedinstvena utjelovljena priroda
Rijeci BoZje,“[12] (izraz koji dolazi od
sv. Atanazija, a kojim se koristi sv.
Ciril).

Cilj tih saborskih definicija jest
pojasniti odredene pogreske, a ne
tumaciti otajstvo Krista u svoj
njegovoj cjelini, pri cemu se saborski
oci sluze jezikom svoga doba. Upravo
kao Sto Nicej koristi izraz ,istobitan®,
Kalcedon koristi pojmove kao Sto su
priroda, osoba, hipostaza i slicno
sluzeci se uobiCajenim jezikom
teologije toga vremena. To ne znaci,
kao Sto neki tvrde, da je evandeoska
poruka helenezirana. U stvarnosti,
oni koji su to tvrdili i sami su bili
zaCetnici krivovjerja, npr. Arije,
Nestorije, jer nisu prepoznali
ogranicCenja filozofskog jezika
njihova vremena kojim su pokuSali
opisati otajstvo Boga i Krista.

4. Kristovo sveto covjestvo



Utjelovljenjem je ,ljudska narav bila
uzeta, a ne unistena“ (GS 22,2)“ (KKC,
470). Zato je Crkva branila ,,punu
stvarnost Kristove ljudske duse, s
njezinim djelovanjima razuma i volje
1 Kristova ljudskog tijela. Usporedo je
morala podsjecati u svim prilikama
da je Kristova ljudska narav vlastita
boZanskoj osobi Sina BoZjega koja ju
je uzela. Sve ono Sto jest i Sto ¢ini u
njoj proizlazi iz ‘jednog od Trojstva.’
Sin BoZji, dakle, priopcuje svome
covjeStvu svoj osobni nacin
postojanja u Trojstvu. U svojoj dusi i
u svome tijelu Krist Jjudski izrazava
bozansko ponaSanje Trojstva (usp. Iv
14:9-10)“ (KKC, 470).

Kristova ljudska dusSa posjeduje
istinsku ljudsku spoznaju. Katolicki
nauk tradicionalno uci da je kao
covjek Krist posjedovao steCenu
Spoznaju, unosio novu spoznaju i
upravio je blazeno prema nebesima.
Kristova steCena spoznaja sama po
sebi nije mogla biti neogranicena.



,»,Isus je napredovao u mudrosti, u
dobi i u milosti kod Boga i kod ljudi
(Lk 2:52), 1 morao se zanimati za ono
Sto se u ljudskom stanju moze
dokuciti samo iskustvom (usp. Mk
6:38; 8:27; Iv 11:34)“ (KKC, 472). Krist,
na kojem ¢e pocivati Gospodnji Duh
sa svojim darovima (usp. 1z 11:1-3)
takoder posjeduje neposrednu
spoznaju koja se ne stjeCe uz
aktivnost, nego je posljedica izravnog
BoZjeg djelovanja prema ljudskom
razumu. Tako je , Krist u svom
ljudskom spoznavanju ocitovao
boZansku pronicavost koju je imao o
tajnim mislima ljudskih srdaca (usp.
Mk 2:8; Iv 2:25; 6:61)“ (KKC, 473).
Krist je posjedovao spoznaju koja se:
,PO svojem sjedinjenju s boZzanskom
Mudros$¢u u Osobi utjelovljene Rijeci,
u punini koristila znanjem vjecnih
nauma koje bijase doSao objaviti
(usp. Mk 8:31; 9:31; 10:33-34;
14:18-20, 26-30)“ (KKC, 474).



Zbog svih tih razloga mora se navesti
da je Krist kao Covjek bio nepogresiv:
priznati pogresku u njemu bilo bi
priznati je i u Rijeci, osobi koja
postoji u Kristu. Moramo imati na
umu da ,,ono Sto u tom podrucju kaze
da ne zna, izjavljuje drugdje da nema
poslanje da to objavi (usp. Dj

1:7)“ (KKC, 474). MoZemo shvatiti da
je s ljudske strane Krist bio svjestan
utjelovljene Rijeci 1 svoje misije
spasenja. [13] U neku ruku, katolicka
teologija, s obzirom na ¢injenicu da
je Krist dok je bio na zemlji bio
zahvacen Bogom neposredno, negira
postojanje kreposti vjere u Kristu
[14].

Protiv krivovjerja nastalih na temelju
monofizicizma koja prihvacaju da
Krist ima jedno naravno djelovanje i
jednu volju, Crkva na trecem
ekumenskom saboru u Carigradu
681.godine izjavljuje da ,,Krist ima
dvije volje i dva naravna djelovanja,
bozansko i ljudsko, ne



suprotstavljena, nego suradujuca,
tako da je utjelovljena Rijec, u
poslusnosti Ocu, ljudski htjela sve
ono Sto je boZanski odlucila s Ocem i
Duhom Svetim za naSe spasenje.
Kristova ljudska volja 'bez
protivljenja i opiranja slijedi, ili bolje
podredena je njegovoj boZanskoj i
svemogucoj volji' (DS 556)“ KKC, 475).
Ta pitanja su temeljna, buduci da se
izravno odnose na samog Krista i
naSe spasenje. Sv. Maksim
Ispovjednik predano je nastojao
objasniti tu doktrinu, uzimajuci pri
tome dobro nam poznatu Isusovu
molitvu u Maslinskom vrtu, u kojoj je
Kristova ljudska volja sjedinjena s
voljom OCevom (usp. Mt 26:39).

Dvojnost naravi, kao i dvojnost
djelovanja u Kristu, za posljedicu
ima: bozansko djelovanje koje
proizlazi iz njegove BoZje naravi i
ljudsko djelovanje koje proizlazi iz
njegove ljudske naravi. MoZemo
govoriti o teandri¢nim djelovanjima



koja se odnose na ljudska djelovanja
kada covjek postaje BoZji instrument;
to je slucaj kada Krist €ini ¢udesa.

Stvarnost utjelovljene Rijeci takoder
je pojasnjena u vrijeme vecih
kristoloskih kontroverzi u
patristiCkom razdoblju: spor oko
slika. Oslikavanje Krista na
freskama, ikonama, reljefima i sl.
seZe do drugog stoljeca.
Ikonoklasti¢na kriza u Carigradu
pocetkom osmog stoljeca zapocinje
dekretom cara. Stolje¢ima su se
teolozi opredjeljivali za ili protiv
upotrebe slika, ali obje su pozicije
mirno supostojale. Oni koji su bili
protiv slika smatrali su da BoZja
beskonacnost ne moZe opstojati
zatvorena ili omedena granicama
slikarstva. Medutim, kao $to je sv.
Ivan Damascanin naglasio, samo
utjelovljenje je ograni¢avanje
'neogranicene' Rijeci. ,Buduci da je
Rijec postala tijelom uzimajuci pravo
covjestvo, Kristovo je tijelo bilo



ograniceno. Zbog toga ljudski lik
Kristov moze biti 'stavljen pred

oCi' (Gal 3,1)“ (KKC, 476). Na
Nicejskom saboru 787. godine,
»,Crkva je priznala zakonitim
predstavljanje njegova lika 'Casnim i
svetim slikama'“ (KKC, 476). U stvari,
»pojedinacne oznake Kristova Tijela
izrazavaju bozansku osobu Sina
BoZjega. On je crte vlastitoga
ljudskog tijela ucinio toliko svojima
da se, prikazane na svetoj slici, mogu
Castiti, jer vjernik koji Stuje sliku
Stuje stvarnost onoga koji je na njoj
predstavljen.“[15]

Kristova duSa koja nije bila
esencijalno bozanska, vec ljudska,
bila je savrSena, poput dusa drugih
ljudi, putem posvetne milosti, koja je
»,Stalan dar, postojano i nadnaravno
stanje Sto usavrsuje dusu
osposobljavajuci je da Zivi s Bogom i
djeluje po njegovoj ljubavi® (KKC,
2000). Krist je svet kao Sto je
arkandeo Gabrijel objavio Mariji



prilikom navjeStenja (usp. Lk 1:35).
Kristovo Covjestvo je radikalno sveto,
izvor i uzor svetosti za sve ljude.
Utjelovljenjem, Kristova ljudska
narav uzdignuta je u najvise
jedinstvo s boZanskom osobom Rijeci
u koje svako stvorenje moze biti
uzdignuto. Iz glediSta Kristova
CovjeStva hipostatsko sjedinjenje
najveci je dar koji se mogao primiti,
poznat kao dar posvetne milosti.
Putem posvetne milosti Kristova je
dusa divinizirana promjenom koja
uzdiZe djelovanje duSe u ravninu
intimnog Zivota s Bogom, dajuci joj
nadnaravno djelovanje u
sudjelovanju koje drugacije ne bi
mogla posjedovati. Njegova punina
milosti ujedno podrazumijeva
postojanje ulivenih kreposti i darova
Duha Svetoga.

Od Kristove punine milosti mi svi
primismo milost na milost (Iv 1:16).
Tu milost i te darove podario je Krist,
ne samo u skladu sa svojim



dostojanstvom Sina vec i u skladu sa
svojim poslanjem kao novog Adama i
glave Crkve. Upravo zato i govorimo
o glavnoj milosti u Kristu, koja nije
odvojena od Kristove osobne milosti,
nego naglasava njegovo posvetno
djelovanje na Clanove Crkve. Crkva je
»Tijelo Kristovo“ (KKC, 805), , Tijelo
kome je Krist Glava, ona Zivi od
Njega, u Njemu i za Njega; On Zivi s
njome i u njoj“ (KKC, 807).

Srce utjelovljene Rijeci: ,Isus nas je
poznavao i ljubio, sve i svakog
pojedinog, za vrijeme svog Zivota, u
SV0joj smrtnoj borbi i u svojoj muci, i
za svakoga se od nas Zrtvovao: "Sin
BoZji me je ljubio i predao samoga
sebe za mene" (Gal 2,20). Sve nas je
ljubio ljudskim srcem. Zato se sveto
Srce Isusovo, probodeno zbog nasih
grijeha i zbog naseg spasenja, "uzima
kao glavni pokazatelj i znamen (...)
one ljubavi kojom boZanski
Otkupitelj stalno ljubi vjeCnog Oca i
sve Jjude" (KKC, 478).



José Antonio Riestra
Bibliografija

Katekizam katoli¢ke crkve ( KKC)
422-483

Benedict XVI - Joseph Ratzinger,
Jesus of Nazareth, London:
Bloomsbury Publishing, 2007, pp.
319-355

F. Ocdriz, L. F. Mateo Seco, and J. A.
Riestra, The Mystery of Jesus Christ: A
Christology and Soteriology Textbook,
Dublin: Four Courts Press, 1994

[1] Cf. Vatican Council II, Const.
Lumen Gentium, 9

[2] Council of Constantinople I,
Symbolum, DS 150; cf. Vatican
Council II, Const. Lumen Gentium, 55

[3] Cf. M. Sharkey (ed), International
Theological Commission, Texts and
Documents 1969-1985, San Francisco:
Ignatius Press, 1989



[4] Cf. DS 151 and 157-158

[5] Cf. Congregation for the Doctrine
of the Faith, Declaration Mysterium
Filii Dei, 21 February 1972, in AAS 64
(1972), 237-241

[6] Cf. DS 151 and 159
[7] Cf. DS290-295

[8] Cf. DS 301; Catechism of the
Catholic Church, 467

[9] Cf. Catechism of the Catholic
Church, 467

[10] Cf. Catechism of the Catholic
Church, 423

[11] Cf. Catechism of the Catholic
Church, 425

[12] Cf. Catechism of the Catholic
Church, 429

[13] Cf. International Theological
Commuission, 'The Consciousness of



Christ Concerning Himself and His
Mission' (1985), in Sharkey M. (ed),
International Theological
Commission, Texts and Documents
1969-1985. (San Francisco: Ignatius
Press, 1989)

[14] Cf. Congregation for the Doctrine
of the Faith, Notification, 26
November 2006, no. V

[15] Council of Nicaea II, DS 601

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-8-isus-krist-pravi-
bog-i-pravi-covjek/ (28.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-isus-krist-pravi-bog-i-pravi-covjek/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-isus-krist-pravi-bog-i-pravi-covjek/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-8-isus-krist-pravi-bog-i-pravi-covjek/

	Tema 8: Isus Krist, pravi Bog i pravi čovjek

