
opusdei.org

Tema 7: Uzvišeni
nadnaravni sklad i
iskonski grijeh

Prilikom stvaranja prvog
čovjeka i žene Bog ih postavlja
u stanje svetosti i izvorne
pravednosti. Također im je
omogućeno sudioništvo u
božanskom životu ispravnom
upotrebom njihove slobode.

25.12.2012.

Prethodne teme

 1. Uzvišeni nadnaravni sklad

https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469


Kad je Bog stvorio prvi ljudski par,
postavio ih je u stanje svetosti i
izvorne pravednosti i ponudio im
milost sudioništva u božanskom
životu (KKC 374, 375). Na taj su način
tradicija i učiteljstvo stoljećima
opisivali stanje raja u knjizi
Postanka. Teologija to stanje naziva
stanjem svetosti i izvorne
pravednosti, koje nije ostvarivo
našim prirodnim sposobnostima,
nego je izraz milosti, dara. Taj dar
nije uvjetovan ljudskom prirodom,
ali je u skladu sa stvaranjem čovjeka
na sliku i priliku Božju. Da bi se to
ispravno razumjelo, treba imati na
umu nekoliko gledišta:

a) Stvaranje čovjeka nije odvojeno od
nadnaravnog reda. Stvaranje nije
neutralno s obzirom na jedinstvo u
Bogu, nego je usmjereno prema
njemu. Crkva je oduvijek učila da je
naša konačna svrha nadnaravna
(usp. DH 3005), budući da smo
odabrani u Kristu prije postanka



svijeta, da budemo sveti i bez mane
pred njim (Ef 1:4). To znači da nije
nikada postojalo stanje „čisto
naravnog“, nego je od samoga
početka Bog ponudio Savez ljubavi
čovjeku.

b) Iako je smisao stvaranja čovjeka
prijateljstvo s Bogom, Objava nas uči
da se prvi ljudski par na početku
vremena pobunio i odbio zajedništvo
sa svojim Stvoriteljem. To je „istočni
grijeh“, a zovemo ga i pad; pad
čovjeka koji je prije toga bio uzdignut
u zajedništvo s Bogom. Kada je tako
izgubio Božje prijateljstvo, čovjek
nije bio sveden na ništavilo, nego je
nastavio biti čovjek, stvoreno biće.

c) Neispravno je zamišljati da je
božanski plan podijeljen u odvojene
odjeljke (kao da je Bog stvorio prvog
„potpunog“ čovjeka koji se
promijenio u lošega, a zatim drugog
„neokrnjenog“). Postoje različiti
načini u okviru jedne, jedinstvene



Božje namjere [1]. Utemeljeno na
činjenici da je prvi ljudski par nakon
grijeha izgubio neke darove, a druge
zadržao, kršćanska tradicija razlikuje
nadnaravni sklad (poziv na
prijateljstvo s Bogom i posebne
darove izgubljene grijehom) i
prirodno stanje (sve ono čime je
ljudski par obdaren od Boga kada ih
je stvorio i što ostaje usprkos
grijehu). Nadnaravno i naravno
(prirodno) nisu suprotstavljeni jedno
drugom, niti su neovisni jedno od
drugog, nego je naravno umetnuto i
usmjereno prema nadnaravnom od
samog početka. Nadnaravno
usavršava prirodno, a da ga ne
poništava. Istodobno treba
razlikovati jedno od drugog, jer kao
što pokazuje povijest spasenja,
besplatnost Božjeg dara milosti i
otkupljenja razlikuju se od
besplatnosti njegova dara stvaranja,
a daleko više od velikog očitovanja
Božje ljubavi i milosti [2].



d) Teško je opisati stanje nevinosti
koje su izgubili Adam i Eva [3] i o
čemu postoji malo podataka u knjizi
Postanka (usp. Post 1:26-31, 2:7-8,
15-25). To je i razlog zašto tradicija
općenito zaključuje o njihovu stanju,
posredno (o posljedicama grijeha
govori se u trećem poglavlju
Postanka), na osnovi darova koje su
naši prvi roditelji uživali i koje su
trebali prenijeti na svoje potomke.
Osim prirodnih darova koji
odgovaraju stanju čovjeka kao bića,
dobili su nadnaravne, npr. dar
posvetne milosti, koja ga adorira,
dovodi i poziva na gledanje Boga. Uz
to, kršćanska tradicija priznaje i
nadnaravne darove koje nisu tražili
po naravi, ali su s njom u skladu. Oni
su usavršili prirodu i čine
manifestaciju milosti. To su bili
darovi besmrtnosti, oslobođenja od
boli (neosjetljivost) i slobode od
požuda (cjelovitost) (usp. KKC, 376)
[4].



2. Istočni grijeh

Neposluhom čovjeka koji nije
poslušao zapovijed da ne jede
plodove sa zabranjenog stabla, Sveto
pismo uči da se na poticaj zmije (usp.
Post 3:1-13), na početku povijesti, naš
prvi roditeljski par pobunio protiv
Boga jer nisu odoljeli napasti da žele
„biti kao Bog“. Kao posljedica toga
primili su Božju kaznu gubeći velik
dio darova kojima su bili nadareni
(usp. Post 3: 16-19), te su protjerani iz
raja (usp. Post 3:23). Kršćanska
tradicija interpretira taj događaj kao
gubitak za nadnaravno i za
nadnaravne darove, te štetu koju čini
ljudskoj prirodi, iako potonja nije
šteta u suštini. Kao rezultat
neposluha, kojim je čovjek sam sebe
pretpostavio Bogu, čime je izgubio
milost izvorne svetosti (usp. KKC
398-399) i razorio izvorni sklad koji
je u njemu vladao, patnja i smrt
ulaze u povijest čovječanstva (usp.
KKC, 399-400).



Prvi je grijeh neposlušni izbor
Adama i Eve iza kojeg se nalazi
zavodnički glas zmije, koji
predstavlja Sotonu, palog anđela.
Objava govori o prethodnom grijehu
Sotone i anđela, koje je Bog stvorio
po naravi dobre, ali zbog grijeha ih
neopozivo odbacuje. Od čovjekova
prvog grijeha, stvaranje i povijest
pod utjecajem su zla, oca laži i
ubojice (Iv 8:44). Sotonina moć nije
beskonačna, daleko je inferiornija od
Božje snage. Ipak za svakoga čovjeka
i društvo prouzrokuje teške štete.
Božanska providnost dopušta to
djelovanje i ono je velika tajna (usp.
KKC 391-395).

U Bibliji Bog obećava Otkupitelja
(usp. Post 3,15). Otkupljenje baca
svjetlost na opseg i težinu čovjekova
pada, pokazujući nam čudo ljubavi
Boga koji ne napušta svoja stvorenja,
nego dolazi u susret čovječanstvu
kroz Kristovo djelo spasenja. „Treba
poznavati Krista kao vrelo milosti da



se prepozna Adam kao izvor
grijeha“ (KKC, 388). „Jer se otajstvo
bezakonja (2 Sol 2,7) rasvjetljuje
samo svjetlom otajstva pobožnosti (1
Tim 3, 16)“ (KKC, 385).

Crkva razumije da izvještaj o padu
upotrebljava slikovit govor o nečemu
što se dogodilo na početku ljudske
povijesti, svakako simboličnim
jezikom (usp. KKC, 390).
Tradicionalno (počevši od sv.
Augustina) taj pad naziva se „izvorni
grijeh“. Grijeh je prisutan u svijetu
nakon pogrešne upotrebe slobode
kao dijela stvorenja (najprije anđeli,
a zatim čovjek). Moralno zlo dakle ne
dolazi iz neprikladnog društvenog
sustava ili kao posljedica psihičke
slabosti, niti očito od Boga. Kršćanski
realizam suočava nas s vlastitom
odgovornošću: možemo činiti zlo kao
rezultat svoje slobode, a osobe
odgovorne za to nisu nitko drugi
nego mi sami (usp. KKC, 387).



Crkveno učenje oblikovalo je dogmu
o istočnom grijehu za razliku od
pretjeranog optimizma i
egzistencijalnog pesimizma (usp.
KKC, 406). Pelagije je smatrao da
čovjek može naravnom silom svoje
slobodne volje, bez nužne pomoći
Božje milosti, voditi moralno dobar
život i time je utjecaj Adamove
krivnje ograničavao na loš primjer.
Sabor u Kartagi (418.) odbacio je
takvo tumačenje, te na poticaj sv.
Augustina uči da postoji apsolutni
prioritet milosti, jer je ljudsko biće
ranjeno grijehom (usp. DH 223, 227;
usp. Sinodu u Orangeu 529.g.: DH
371-372). Na Tridentskom saboru
odbačeno je Lutherovo shvaćanje o
povezanosti izvornog grijeha i
požude te učenja o opravdanju i
suradnji čovjeka s milošću, te da
krštenje uistinu čovjeka čisti od
istočnoga grijeha. Međutim, kod
krštenih ostaje požuda ili žarište
grijeha. Požuda je ostavljena za
borbu i ne može škoditi onima koji



na nju ne pristanu i koji joj se po
milosti Krista Isusa snažno odupiru
(usp. DH 1511-1515).

To se ne treba identificirati s
Lutherovim tumačenjem da je
istočnim grijehom čovjek u korijenu
izopačen, a njegova sloboda
uništena. Grijeh je sklonost zlu i
nepopravljivo je stanje.

U srži Lutherova tumačenja, uz neku
novu interpretaciju trećeg poglavlja
Postanka, nalazi se krivo
razumijevanje odnosa između
psihičke egzistencijalne ravnine i
ontološke osnove, te onoga što je
individualno, a što kolektivno:

1) Premda postoje neki mitski
elementi u knjizi Postanka (mit je
ovdje priča koja govori o podrijetlu i
stoga se nalazi u kasnijoj povijesti),
pogrešno bi bilo interpretirati
narativne dijelove kao simboličko
objašnjenje pada čovječanstva i
početka stanja grijeha. Takvo



tumačenje mijenja povijesni događaj
u nešto što je „dio ljudske prirode“.
Paradoksalno, ako osjećaj krivnje
dovodi do toga da nas se prizna
„prirodnim“ grešnicima, onda to
dovodi do smanjivanja ili
ublaživanja naše osobne
odgovornosti za grijeh, jer bismo ga
bili u mogućnosti izbjeći. Umjesto
toga, istina je da grijeh pripada
čovjeku u njegovu povijesnom
stanju, a ne njegovoj izvornoj
prirodi.

2) Budući da neke posljedice grijeha
ostaju nakon krštenja, kršćani mogu
iskusiti sklonost prema zlu iako
osjećaju da su prožeti svetošću, što
možemo vidjeti u životima svetaca.
Iz te egzistencijske perspektive koja
nije jedina, a ni temeljna, predočuje
se krštenje koje, dajući milosni
Kristov život, briše istočni grijeh i
vraća čovjeka Bogu, kao djecu Božju
(usp. KKC, 405). Ontološki gledano,
kršćani se u stanju milosti nalaze



uistinu u Božjim očima. Lutherova
radikalizirana egzistencijska
perspektiva razumijeva zbilju samo
iz te perspektive i cjelokupnu
egzistenciju ontološki svodi na onu
obilježenom grijehom.

3) Postavlja se pitanje kako je istočni
grijeh postao grijehom svih
Adamovih potomaka, „misterij koji
ne možemo potpuno
razumjeti“ (KKC, 404). Biblija nas uči
da su naši prvi roditelji prenijeli
grijeh na cijelo čovječanstvo.
Poglavlje knjige Postanka govori o
tome što se dogodilo nakon pada
(usp. Post 4-11; KKC, 401), prava
provala grijeha preplavljuje svijet.
Povlačenjem paralele između Adama
i Krista, sv. Pavao kaže: „Neposluhom
jednoga čovjeka svi su postali
grešnici, tako i pravednost jednoga
(to jest Krista) – svim je ljudima na
opravdanje (usp. Rim 5:19; 5:18). Ta
nam paralela pomaže da shvatimo
ispravnu interpretaciju koja općenito



shvaća Adama kao zbirnu imenicu:
baš kao što je Krist samo jedan, a
istodobno je glava Crkve, tako je i
Adam samo jedan, a istodobno glava
čovječanstva [5]. Tim „jedinstvom
ljudskog roda svi su ljudi zahvaćeni
Adamovim grijehom, kao što su svi
zahvaćeni Kristovom
pravednošću“ (KKC, 404). Crkva
razumije izvorni grijeh naših
praroditelja koji je čovječanstvo
naslijedilo putem analogije. „Adam i
Eva čine osobni grijeh, ali taj grijeh…
koji će se svemu čovječanstvu
prenositi razmnožavanjem, to jest
prenošenjem ljudske naravi lišene
izvorne svetosti i pravednosti. Zato
se istočni grijeh naziva „grijehom“ na
analogan način, to je grijeh
„naslijeđen“, a ne „počinjen“, to je
stanje, a ne čin (KKC 404). Iako je
svakome „vlastit, istočni grijeh nema
ni u kojem Adamovu potomku biljeg
osobne krivnje“ (KKC, 405) [6]. Neki
ljudi teško prihvaćaju ideju
naslijeđenog grijeha [7], posebno



kada se ima na umu individualistički
pristup osobi i slobodi. Što ja imam s
Adamovim grijehom? Zašto bih
plaćao za nečiji tuđi grijeh? Takva
pitanja pokazuju nedostatak
razumijevanja za solidarnost koja
postoji među svim ljudskim bićima
stvorenima od Boga. Paradoksalno,
ali to nerazumijevanje se aktualno
može vidjeti kao čin prenošenja
grijeha svakog pojedinca. Drugim
riječima, izvorni grijeh nam
onemogućuje razumijevanje
dubokog osjećaja bratstva ljudske
vrste te tako čini mogućim njegovo
prenošenje.

Katekizam Katoličke Crkve uči da se,
suočeni s posljedicama grijeha i
njegovim sveopćim širenjem,
možemo zapitati: „Ali zašto Bog nije
spriječio da prvi čovjek sagriješi?„ Sv.
Leon Veliki odgovara: „Neizreciva
Kristova milost darovala nam je bolja
dobra od onih koja nam je demonska
zavist otela“ (Sermon, 73, 4). I sv.



Toma Akvinski: „Ništa se ne protivi
činjenici da je ljudska narav bila
određena za uzvišeniju svrhu nakon
grijeha; Bog doista pripušta zla da iz
njih izvuče veće dobro.“ Odatle riječi
svetog Pavla: „Gdje se umnožio
grijeh, nadmoćno izobilova
milost“ (Rim 5,20). I pjesma Exultet:
„O, sretne li krivice koja je zavrijedila
takva i tolikog Otkupitelja“ (Summa
Theologiae, III, 1,2,3), (KKC, 412).

3. Neki praktični zaključci

Glavna posljedica našega nauka o
uzvišenju nadnaravnog reda i
istočnog grijeha jest realizam, koji
treba voditi život kršćana. Oni
trebaju biti svjesni veličine djece
Božje i jada svoga grešnog stanja.
Ovaj realizam:

a) Sprečava naivan optimizam i
beznadan pesimizam, „omogućuje
jasno razlučivanje stanja čovjeka i
djelovanja u svijetu… Ne znati da
čovjek ima ranjenu i zlu sklonu



narav uzrokuje teške zablude na
području odgoja, politike, društvenog
djelovanja i morala“ (KKC, 407);

b) Omogućuje smireno povjerenje u
Boga, našeg milosrdnog Stvoritelja i
Oca, koji ne napušta one koje je
stvorio, uvijek oprašta i vodi sve
prema dobru, čak i usred nedaća.
„Ponavljaj: 'Omnia in bonum!', sve
što se događa, 'sve što mi se događa',
za moje je dobro… Prema tome, ovo
je ispravan zaključak: prihvati kao
dragu stvarnost to što ti se čini tako
mukotrpno“ [8].

c) Potiče stav duboke poniznosti, koji
nas dovodi do priznanja vlastitih
grijeha, do poticaja isprike za njih,
jer su to zla djela protiv samoga
Boga, a ne tek naš vlastiti nedostatak;

d) Pomaže nam razlikovati što je
svojstveno ljudskoj prirodi kao takvo
od posljedica rana grijeha naše
naravi. Nije sve što doživljavamo kao
spontano dobro. Ljudski život čini



borba: moramo se boriti ponašanjem
koje dolikuje čovjeku i kršćaninu
(usp. KKC, 409). „Cjelokupna tradicija
Crkve opisuje kršćane kao milites
Christi : vojnike Kristove, vojnike koji
donose mir drugima, a neprestano se
bore protiv svojih loših sklonosti“ [9].
Kršćani koji se boje protiv grijeha ne
gube ništa od onoga što život čini
dobrim i lijepim. Poprilično je
raširena lažna ideja o potrebi da ljudi
čine ono što se smatra grijehom, jer
je bez toga nemoguće živjeti vlastitu
autonomiju, a život bez grijeha je
zapravo dosadan život. Nasuprot
tome, vidimo lik Marije, bezgrješnog
začeća, koja nam pokazuje da je život
potpuno posvećen Bogu, daleko od
toga da bude dosadan. On zapravo
postaje pustolovina ispunjena
bezbrojnim iznenađenjima [10].

Santiago Sanz

Bibliografija

Katekizam Katoličke Crkve, 374-421



Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve, 72-78

Ivan Pavao II, Bog, Otac i Stvoritelj.
Kateheza o vjerovanju (vol.1),
Boston: Pauline Books and Media
1996, pp. 216 ff.

Denzinger-Schönmetzer (DH; DS),
Enchiridion Symbolorum, 36th ed
(Herder 1976), nos. 221-231; 370-395;
1510-1516; 4313

Ivan Pavao II, Memory and Identity,
London: Weidenfeld & Nicolson, 2005

Benedict XVI, Homily on the
Solemnity of the Immaculate
Conception, 8 December 2005

https://www.vatican.va/holy_father/
benedict_xvi/homilies/2005/
documents/hf_ben-
xvi_hom_20051208_anniv-vat-
council_en.html

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_en.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_en.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_en.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_en.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20051208_anniv-vat-council_en.html


Joseph Ratzinger, In the Beginning: a
Catholic understanding of Creation
and the Fall, London: T & T Clark,
1995

[1] DH 1511

[2] DH 1926

[3] Ova je poteškoća osobito danas
aktualna zbog utjecaja evolucionista
u pogledu na cjelovitost čovjeka.

[4] Sv. Augustin: O državi Božjoj

[5] Pio XII., Enciklika Humani
generis, DH 3897

[6] Tradicionalna razlika između
osobnog grijeha koji su počinili naši
prvi roditelji i stanje grijeha u kojem
su njihovi potomci rođeni

[7] Usp. Ivan Pavao II., Opća
audijencija, 24. rujna 1986, 1

[8] Sveti Josemaría, Brazda, 127, usp.
Rim 8:28



[9] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
74

[10] Usp. Benedikt XVI, Propovijed, 8.
prosinca 2005.

Santiago Sanz

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-7-uzviseni-
nadnaravni-sklad-i-iskonski-grijeh/

(13.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-7-uzviseni-nadnaravni-sklad-i-iskonski-grijeh/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-7-uzviseni-nadnaravni-sklad-i-iskonski-grijeh/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-7-uzviseni-nadnaravni-sklad-i-iskonski-grijeh/

	Tema 7: Uzvišeni nadnaravni sklad i iskonski grijeh

