
opusdei.org

Tema 7: Ljudska
sloboda

Crkva smatra da je sloboda
izuzetan znak Božje slike u
čovjeku. Sudjelovanje ljudi u
božanskom blaženstvu tako je
veliko dobro i toliko željeno od
božanske ljubavi, da je Bog bio
spreman riskirati kada je
čovjeka obdario slobodom. U
moralnom smislu, sloboda nije
toliko prirodno karakteristika
čovjeka koliko borba, plod
obrazovanja, moralnih vrlina i
Božje milosti.



7.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

Bog je čovjeka stvorio slobodnim

Sveto pismo nam govori da je Bog
stvorio čovjeka kao slobodno biće.
»On je bio taj koji je u početku stvorio
čovjeka i prepustio ga vlastitoj volji.
Ako hoćeš, čuvat ćeš zapovijedi, da
ostaneš vjeran njegovoj volji. Pred
tebe je stavio vatru i vodu, gdje god
hoćeš možeš uroniti svoju ruku. Pred
ljudima je život i smrt, i svakome će
se dati ono što sam odabere«[1].

Crkva smatra da je sloboda »izuzetan
znak Božje slike u čovjeku«[2]. A
ujedno nas poučava zašto i s kojim
ciljem nam je dana sloboda: »Bog je
naime htio čovjeka dati u ruke
vlastite odluke tako da sam od sebe
traži svoga Stvoritelja i da slobodno

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-7-ljudska-sloboda?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


prianjajući uza nj dođe do potpuna i
blažena savršenstva«[3]. Stvarajući
čovjeka na svoju sliku i priliku, Bog
ostvaruje svoj naum da stvori bića
koja su sposobna sudjelovati u
njegovom vlastitom božanskom
životu i stupiti u zajedništvo s njim.

Da bi čovjek mogao slobodno
prionuti uz Boga, kako kaže
konstitucija Gaudium et spes,
potrebno je da čovjek bude slobodan,
to jest sposoban spoznati i
samostalno se odlučiti za dobro. To u
čovjeku, koji je ograničeno i
pogrešivo biće, povlači za sobom
tužnu mogućnost da zloupotrijebi
slobodu koju mu je Bog dao, zaniječe
dobro i odluči se za zlo. Ali kad ne bi
bio istinski slobodan, čovjek ne bi
mogao sudjelovati u Božjoj sreći, koja
se sastoji u poznavanju i ljubavi
prema Vrhovnom dobru koje je sam
Bog. Zvijezde slijede točno zakone
koje im je Bog dao, ali ne mogu
spoznati i voljeti, pa stoga ne mogu



sudjelovati u Božjoj sreći. Kao što
piše sveti Josemaría, »samo mi ljudi -
ovdje ne govorim o anđelima -
sjedinjujemo se sa Stvoriteljem
korištenjem naše slobode«[4].
Sudjelovanje ljudi u božanskom
blaženstvu tako je veliko dobro i
toliko željeno od božanske ljubavi, da
je Bog bio spreman riskirati kada je
čovjeka obdario slobodom. Da bismo
sve ovo bolje razumjeli, sada ćemo
razmotriti različita značenja u
kojima se govori o slobodi, bit
slobode, a zatim slobodu gledanu sa
stajališta povijesti spasenja.

2. Dimenzije ljudske slobode 

Ljudska sloboda ima nekoliko
dimenzija. Sloboda od prisile je ona
koju uživa osoba koja može činiti u
svijetu ono što je odlučila učiniti, a
da joj drugi to ne nameću ili je u
tome sprječavaju. Sloboda se
općenito na ovaj način shvaća u
području prava i politike pa tako



govorimo o slobodi izražavanja,
slobodi okupljanja itd., što znači da
nitko ne može legitimno spriječiti
osobu da izrazi svoje misli ili da se
sastaje s kim ona želi, uvijek unutar
granica utvrđenih zakonom. Ta
sloboda je primjerice uskraćena
zatvorenicima ili ratnim
zarobljenicima. 

Sloboda izbora ili psihička sloboda
znači odsutnost unutarnje nužnosti
izbora jedne ili druge stvari. Nije
riječ više o mogućnosti djelovanja,
već o mogućnosti autonomnog 
odlučivanja, na koje ne utječe
unutarnji determinizam, to jest,
unutarnja sila koja nije u skladu s
našom voljom i koja vodi nužnom
odabiru jedne stvari, sprječavajući
odabir drugih mogućih alternativa.
Psihička sloboda je sposobnost
samoodređenja. Određene akutne
psihičke bolesti, neki lijekovi ili
stanje velike uznemirenosti (u
slučaju požara, na primjer) mogu nas



potpuno ili djelomično lišiti psihičke
slobode.

Moralna sloboda je sloboda koju
uživa osoba koja ne robuje lošim
strastima, porocima ili grijehu. U
ovom smisli, sloboda nije toliko
prirodna karakteristika osobe koliko
borba, plod obrazovanja, moralnih
vrlina koje posjedujemo i Božje
milosti. Sveto pismo i Učiteljstvo
Crkve često govore o slobodi u tom
smislu, govoreći da nas Krist
oslobađa. 

3. Suština slobode 

U tri dimenzije koje smo upravo
objasnili, sloboda se pojavljuje kao
poricanje nečega. Sloboda poriče
postojanje vanjskih zapreka za
djelovanje, unutarnjih uvjeta za
odabir i moralnih zapreka za njezino
ispravno korištenje. Odsutnost tih
zapreka, uvjeta i prepreka je uvjet da
čovjek bude slobodan, ali ne očituje
pozitivnu bit slobode. Bog je



slobodan, a njegova sloboda ne može
biti poricanje vanjske ili unutarnje
uvjetovanosti koju on niti ima niti
može imati. Sloboda se mora
sastojati od nečeg drugog osim pukog
odsustva određujućih uvjeta. 

Doista, bit slobode (ono što se nužno
mora dati da bi slobode bilo) i njezin
vlastiti čin jest autonomno prianjanje
uz dobro, odnosno ljubav prema
dobru, što je čin par excellence
slobode. Sloboda i ljubav su
ujedinjene: nema prave ljubavi koja
nije besplatna, niti prave slobode
koja se ne ostvaruje kao ljubav
prema nečemu ili nekome. Božja,
Kristova i ljudska sloboda izražava se
kao prepoznavanje i ljubav prema
dobru kao takvom, samo zato što je
ono dobro. 

Autonomna privrženost dobru,
mnogo više od mogućnosti izbora
između raznih alternativa, izražava
bit slobode. Za dobru majku, ne



voljeti svoje dijete ne predstavlja se
kao moguća alternativa, ali to ne
znači da voljeti svoje dijete više nije
slobodan izbor. Ni žrtva koju ta
ljubav podrazumijeva ne umanjuje
njezinu slobodu. Ovako je to objasnio
sveti Josemaría: »Gledajte, kada se
majka žrtvuje iz ljubavi prema svojoj
djeci, ona je izabrala i, prema mjeri
te ljubavi, će se očitovati i njezina
sloboda. Ako je ta ljubav velika,
sloboda će se pokazati plodnom, a
dobro djece proizlazi iz te blažene
slobode, koja pretpostavlja predanje,
i dolazi iz tog blagoslovljenog
predanja, koje je upravo sloboda«[5].

Požrtvovnost i predanost onome što
volimo izraz su slobode, jer su to
požrtvovnost i predanost koji se
rađaju iz ljubavi, a ljubav ne može
biti neslobodna. U molitvi u
maslinskom vrtu Kristu je bilo jako
teško nositi ljudske grijehe i suočiti
se sa svojom otkupiteljskom mukom,
ali Krist se slobodno odrekao svog



života: »Zbog toga me i ljubi Otac što
polažem život svoj da ga opet
uzmem. Nitko mi ga ne oduzima,
nego ja ga sam od sebe polažem.«[6].
Osim toga, sklonost zlu zbog istočnog
grijeha u nama može otežati
slobodno pristajanje uz dobro. Kao
što je rekao sveti Josemaría,
»oprečnost između slobode i
predanja nedvosmislen je znak da je
ljubav nepotpuna, budući da sloboda
prebiva u njoj[7].« Kad ne bi bilo
autonomne privrženosti dobru koje
zahtijeva žrtvu, kad se dobro koje
uključuje žrtvu ne bi voljelo istinski,
tada bi postojala suprotnost između
slobode i predanosti koju to dobro
uključuje. »Želio bih to da se to ureže
duboko u svačije srce: sloboda i
predanost ne proturječe jedna
drugoj; međusobno se
nadopunjavaju. Sloboda se može dati
samo iz ljubavi; Drugu vrstu slobode
ne mogu pojmiti. Ne radi se tu o igri
riječi, više-manje pogođenoj. U
dobrovoljnom predanju, u svakom



trenutku te predanosti, sloboda
obnavlja ljubav, a obnavljati sebe
znači biti neprestano mlad,
velikodušan, sposoban za velike
ideale i velike žrtve«[8].

4. Sloboda s povijesno-spasenjskog
gledišta 

Sveto pismo promatra ljudsku
slobodu iz perspektive povijesti
spasenja. Zbog prvog pada, sloboda
koju je čovjek primio od Boga bila je
podvrgnuta ropstvu grijeha, iako nije
bila potpuno pokvarena[9]. Sveti
Pavao jasno potvrđuje, posebno u
Poslanici Rimljanima, da je grijeh
koji je ušao u svijet kao rezultat
Adamova grijeha jači od ljudske
inteligencije i volje, pa čak i od
Mojsijeva zakona koji je učio što
činiti, ali nije dao snagu da to
možemo uvijek činiti. Svaki od
ljudskih grijeha je slobodan čin,
inače ne bi bili grijesi, ali se sila
grijeha očituje u tome da zapravo,



gledajući stvari u cjelini, ljudi, bez
milosti Kristove, neće moći uvijek
izbjegavajte grijeh jer je njihova
inteligencija pomračena i njihova
volja oslabljena. Po svome slavnom
križu, naviještenom i pripremljenom
u Starom zavjetu, »Svojim slavnim
Križem Krist je postigao spasenje
svih ljudi. Otkupio ih je od grijeha
koji ih je držao u ropstvu.[10]« Uz
Kristovu milost, ljudi mogu izbjeći
grijeh, kao što se vidi ne samo u
životima kanoniziranih svetaca, već i
u životima tolikih kršćana koji žive u
milosti i izbjegavaju ozbiljne grijehe,
a gotovo uvijek čak i namjerne lake
grijehe. Surađujući s milošću koju
Bog daje po Kristu, čovjek može
uživati punu slobodu u moralnom
smislu: »Za slobodu nas Krist
oslobodi«[11]. Mogućnost da čovjek
zgriješi nije potakla Boga da mu
oduzme slobodu. Čovjekova potreba
da bude slobodan da bude sretan čini
da Bog ozbiljno shvaća ljudsku
slobodu i posljedice koje naša



slobodna djela imaju u vremenu[12].
Način na koji je otkupljenje izvršeno
Kristovom krvlju[13] potvrđuje Božju
vrijednost i poštovanje ljudske
slobode. Naša sloboda je istinska
sloboda, njezino korištenje ima
veliku vrijednost, pozitivnu ili
negativnu, i podrazumijeva
odgovornost.

5. Sloboda i moralno dobro

Kao što je rečeno, sloboda je
usmjerena na moralno dobro tako da
njezino posjedovanje čini čovjeka
sretnim. Da bi to dobro prepoznao i
držao ga se, čovjeku na raspolaganju
stoji moralni zakon, a to je
sposobnost raspoznavanja dobra i zla
u stvarnosti prema Božjim
planovima koji su uvijek dobri. Drugi
ljudski zakoni također vode dobru
kada su u skladu s moralnim
zakonom.

U svakom slučaju, ponekad neki
smatraju da im je sloboda već



određena zakonom, kao da sloboda
počinje tamo gdje zakon prestaje i
obrnuto.

Stvarnost je da slobodno ponašanje
usmjerava svaku osobu u skladu s
njezinim znanjem o dobru i zlu: ona
tako slobodno čini ono što zna da je
dobro i slobodno izbjegava ono što
smatra lošim. Moralni zakon je poput
svjetla koje olakšava odabir dobra i
izbjegavanje zla. 

Iz tog razloga, ono što se protivi
moralnom zakonu je grijeh, a ne
sloboda. Zakon svakako ukazuje da je
potrebno ukloniti želju da činimo
grešna djela koju čovjek može
iskusiti: želju za osvetom, nasiljem,
krađom itd., ali ta moralna naznaka
nije protivna slobodi, koja uvijek
čovjeku ostavlja mogućnost da
slobodno odabere dobro, niti
podrazumijeva određenu prisilnu
upotrebu slobode, koja nam uvijek
ostavlja žalosnu mogućnost da



sagriješimo. »Činiti zlo nije
oslobođenje, već ropstvo [...] Možda
će netko reći da se ponašao u skladu
sa svojim preferencijama, ali neće
uspjeti izgovoriti glason istinske
slobode: jer je postao rob onoga za
što se odlučio , a odlučio se za
najgore, za odsutnost Boga, i tu nema
slobode«[14].

Druga je stvar što ljudski zakoni i
propisi, zbog općenitosti i
jezgrovitosti izraza kojima su
izraženi, ne moraju ni u jednom
konkretnom slučaju biti vjeran
pokazatelj onoga što odlučna osoba
mora učiniti. Formirana osoba zna
da u ovim specifičnim slučajevima
mora učiniti ono za što sigurno zna
da je dobro[15]. Ali nema slučaja u
kojem je dobro činiti intrinzično loše
radnje, odnosno zle radnje koje su
zabranjene propisima prirodnog
moralnog zakona ili božansko-
pozitivnog zakona (preljub,
namjerno ubojstvo itd.)[16].



Kao što je prije rečeno, čovjek može
zloupotrijebiti svoju slobodu, jer su i
njegovo znanje i njegova volja
pogrešivi. Ponekad moralna savjest
griješi i smatra dobrim ono što je
stvarno loše, ili lošim ono što nije
stvarno loše. Zbog toga ispravno
korištenje slobode i postupanje po
vlastitoj savjesti nije uvijek isto, zbog
moguće pogreške savjesti. Stoga je
važno dobro je odgojiti, tako da je
moguće izbjeći pogreške u prosudbi
koje često čine ljudi koji su
nedovoljno obrazovani ili, još više,
oni koji imaju uvjerenja iskrivljena
porokom, neznanjem ili površnošću. 

6. Poštivanje slobode 

Iz svega što je do sada rečeno može
se zaključiti da je sloboda veliki dar
Božji, da nosi sa sobom ogromnu
osobnu odgovornost i da ljudi —
ljudske, građanske i crkvene vlasti —
ne smiju ograničavati iznad zakona i
jasnih odredbi građanskog i



crkvenog društva. U tu svrhu sveti
Josemaría je napisao: »Potrebno je
voljeti slobodu. Izbjegavajte tu
zloupotrebu koja kao da se
pogoršava u današnje vrijeme - očita
je i nastavlja se zapravo očitovati u
nacijama diljem svijeta - koja otkriva
želju, protivno zakonitoj neovisnosti
ljudi, da se sve prisili da formiraju
jedinstvenu skupinu u onome što je
diskutabilno, da se stvore
privremene doktrinarne dogme; i
brani taj lažni kriterij pokušajima i
propagandom skandalozne naravi i
sadržaja, protiv onih koji imaju
plemenitost ne pokoriti se […].
Moramo braniti slobodu. Slobodu
članova, ali čineći jedno mistično
tijelo s Kristom, koji je glava, i s
njegovim namjesnikom na zemlji«[17].

Također međuljudski odnosi, izvan
djelokruga ljudske vlasti, moraju biti
vođeni poštovanjem slobode i
razumijevanjem različitih gledišta. I
taj isti stil mora biti stil kršćanskog



apostolata. »Volimo slobodu, prije
svega, ljudi kojima nastojimo pomoći
da se približe Gospodinu, u
apostolatu prijateljstva i povjerenja,
na koji nas sveti Josemaría poziva da
ga činimo svjedočanstvom i riječima
[...] Istinsko prijateljstvo
podrazumijeva iskrenu međusobnu
privrženost, što je istinska zaštita
međusobne slobode i privatnosti«[18].

Poštivanje slobode drugih ne znači
da smatramo da je dobro sve što
drugi ljudi čine slobodno. Ispravno
korištenje slobode pretpostavlja
znanje o tome što je dobro za
svakoga. Predlaganje ili podučavanje
drugih onome što je uistinu dobro
nije napad na slobodu drugih. To što
slobodna osoba predlaže drugoj
jednako slobodnoj osobi istinu,
obrazlažući razloge koji je podupiru,
uvijek je dobro. Ono što ne treba
činiti je nametanje istine fizičkim ili
psihičkim nasiljem. Samo legitimna
vlast može upotrijebiti prisilu u



slučajevima i na način predviđen
poštenim zakonima. 

Ángel Rodríguez Luño

Temeljna bibliografija

—Katekizam Katoličke Crkve,
1730-1748.

— sveti Josemaría, homilija Sloboda,
dar Božji, u Prijatelji Božji, 23-38.

Preporučena bibliografija

—Fernando Ocáriz, Pastoralno
pismo, 9-I-2018.

—E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, str. 269-289.



Noviju verziju tog teksta možete
pronaći na https://
www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental04.pdf

[1] Si15, 14-18. Vidjet također Dt 30,
15-19.

[2] Gaudium et spes, br. 17; usp. 
Katekizam, br. 1731

[3] Gaudium et spes, br. 17

[4] sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
24.

[5] sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
30.

[6] Iv 10, 17-18

[7] sveti Josemaría, lipanj 1972., don
Javier citirao u Carta 14-II-1997, br.
15.

https://www.eticaepolitica.net/
https://www.eticaepolitica.net/
https://www.eticaepolitica.net/
https://www.eticaepolitica.net/corsodimorale/


[8] sveti Josemaría, Prijatelji Božji, br.
31.

[9] Katekizam, br. 1739-1740.

[10] Ibid., br. 1741.

[11] Ga 5, 1; usp. Katekizam, br. 1742.

[12] Kao što je prije rečeno, »Pred
čovjekom je i život i smrt: što on više
voli, to će mu se dati«(Si 15, 17).

[13] Usp. Ef 1, 7-8.

[14]sveti Josemaría, Sloboda, dar Božji,
u Prijatelji Božji, br. 37.

[15]usp. sveti Toma Akvinski, Summa
Theologiae, I-II, q. 96, a. 6 i II-II, q.
120.

[16]usp. Ivan Pavao II., Veritatis
splendor, br. 76, 80, 81 i 82.

[17] sveti Josemaría, Carta 9-I-1932, br.
1-2, u svesku: Josemaría Escrivá de
Balaguer, Cartas I, ed. crítica



preparada por L. Cano, Rialp, Madrid
2020.

[18] Fernando Ocáriz, Carta pastoral 9-
I-2018, br. 14.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-7-ljudska-sloboda/
(24.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-7-ljudska-sloboda/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-7-ljudska-sloboda/

	Tema 7: Ljudska sloboda

