
opusdei.org

Tema 6: Ljudsko
biće, slika Božja

Čovjek je jedino stvorenje koje
je sposobno znati i voljeti izvan
onoga što je materijalno i
konačno. Ako nam je Bog dao
duh, to je zato da ga upoznamo
i ljubimo: stvaranje čovjeka na
sliku Božju podrazumijeva
mogućnost ostvarenja odnosa u
kojem postoji međusobna
komunikacija. Ljudsko biće, kao
slika Božja i dionik Njega koji je
ljubav, biće je sposobno za
ljubav.



6.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

1. Čovjek stvoren na sliku Božju

Knjiga Postanka nam govori da »Bog
stvori čovjeka na svoju sliku, na sliku
Božju stvori ga, muško i žensko stvori
ih«[1].

Ovo je nedvojbeno otkriće od najveće
važnosti. Nakon stvaranja
materijalnog svijeta, biljnog svijeta i
životinjskog svijeta, Bog stvara -
ovdje ne govorimo o svijetu anđela -
ljudsko stvorenje. Postoji jasna i
radikalna razlika između neljudskih i
ljudskih bića: samo su ljudi slika
Božja; po njima se Bog očituje puno
više od same činjenice da ih je On
stvorio; oni su dionici božanstva na
superiorniji način od ostatka
stvorenog svijeta, iako, logično je da

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-6-ljudsko-biceslika-bozja


ta sličnost ne poništava razliku
između ljudske i božanske prirode.
Ljudska osoba, stvorena na sliku
Božju, biće je i tjelesno i duhovno.
»Biblijska priča izražava ovu
stvarnost simboličnim jezikom kada
to potvrđuje „Jahve, Bog, napravi
čovjeka od praha zemaljskog i u
nosnice mu udahne dah života. Tako
postane čovjek živa duša.”(Pos 2,
7)«[2].

Taj posredni položaj čovjeka, između
materijalno-životinjskog svijeta i
božanstva, mogu zanijekati obje
krajnosti. U prvom slučaju, čovjek se
postavlja kao apsolutni gospodar
sebe i svega stvorenog; u drugom,
ljudsko biće se smatra jednostavnim
proizvodom životinjske evolucije,
bez obzira na to koliko je složeno
zamišljeno, lišeno duhovnosti i
slobode.

No, da bismo izbjegli ove dvije
pogreške i lakše prihvatili ovu istinu



vjere, dovoljno je razmisliti o
iskustvu našeg načina postojanja.

S jedne strane, evidentna su mnoga
ograničenja koja očituju i
konstituiraju našu ograničenost: na
primjer, nismo u mogućnosti učiniti
sve što želimo (bilo zbog vanjskih ili
unutarnjih prepreka). Događaju nam
se mnoge stvari koje ne
kontroliramo, niti želimo ili
predviđamo; živimo u protoku
vremena i događaja koje ne možemo
preokrenuti ili zaustaviti. Dakle, naša
konačnost je evidentna.

No, s druge strane, ništa manje nisu
očigledne i određene osobine našeg
života koje izmiču ovoj konačnosti,
koje ga na neki način čine poroznim
ili ga otvaraju prema beskonačnom.
Za početak, potvrđujemo
iznenađujuću činjenicu da, budući da
smo ograničeni, to znamo ili smo
toga svjesni; jer ako znamo da smo
ograničeni, to je zato što naše



razumijevanje nekako prelazi
granicu svoje vlastite konačnosti.
Osim toga, a uz poštivanje navedenih
ograničenja, zasigurno ne postižemo
mnoge stvari koje želimo, ali ih
možemo zamisliti i željeti, čak i ako
ih je nemoguće postići. Neizbježno je
da se susrećemo s nekontroliranim
događajima, ali im se uvijek možemo
oduprijeti ili pred njima zauzeti
unutarnji stav. Vrijeme doista prolazi
za nas i u nama na nužno
nepovratan način, ali mi uvijek
živimo u kontinuiranom i trajnom
„sada” iz kojeg možemo promišljati i
osmišljavati prošlost, a na neki način
i budućnost.

Ukratko, nedvojbeno smo ograničeni
živeći u konačnom materijalnom
svijetu; ali također primjećujemo
sposobnost da se distanciramo ili
odvojimo od uvjetovanosti
konačnosti. Ova sposobnost je
moguća samo ako smo duhovni, i u
tome vidimo ono što nas čini



sličnima Bogu, beskonačnom i
apsolutnom Duhu.

Određena humanistička teorija tvrdi
da podupire ideju o ljudskom biću s
duhom, ali ograničenom duhu — više
ili manje prosvijetljenom — koji niti
je slika Boga niti je stoga usmjeren
prema Njemu. Takva koncepcija je
problematična i teoretski, budući da
je priroda duha sama po sebi da
sudjeluje u apsolutu i teži mu; kao i
praktično, jer osobno i povijesno
iskustvo pokazuje da prekid odnosa s
Bogom završava razvodnjavanjem
dostojanstva ljudske osobe. »I nema
druge alternative. Na zemlji su
moguća samo dva načina življenja: ili
živite nadnaravnim životom ili živite
životinjskim životom«[3].

2. Ljudsko biće: stvoreno ljubavlju,
stvoreno da voli

To što je »Bog stvorio čovjeka na
svoju sliku« također podrazumijeva
dvije temeljne tvrdnje: da smo



stvoreni iz ljubavi i da smo stvoreni
da volimo.

Kao prvo, ako je Bog savršen i
apsolutan, on ne treba ništa i nikoga.
Iz navedenog slijedi da je Bog
apsolutno transcendentan i
slobodan; to jest, da nije stvorio svijet
ili čovjeka iz nužde, nego slobodno.
Stvaranje je besplatni dar od Boga:
drugim riječima, sve stvoreno djelo
je njegove ljubavi. Moramo odbaciti
česta iskušenja da podložimo Boga ili
Božju volju našoj logici ili našim
uvjetima.

Drugo, ako nas je Bog stvorio na
svoju sliku, to je da uspostavimo
mogući odnos s čovjekom. Drugim
riječima, ako nas je Bog učinio
sposobnima za spoznaju i ljubav
izvan onoga što je materijalno i
konačno, ako nas je stvorio s duhom,
to je zato da ga poznajemo i volimo.

»Od svih vidljivih stvorenja samo je
čovjek „sposoban upoznati i ljubiti



svoga Stvoritelja” (Gaudium et spes,
12,3). Čovjek je „jedino stvorenje što
ga je zbog njega samoga Bog
htio” (Gaudium et spes, 24,3), on je
jedini pozvan da spoznajom i
ljubavlju dijeli Božji život. U tu je
svrhu stvoren i to je temeljni razlog
njegova dostojanstva«[4].

S druge strane, može se reći da
stvaranje čovjeka na sliku Božju
podrazumijeva mogućnost odnosa u
kojem postoji međusobna
komunikacija. Ali inicijativa te
komunikacije, ako se odnosi na
intimu, može doći samo od Boga,
budući da ljudska prirodna spoznaja
sama po sebi ne može pristupiti
Božjoj intimi (dapače, niti bilo kojoj
drugoj intimi ako joj se ne otvori). I
to je ono što je Bog zapravo učinio:
Bog nam se objavio, priopćio nam je
svoju najintimniju narav. Ta duboka
objava dolazi nam na najeksplicitniji
način preko svetog Ivana: »Bog je
ljubav«[5].



To znači da je ljudsko biće, slika
Božja i dionik u Njemu, koji je ljubav,
biće sposobno za ljubav: to je njegova
bit i najdublja definicija, koja
određuje ono što jest i postaje, »jer
čovjek je onakav kakva je njegova
ljubav«[6]; a sposoban je za ljubav jer
je, stvoren ljubavlju, već primio tu
ljubav, bio je prvi ljubljen: »U tom je
ljubav, ne da smo mi ljubili Boga,
nego da je on ljubio nas«[7];»Mi dakle
ljubimo Boga, jer nas je on najprije
ljubio[8]«. Zato je sav dinamizam
moralnog života, kreposti, oblikovan
ljubavlju, milosrđem. «Milosrđe
upravlja djelima ostalih kreposti do
konačnog cilja, i zbog toga također
daje oblik drugim vrlinama. Stoga se
kaže da je to oblik vrlina«[9].

3. Dimenzije ljudskog bića:
inteligencija, volja, naklonosti

Definiranje čovjeka kao ljubavnika ili
sposobnog za ljubav može biti
dvosmisleno ovisno o tome što se



podrazumijeva pod ljubavlju, termin
koji se trenutno koristi preširoko i
raznoliko. Općenito, može se reći da
je ljubav želja ili barem gajenje želje,
ali ljudsko biće može željeti na
različite načine (egoistično ili
altruistički), na različitim razinama
svoje prirode (osjetilno ili duhovno) i
različite objekate (na primjer,
inferiornije ili superiornije u odnosu
na samog čovjeka, objekte koji su po
sebi dobri ili loši, itd.) koji različito
karakteriziraju tu želju i, prema
tome, subjekt koji ih želi. Svjetlo
vjere nam govori da je način ljubavi
koji je najtipičniji za ljudsko biće,
sliku Božju, ljubiti onako kako On
ljubi.

Ljubiti poput Boga ili ljubiti duhovno
znači, ukratko, voljeti slobodno u
istini i s istinom. Drugim riječima, to
znači uzdizanje afektivnosti na
razinu na kojoj razum u njoj razabire
istinu ili laž, ispravnost ili
neispravnost, te otvara ili usmjerava



ljubav prema drugome; što se, očito,
može učiniti samo slobodno ili
dobrovoljno. Radi se, dakle, o
stavljanju u igru tri temeljne
dimenzije ljudskog bića kao duha:
inteligencije ili logosa koji lucidno i
apsolutno razaznaje vrstu ljubavi i
otvara je prema drugim ljudima;
volje koja slobodno odlučuje kako
odgovoriti na taj lucidan zahtjev pun
ljubavi u isto vrijeme; i afektivnosti
koja, u svom najdubljem i
najuzvišenijem obliku, ispravno
sačinjava ljubav.

Očito, u sebi također vidimo ne-
duhovnu razinu kojoj nedostaje
lucidnosti, slobode ili autentične
ljubavi. Dakle, radi se o integraciji
ove tri ljudske dimenzije u njihovu
višu ili duhovnu razinu; ne
popuštajući, dakle, redukcionizmima
koji u osnovi pretpostavljaju ideju o
čovjeku kao materijalnom,
životinjskom ili društvenom biću.



Na ovom duhovnom planu,
inteligencija i ljubav idu ruku pod
ruku skladno i istovremeno. „Um i
ljubav nisu dvije odjeljene stvarnosti:
postoji ljubav bogata umom te um
pun ljubavi.”[10].»Zapravo eros i agape
- uzlazna ljubav i silazna ljubav -
nikada se ne mogu potpuno odijeliti
jedno od drugoga. Štoviše obje, u
svojim različitim aspektima, nalaze
prikladno jedinstvo u jednoj
stvarnosti ljubavi, to se općenito više
ostvaruje prava narav ljubavi.
Premda je eros u početku više
označen požudom i uzlazan - zbog
očaranosti velikim obećanjem sreće -
u približavanju drugom sve će manje
i manje postavljati pitanje o samome
sebi, tražit će sve više sreću drugoga,
sve će se više brinuti za njega,
darovat će se i željet će »biti ondje
za« drugoga. Na taj se način element 
agape ucjepljuje u njega, u
suprotnom eros osiromašuje i
propada i gubi također svoju vlastitu
narav. S druge strane, čovjek ne



može živjeti niti isključivo u
nesebičnoj, silaznoj ljubavi. Ne može
uvijek samo darivati, mora također
primati. Onaj koji hoće darivati
ljubavi, mora je i sam primati kao
dar.«[11]

4. Ljudska društvenost

Otkrivajući nam svoju bit kao ljubav,
Bog nam je otkrio i nešto od toga
kako ljubi; i ne samo kako voli
ljudska stvorenja, nego kako voli
samoga sebe. Bog ljubi međuosobno;
Bog je Trojstvo, trojstvo ljudi koji
poznaju i vole jedni druge. Dakle, ako
smo slika Božja, pozvani smo tako
ljubiti i već imamo u sebi trag ili
sudjelovanje te međuljudske ljubavi.

Ta se dimenzija ljubavi, ljubavi
prema drugome, može nazreti već u
prirodnom iskustvu ljubavi i
doživljaju drugoga kao druge osobe.
S jedne strane, ako je ljubav želja,
ona se kreće, ona je pokret; a
prirodno je da subjekt izlazi iz sebe



prema onome koji je superioran nad
njime i prema drugim ljudima. S
druge strane, autentično iskustvo
koje imamo o drugima nije
jednostavno iskustvo drugih
„objekata” na koje možda reagiramo
ako to želimo; to je prije iskustvo
drugih „subjekata” koji od nas već
traže odgovor, pred kojima se
osjećamo primarno izazvani.
Zauzvrat, ovo prirodno otkriće čini
se pojačano istinom vjere koju smo
razmatrali, ljudsko biće kao slika
Božja. Doista, ako je drugi slika Božja,
voljeti drugoga znači voljeti sliku
Božju, voljeti nekoga koga Bog voli,
voljeti samoga Boga.

Dakle, ljubav je u biti međuljudska
ljubav: » Budući da je ljubav puna
istine, čovjek je može pojmiti u
njezinu vrijednosnome bogatstvu te
je drugima dijeliti i priopćavati je.
Naime, ljubav je »logos« koji stvara
dija-log(os), a time i komunikaciju i
zajedništvo. (...) Istina otvara i



združuje umove u logos ljubavi - a to
je navještaj i kršćansko
svjedočanstvo sebedarja.«[12]. Zato
Novi zavjet iznosi zapovijedi ljubavi
prema Bogu i ljubavi prema
bližnjemu zajedno, tako da jedna
vodi drugoj: ljubav prema Bogu vodi
ljubavi prema bližnjemu[13], a ljubav
prema bližnjem vodi ljubavi prema
Bogu. »Ako voliš svog brata,
potrebno je da voliš istu ljubav.
Dakle, „ljubav je Bog”, stoga je
potrebno da onaj koji ljubi brata
svoga ljubi i Boga«[14].

Upravo na tim dubokim
antropološkim i etičkim postavkama
temelji se ljudska društvenost, a ne
samo na činjeničnom pitanju nužnog
i korisnog suživota u zajednici. Zbog
toga se i društvenost hrani ljubavlju i
prvenstveno je čine ljubavni odnosi i
zajednice: obitelj i prijateljstvo. Samo
kroz socijalizaciju, kroz kontakt s
drugima, čovjek raste i razvija se u
svojoj prirodi: »Čovjek je stvoren



tako da se ne ostvaruje, ne razvija i
ne nalazi svoje ispunjenje „ako nije u
iskrenom darivanje sebe
drugima” (Gaudium et spes, br. 24).
Ne dolazi ni do potpunog
prepoznavanja vlastite istine ako ona
nije u susretu s drugima«[15].

Tako to vidimo u istom Evanđelju,
»Svatko tko vrši volju Oca moga
nebeskog, to je moj brat, moja sestra i
moja majka«[16], a iz toga se izvlače
bogate konzekvencije za obitelj kao
osnovnu stanicu društva. »Bog je
ljubav i živi u sebi otajstvo osobnog
zajedništva ljubavi. Stvarajući je na
svoju sliku i čuvajući je neprestano u
postojanju, Bog u ljudskost muškarca
i žene upisuje poziv, a time i
sposobnost i odgovornost ljubavi i
zajedništva. Ljubav je, dakle,
temeljni i urođeni poziv svakog
čovjeka«[17].

A što se tiče prijateljstva - »Nazvao
sam vas prijateljima«[18] - događa se



ista stvar: ono se hrani Božjom
ljubavlju i gradi zajednicu. »Po
milosti koju nam On daje, uzdignuti
smo na takav način da smo istinski
njegovi prijatelji. Istom ljubavlju
koju on izlijeva na nas, možemo ga
ljubiti i mi, noseći njegovu ljubav
drugima, s nadom da će i oni naći
svoje mjesto u zajednici prijateljstva
koju je utemeljio Isus Krist«[19].

Sergio Sánchez-Migallón

Bibliografija

—Katekizam Katoličke Crkve, br.
355-368.

[1] Post 1,27



[2] Katekizam Katoličke Crkve, br.
362.

[3] Josemaría Escrivá de Balaguer, 
Prijatelji Božji, br. 200.

[4] Katekizam Katoličke Crkve, br.
356.

[5] 1 Iv 4,8 i 16.

[6] Sveti Augustin, Comentario a la
Primera Carta de san Juan,rasprava 2,
br. 14.

[7] 1 Iv 4,10.

[8] 1 Iv 4,19.

[9] sveti Toma Akvinski, Summa
theológica, II-II, pitanje 23, članak 8.

[10] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
br. 30.

[11] Benedikt XVI., Deus caritas est, br.
7.



[12] Benedikt XVI., Caritas in veritate,
br. 4.

[13] usp. Mt 22,40; 1 Iv 4,20 i 21; itd.

[14] sveti Agustin, Komentar Prve
Ivanove poslanice, ulomak 9, br. 10.

[15] Franjo, Enciklika Fratelli tutti, br.
87.

[16] Mt 12,50.

[17] sveti Ivan Pavao II., Familiaris
consortio, br. 11.

[18] Iv 15,15.

[19] Franjo, Christus vivit, br. 153.

Sergio Sánchez-Migallón

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-6-ljudsko-bice-slika-bozja/


hr-hr/article/tema-6-ljudsko-bice-slika-
bozja/ (19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-6-ljudsko-bice-slika-bozja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-6-ljudsko-bice-slika-bozja/

	Tema 6: Ljudsko biće, slika Božja

