
opusdei.org

Tema 5: Providnost
Božja

Opravdano je pitati se o
mogućnosti i učinkovitosti
božanskih intervencija u našem
svijetu. Svakodnevno
prihvaćanje providnosti je čin
teološke nade, koji ne isključuje
odgovorno življenje slobode,
koja je dio Božjeg plana.
Providnost vodi kršćanina do
stava sinovskog povjerenja u
Boga u svim okolnostima.

5.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-5-providnost-bozja?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


1. Uvod: može li Bog intervenirati u
povijesti?

Neki oblici prakticiranja religioznosti
mogu predstavljati autentično
iskrivljenje slike biblijskog Boga
providnosti. Dok sve ide dobro,
mnogi se Boga gotovo i ne sjete, ali
kad dožive životne poteškoće,
obraćaju se Bogu kao da ih je
zaboravio, kriveći ga za zla koja im
se događaju i tražeći hitnu
intervenciju koja će okončati
neugodnu situaciju. To poimanje
Boga kao nekoga tko zakrpava rupe,
prava je karikatura Boga otkrivenog
u Svetom pismu.

Izvan ovih prikaza, raširenih u većoj
ili manjoj mjeri na popularnoj razini,
opravdano je pitati se o mogućnosti i
učinkovitosti božanskih intervencija
u našem svijetu. Za neke Bog načelno
ne može intervenirati, jer kad je
stvorio svijet, povukao se iz njega, jer
on radi sam po sebi sa svojim



zakonima; drugi tvrde da Bog
intervenira u određenim trenucima,
osobito kada se tijek događaja mora
ispraviti. Konačno, ima i onih koji
misle da Bog neprestano utječe na
krhku i pokvarenu kreaciju. Kad bi
prvo ili drugo mišljenje bilo istinito,
gdje bi bila svemoć Stvoritelja koji
nije u stanju upravljati svojim
radom? Kad bi zadnje bilo točno, gdje
bi bila autonomija i sloboda
stvorenja u njihovom djelovanju?

2. Providnost i održavanje

Stvaranje nije dovršeno na početku,
već ga je Bog učinio in statu viae,
odnosno kao trajno usmjereno
prema konačnom cilju koji tek treba
postići. Zbog toga se ne svodi na sami
početak, na ono jednom stvoreno.
»Po stvaranju Bog ne prepušta
stvorenje njemu samome. Daje mu
ne samo da bude i da postoji, nego ga
svaki čas uzdržava u bitku, daje mu
da djeluje i nosi ga prema njegovu



cilju.« (Katekizam, 301). Sveto pismo
uspoređuje to Božje djelovanje u
povijesti sa stvaralačkim
djelovanjem (usp. Iz 44,24; 45,8;
51,13). Mudrosna literatura
eksplicitno objašnjava djelovanje
Boga koje održava njegova stvorenja
u postojanju. »A kako bi išta moglo
opstojati ako ti ne bi htio? Ili se
održati ako ga ti nisi u život
dozvao?« (Knjiga mudrosti 11:25).
Sveti Pavao ide dalje i to
konzervativno djelovanje pripisuje
Kristu: »on je prije svega i sve stoji u
njemu.« (Kol 1,17).

Kršćanski Bog nije urar ili arhitekt
koji će zanemariti svoj posao nakon
što ga je obavio. Ove slike tipične su
za deističko shvaćanje prema kojem
se Bog ne miješa u stvari ovoga
svijeta. Ali tako shvaćanje iskrivljuje
sliku autentičnog Boga stvoritelja,
budući da drastično odvaja stvaranje
od održavanja i božanskog
upravljanja svijetom. Deizam



implicira grešku u metafizičkom
pojmu stvaranja, budući da
stvaranje, kao dar postojanja, nosi sa
sobom ontološku ovisnost stvorenja,
koja nije odvojiva od svog trajanja u
vremenu. Oboje su sastavni dijelovi
istog čina, čak i kada ih možemo
pojmovno razlikovati: »Bog ne utječe
na očuvanje stvari novim
djelovanjem, nego nastavkom istog
djelovanja kojim dopušta njihovo
postojanje, a koje se odvija bez
kretanja ili vremena«[1]. Pojam
očuvanja je dakle, „most” između
stvaralačkog djelovanja i božanske
vladavine svijetom (providnosti). Bog
ne samo da stvara svijet i održava ga
u postojanju, nego i »svoja stvorenja
privodi konačnome savršenstvu na
koje ih je On pozvao« (Kompendij, 55)

3. Providnost u Bibliji

Sveto pismo prikazuje apsolutnu
Božju suverenost i neprestano
svjedoči o njegovoj očinskoj brizi,



kako u najmanjim stvarima tako i u
velikim povijesnim događajima (usp.
Katekizam, 303). Autoritet Stvoritelja
(„koji vlada”) očituje se kao pažnja
Oca („koji štiti”)[2]. Drevni simboli
vjere aludirali su na aspekt
vladavine grčkim izrazom
Pantokrator, koji treba shvatiti u
skladu sa slikom Pastira: »Jahve je
pastir moj: ni u čem ja ne
oskudijevam;« (Ps 23 [22], 1).
Božanskom brigom i autoritetom
upravlja mudrost, »Njena se snaga
prostire s jednoga kraja svijeta na
drugi i blagotvorno upravlja
svemirom« (Mudr 8,1). U Novom
zavjetu Isus potvrđuje ovu viziju
svojim djelima i svojim učenjima.
Zapravo, otkriva se kao
„utjelovljena” Božja providnost, koja
se brine za materijalne i duhovne
potrebe ljudi kao Dobri Pastir (Iv 10,
11.14-15; Mt 14, 13-14), i uči nas da se
prepustimo njegovoj brizi (Mt
6,31-33; Mt 10,29-31; Lk 12,24-31; Lk
21,18). Dakle, ista Riječ koja je sve



stvorila, uzdržava i vodi, kad se
jednom utjelovila, na vidljiv način
pokazuje svoju božansku brigu.

Time još nismo dosegnuli najdublju
razinu ove doktrine, koja se postiže
promatranjem da je sudbina na koju
smo pozvani, Kraljevstvo Božje,
naum Oca koji prethodi stvaranju, jer
»Tako: u njemu nas sebi izabra prije
postanka svijeta da budemo sveti i
bez mane pred njim; u ljubavi nas
predodredi za posinstvo, za sebe, po
Isusu Kristu, dobrohotnošću svoje
volje, na hvalu Slave svoje
milosti« (Ef 1,4-6). »Predodređenost
čovjeka i svijeta u Kristu, vječnom
Očevu Sinu, daje cijelom nauku o
Božjoj Providnosti odlučnu
soteriološku i eshatološku
karakteristiku«[3], stavljajući je na
drugu razinu od poimanja sudbine
starih. Ne idemo prema
neumoljivom horizontu, nego idemo
prema susretu s našim Stvoriteljem i
Ocem.



4. Providnost i sloboda

Kad isključimo viziju prema kojoj
Bog ne može djelovati u svijetu,
otvaraju se druga pitanja: znači li to
da stvorenja, osobito slobodna, nisu
istinski uzročnici? Ako svime što se
događa upravlja Bog pun ljubavi,
zašto zlo postoji? Djeluje li Bog
uvijek, samo ponekad, ili se možda
moramo pomiriti s činjenicom da on
nikada ne djeluje?

Bog čuva stvorenja i u njihovu biću i
u njihovu djelovanju. Stvari ne samo
da ostaju, nego i djeluju tijekom
vremena, proizvodeći učinke.
Duhovna stvorenja djeluju slobodno.
Njegova su djela njegova, a ne Božja,
koji ih, međutim, uzdržava kao jamac
njihove slobode. Stoga se, prema
svetom Tomi, isplati razlikovati Božje
stvaralačko djelovanje od čovjekova
djelovanja, to jest prvi uzrok od
drugih uzroka.[4] Svaki je stopostotni
uzrok u svom redu, i zbog toga nema



dvojbe u tvrdnji da bez Boga ne
možemo učiniti ništa (usp. Iv 15,5) i
da su naša djela naša, a ne Božja.

To što Bog upravlja svime ne znači da
ne poštuje autonomiju stvaranja.
Slika previše „umiješanog” Boga
tipična je za pristupe koji brkaju
stvaranje i providnost na temelju
„aktualističke” koncepcije, kao da
Bog mora stalno ispravljati tijek
svijeta. Toj se slici suprotstavlja
deistička koncepcija, prema kojoj Bog
ne intervenira u povijest (ili, u
najboljem slučaju, intervenira samo
u kritičnim trenucima). Ako
aktualizam naglašava kontinuiranu
božansku intervenciju u kreaciji,
deizam inzistira na božanskoj
transcendenciji i posljedičnoj
autonomiji kreacije. Prvo previše
spaja stvaranje i providnost, drugo ih
pretjerano razdvaja.

Prema Tomi Akvinskom, da bi
upravljao svijetom, Bog se služi



djelovanjem drugih uzroka, poštujući
vlastitu sferu. Time se očituje
njegova dobrota, da želi računati na
stvorenja da dovedu stvaranje do
kraja.[5] Kako Bog sve vodi, drugi
uzroci na neki način služe nacrtima
providnosti. Stvorenja, osobito
slobodna, pozvana su surađivati s
Bogom u ostvarenju njegova nauma.
[6] Ova tvrdnja vrijedi ponajprije za
anđele, koje Sveto pismo prikazuje
kao osobito sudionike u providnosti.
„Blagoslivljajte Jahvu, svi anđeli
njegovi, vi jaki u sili, što izvršujete
naredbe njegove, poslušni riječi
njegovoj!” (Ps 103 [102], 20)[7]. A
vrijedi i za čovjeka, kojemu je Bog
povjerio vlast nad materijalnim
svijetom (usp. Post 1,28). Budući da
su slobodni, anđeli i ljudi mogu se
također suprotstaviti Božjoj volji ili
se ponašati suprotno njoj. Znači li to
da se providnost ne ispunjava? Kako
se onda objašnjava prisutnost zla u
svijetu?



5. Zlo

Ako Bog sve stvara, održava i
upravlja dobrotom, odakle dolazi
zlo? »Na to pitanje koje se nameće i
koje je neizbježno, koliko bolno toliko
i tajnovito, nije dovoljan nikakav brz
odgovor. Samo cjelina kršćanske
vjere sačinjava odgovor na to pitanje
[...]. Nema nijednog dijela kršćanske
poruke koji nije, pod nekim vidom,
odgovor na problem zla« (Katekizam,
309).

Stoga je potrebno suočiti se s
pitanjem zla u dobrom svijetu koji je
stvorio dobri Bog. Toma Akvinski
tvrdi da božanska providnost ne
isključuje zlo u stvarima. Bog to ne
uzrokuje, ali niti ne potiskuje
djelovanje sekundarnih uzroka, koji
mogu zakazati; nedostatak u učinku
drugog uzroka je zbog njega, i ne
može se pripisati prvom uzroku.[8]

Ljudi često govore o božanskom
„dopuštanju” zla; to znači da je zlo



podložno providnosti. »Svemogući
Bog [...], budući da je iznimno dobar,
ni na koji način ne bi dopustio
postojanje ikakvog zla u njegovim
stvorenjima da nije toliko dobar i
moćan da može iz zla izvući
dobro«[9]. Toma Akvinski potvrđuje
da Bog radije izvlači dobro iz zla
nego da uopće ne dopusti postojanje
ikakvog zla. Dio Božje dobrote je
dopustiti zlo poradi većeg dobra. Bog
je »univerzalni skrbnik nad svim
stvorenim (universalis provider totius
entis)«.[10]

Dajući ljudima udjela u providnosti,
Bog poštuje njihovu slobodu čak i
kad čine zlo (usp. Katekizam, 302,
307, 311). Iznenađujuće je da Bog, »u
svojoj svemogućoj providnosti, može
izvući dobro iz posljedica
zla« (Katekizam, 312). Cijela se priča
može tumačiti prema ovom ključu
čitanja, u vezi s riječima svetoga
Pavla: »Ne daj se pobijediti zlom,



nego dobrim svladavaj zlo.« (Rim
12,21)[11].

Toliko se puta čini da je zlo jače od
dobra; međutim, teško je iskorijeniti
prirodnu ljudsku sklonost vjerovanju
da dobro na kraju mora pobijediti, i
ono pobjeđuje, jer je ljubav moćnija.
Iskustvo zla donosi nam pred oči
napetost između svemoći i božanske
dobrote u njezinu djelovanju u
povijesti, koja dobiva tajanstveni
odgovor u događaju Kristova križa[12]

koji otkriva „način postojanja Boga”.

Definicija zla kao neimaštine, a ne
kao konstitutivnog dijela svemira, je
kršćanska. Tvrditi da zlo postoji, ali
da nema sadržaj, znači prevladati
dilemu u kojoj, s jedne strane,
podliježu oni koji niječu stvarnost zla
u ime dobrote i beskrajne Božje moći;
a s druge, koji poriče dobrotu i
beskonačnu Božju moć, u ime
stvarnosti zla. Istina stvaranja, uzeta
do krajnjih konzekvenci, implicira da



nema lišavanja bez bića koje je lišeno
nečega, to jest, nema zla bez dobra
koje ga podržava. Apsolutno zlo je
nemoguće. Dobro je temeljnije i
moćnije od zla[13].

Na pitanje „ako Bog postoji, odakle
dolazi zlo?” Toma Akvinski odgovara:
»Ako postoji zlo, Bog postoji. Jer zla
ne bi bilo kad bi nestalo poretka
dobra, čije samo nestajanje je zlo. A
takav poredak ne bi postojao da Bog
ne postoji«.[14] Svijet, iako nesavršen,
sa zlom u sebi, postoji; dakle, Bog
postoji. Zlo treba subjekt u kojem bi
se pronašlo (ne bi bilo sljepoće bez
nekoga tko je lišen vida). Bez ikakvog
paradoksa, zlo dokazuje postojanje
Boga, budući da otkriva da
postojanje kontingentnog subjekta
postulira postojanje Apsoluta. 

6. Providnost i kršćanski život

Čitajući Sveto pismo uviđamo da
postoje eksplicitni tekstovi o
providnosti, osobito u mudrosnim



knjigama, ali i implicitni tekstovi,
povijesno-spasenjske naravi. U
potonjem se može imati dojam da
Bog ponekad intervenira, a ponekad
ne, kao da postoje praznine, trenuci
u kojima se čini da se skriva. Što reći
na ovo? Postoji li proturječnost u
Bibliji? Zapravo, nije tako.
Providnost je stalna, stvarna i trajna.
Ljudi su ti koji ne znaju uvijek ono
što se događa smatrati Božjom
providnošću. Bog se očituje kako u
onome što se čini dobrim, tako i u
dopuštanju zla i patnje. Stari zavjet
uči da je zgodno tražiti i nalaziti
Božje tragove u svemu, na što
ukazuje Jobov odgovor svojoj ženi
nakon što je izgubio djecu, dobra i
zdravlje: »Ako primamo dobra od
Boga, nećemo li prihvatiti zla?« (Jb
2,10)[15].

Očigledna ambivalentnost
providnosti dobiva konačan odgovor
u Kristu raspetom, »Božjoj snazi i
Božjoj mudrosti« (1 Kor 1,24). »Ako



vjerom otkrijemo tu snagu i tu
„mudrost”, nalazimo se na
spasonosnim stazama Božanske
Providnosti [...]. Božanska se
providnost tako otkriva kao Božji
hod s čovjekom«[16] . Iz otajstva
Isusove muke i smrti, najveće
nepravde u povijesti, Bog je dobio
najveće dobro, otkupljenje ljudi.

Ovo razmatranje ima posljedice za
kršćansku duhovnost. Oslobođenje je
za čovjeka znati da njime upravlja
Otac i Providni Bog, a ne slijepa
sudbina. Svjedočanstvo svetaca (usp.
Katekizam, 313) potiče kršćane da
otkriju potrebu shvaćanja da »onima
koji Boga ljube sve ide na
dobro« (Rim 8,28). Svakodnevno
prihvaćanje providnosti je čin
teološke nade, koji ne isključuje
odgovorno vršenje slobode, koja je
dio Božjeg plana. Dakle, vjera u
providnost vodi kršćanina do stava
sinovskog povjerenja u Boga u svim
okolnostima: sa zahvalnošću za



primljena dobra i s jednostavnom
napuštenošću pred onim što se može
činiti lošim, jer Bog iz zala izvlači
veća dobra.

Santiago Sanz

Temeljna bibliografija

- Katekizam Katoličke Crkve, 302-324;
Kompendij, 55-58.

- Ivan Pavao II., katekeze Ivana Pavla
II. o Providnosti, od 30. travnja do 25.
lipnja 1986.

- Ivan Pavao II., Vjerujem u Boga Oca.
Katekeza o Vjerovanju (I), Palabra,
Madrid 1996, str. 219-253.



[1] Toma Akvisnki, Summa Theologiae,
I, q. 104, a. 1, ad 4.

[2] Usp. Ivan Pavao II., Opća
audijencija, 14. 5. 1986.

[3] Ivan Pavao II., Opća audijencija,
28. 05. 1986.

[4] Cf. Toma Akvinski, Contra Gentiles,
knjiga 3, pogl. 95; ibid., pogl. 148.

[5] »Božansko djelovanje ne isključuje
djelovanje drugih uzroka. Osim toga,
učinci koji proizlaze iz djelovanja
drugih uzroka podložni su božanskoj
providnosti, budući da sam Bog
određuje ono jedinstveno, kako je
objavljeno. Drugi su uzroci potom
izvršitelji božanske
providnosti« (Toma Akvinski, Contra
Gentiles, knjiga 3, pogl. 77).

[6] Ivan Pavao II., Opća audijencija,
30.04.1986.



[7] »Ovaj posljednji stih Psalma 102
ukazuje na to da anđeli sudjeluju, na
svoj način, u Božjoj vladavini nad
stvaranjem, kao "moćni izvršitelji
njegovih naredbi" prema planu koji
je uspostavila Božanska
Providnost.« (Id.,Opća audijencija, 30.
7. 1986).

[8] Usp. Tomás de Aquino, Contra
Gentiles, knjiga. 3, pogl. 71. Toma
pretpostavlja augustinovsko
razlikovanje zla kao krivnje i kao
kazne; ovdje govori o krivnji, budući
da tumači Is 45,6-7 (»Ja sam Jahve i
nema drugoga; ja tvorim svjetlost i
stvaram tamu. Ja stvaram sreću i
dovodim nesreću, ja, Jahve, činim sve
to.«), što se tiče kazne; cf. također id., 
Summa Theologiae, I, q. 49, a. 2.

[9] Agustín de Hipona, Manual de fe,
esperanza y caridad, 3,11.

[10] Toma Akvinski, Summa
Theologiae, I, q. 22, a. 2, ad 2



[11] Usp. Ivan Pavao II., Sjećanje i
identitet, La Esfera de los Libros,
Madrid 2005, str. 13-43

[12]»Na pitanje kako pomiriti zlo i
patnju u svijetu s istinom Božje
providnosti, ne može se dati konačan
odgovor bez pozivanja na Krista.
Doista, s jedne strane Krist –
Utjelovljena Riječ – potvrđuje [...] da
je Bog uz čovjeka u njegovoj patnji;
čak štoviše, da On sam na sebe
preuzima mnogostruku patnju
čovjekove zemaljske egzistencije.
Isus ujedno otkriva da ta patnja ima
vrijednost i otkupiteljsku i
spasenjsku snagu [...]. Istina
Providnosti tako dobiva svoje
konačno eshatološko značenje po
„snazi i mudrosti” Kristova križa.
Konačan odgovor na pitanje o
prisutnosti zla i patnje u čovjekovu
zemaljskom postojanju daje Božja
Objava iz perspektive "predestinacije
u Kristu", odnosno iz perspektive



čovjekova životnog poziva.« (id.,
Opća audijencija, 11. 06. 1986).

[13] Una reflexión amplia sobre la
cuestión puede verse en C. Journet, 
El mal: estudio teológico, Rialp,
Madrid 1965.

[14] Tomás de Aquino, Contra Gentiles,
knjiga. 3, pogl. 71.v

[15] Sveti Grgur Veliki komentira:
»Dobra su darovi Božji, vremeniti i
vječni. Zla su pak sadašnje nesreće o
kojima govori Gospodin kad po
proroku kaže: „Ja sam Gospodin i
nema drugoga koji stvara svjetlost i
stvara tamu; Ja stvaram mir i
stvaram zlo” (Iz 45,5.6.7) […].
Oblikujem svjetlo i stvaram tamu, jer
kroz trepavice boli koje tama stvara
izvana, svjetlo učenja se pali iznutra.
Ja mirim i stvaram zla, jer s Bogom
nam se vraća mir, ali kad ono što je
stvoreno dobro koristimo izopačeno,
ono što je samo po sebi dobro postaje
nam nesreća. Kroz grijeh se



suočavamo s Bogom; Pošteno je,
dakle, da se kroz nesreće vraćamo u
njegov mir. Na taj način, kada nam
dobra stvorena stvar postane
uzrokom boli, ispravljamo se i naš se
um ponizno vraća u mir
Stvoritelja« (Gregorio Magno, Libros
morales, 3,9,15; sv. 1, Ciudad Nueva,
Madrid 1998., str. 197-198).

[16] Ivan Pavao II. Opća audijencija,
11. 06. 1986.

Santiago Sanz

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-5-providnost-bozja/

(20.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-5-providnost-bozja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-5-providnost-bozja/

	Tema 5: Providnost Božja

