opusdei.org

Tema 5: Providnost
Bozja

Opravdano je pitati se o
mogucnosti i ucinkovitosti
boZanskih intervencija u nasem
svijetu. Svakodnevno
prihvacanje providnosti je ¢in
teoloSke nade, koji ne iskljucCuje
odgovorno zivljenje slobode,
koja je dio BoZjeg plana.
Providnost vodi kr$¢anina do
stava sinovskog povjerenja u
Boga u svim okolnostima.

5.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-5-providnost-bozja?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

1. Uvod: moZe li Bog intervenirati u
povijesti?

Neki oblici prakticiranja religioznosti
mogu predstavljati autenticno
iskrivljenje slike biblijskog Boga
providnosti. Dok sve ide dobro,
mnogi se Boga gotovo i ne sjete, ali
kad doZive zZivotne poteskoce,
obracaju se Bogu kao da ih je
zaboravio, kriveci ga za zla koja im
se dogadaju i trazeci hitnu
intervenciju koja ¢e okoncati
neugodnu situaciju. To poimanje
Boga kao nekoga tko zakrpava rupe,
prava je karikatura Boga otkrivenog
u Svetom pismu.

Izvan ovih prikaza, raSirenih u vecoj
ili manjoj mjeri na popularnoj razini,
opravdano je pitati se 0 mogucnosti i
ucinkovitosti boZanskih intervencija
u naSem svijetu. Za neke Bog nacelno
ne moze intervenirati, jer kad je
stvorio svijet, povukao se iz njega, jer
on radi sam po sebi sa svojim



zakonima; drugi tvrde da Bog
intervenira u odredenim trenucima,
osobito kada se tijek dogadaja mora
ispraviti. Konac¢no, ima i onih koji
misle da Bog neprestano utjecCe na
krhku i pokvarenu kreaciju. Kad bi
prvo ili drugo miSljenje bilo istinito,
gdje bi bila svemo¢ Stvoritelja koji
nije u stanju upravljati svojim
radom? Kad bi zadnje bilo to¢no, gdje
bi bila autonomija i sloboda
stvorenja u njihovom djelovanju?

2. Providnost i odrZavanje

Stvaranje nije dovrSeno na pocetku,
vec ga je Bog uclinio in statu viae,
odnosno kao trajno usmjereno
prema konacnom cilju koji tek treba
postici. Zbog toga se ne svodi na sami
pocetak, na ono jednom stvoreno.
»Po stvaranju Bog ne prepusta
stvorenje njemu samome. Daje mu
ne samo da bude i da postoji, nego ga
svaki C¢as uzdrzava u bitku, daje mu
da djeluje i nosi ga prema njegovu



cilju.« (Katekizam, 301). Sveto pismo
usporeduje to BoZje djelovanje u
povijesti sa stvaralackim
djelovanjem (usp. 1z 44,24; 45,8;
51,13). Mudrosna literatura
eksplicitno obja$njava djelovanje
Boga koje odrzava njegova stvorenja
u postojanju. »A kako bi iSta moglo
opstojati ako ti ne bi htio? Ili se
odrZati ako ga ti nisi u Zivot
dozvao?« (Knjiga mudrosti 11:25).
Sveti Pavao ide dalje i to
konzervativno djelovanje pripisuje
Kristu: »on je prije svega i sve stoji u
njemu.« (Kol 1,17).

Krs¢anski Bog nije urar ili arhitekt
koji e zanemariti svoj posao nakon
Sto ga je obavio. Ove slike tipi¢ne su
za deisticko shvacanje prema kojem
se Bog ne mijeSa u stvari ovoga
svijeta. Ali tako shvacanje iskrivljuje
sliku autenti¢nog Boga stvoritelja,
buduci da drasti¢no odvaja stvaranje
od odrZavanja i boZanskog
upravljanja svijetom. Deizam



implicira greSku u metafizickom
pojmu stvaranja, buduci da
stvaranje, kao dar postojanja, nosi sa
sobom ontolosku ovisnost stvorenja,
koja nije odvojiva od svog trajanja u
vremenu. Oboje su sastavni dijelovi
istog Cina, Cak i kada ih moZemo
pojmovno razlikovati: »Bog ne utjece
na ocuvanje stvari novim
djelovanjem, nego nastavkom istog
djelovanja kojim dopusta njihovo
postojanje, a koje se odvija bez
kretanja ili vremena«", Pojam
oCuvanja je dakle, ,most” izmedu
stvaralackog djelovanja i boZanske
vladavine svijetom (providnosti). Bog
ne samo da stvara svijet i odrzava ga
u postojanju, nego i »svoja stvorenja
privodi kona¢nome savrSenstvu na
koje ih je On pozvao« (Kompendij, 55)

3. Providnost u Bibliji

Sveto pismo prikazuje apsolutnu
BoZju suverenost i neprestano
svjedoCi o njegovoj oc€inskoj brizi,



kako u najmanjim stvarima tako i u
velikim povijesnim dogadajima (usp.
Katekizam, 303). Autoritet Stvoritelja
(,koji vlada”) oCituje se kao paznja
Oca (,,koji §titi”)”. Drevni simboli
vjere aludirali su na aspekt
vladavine grckim izrazom
Pantokrator, koji treba shvatiti u
skladu sa slikom Pastira: »Jahve je
pastir moj: ni u ¢em ja ne
oskudijevam;« (Ps 23 [22], 1).
BoZanskom brigom i autoritetom
upravlja mudrost, »Njena se snaga
prostire s jednoga kraja svijeta na
drugi i blagotvorno upravlja
svemirom« (Mudr 8,1). U Novom
zavjetu Isus potvrduje ovu viziju
svojim djelima i svojim ucenjima.
Zapravo, otkriva se kao
sutjelovljena” BoZja providnost, koja
se brine za materijalne i duhovne
potrebe ljudi kao Dobri Pastir (Iv 10,
11.14-15; Mt 14, 13-14), i uc€i nas da se
prepustimo njegovoj brizi (Mt
6,31-33; Mt 10,29-31; Lk 12,24-31; Lk
21,18). Dakle, ista RijeC koja je sve



stvorila, uzdrZava i vodi, kad se
jednom utjelovila, na vidljiv nacin
pokazuje svoju bozansku brigu.

Time joS nismo dosegnuli najdublju
razinu ove doktrine, koja se postize
promatranjem da je sudbina na koju
smo pozvani, Kraljevstvo Bozje,
naum Oca koji prethodi stvaranju, jer
»Tako: u njemu nas sebi izabra prije
postanka svijeta da budemo sveti i
bez mane pred njim; u ljubavi nas
predodredi za posinstvo, za sebe, po
Isusu Kristu, dobrohotnos¢u svoje
volje, na hvalu Slave svoje

milosti« (Ef 1,4-6). »Predodredenost
Covjeka i svijeta u Kristu, vjeCnom
Ocevu Sinu, daje cijelom nauku o
BoZjoj Providnosti odlu¢nu
soteriolo$ku i eshatolosku
karakteristiku«"®, stavljajuéi je na
drugu razinu od poimanja sudbine
starih. Ne idemo prema
neumoljivom horizontu, nego idemo
prema susretu s nasim Stvoriteljem i
Ocem.



4. Providnost i sloboda

Kad isklju¢imo viziju prema kojoj
Bog ne moZe djelovati u svijetu,
otvaraju se druga pitanja: znacili to
da stvorenja, osobito slobodna, nisu
istinski uzrocnici? Ako svime Sto se
dogada upravlja Bog pun ljubavi,
zasto zlo postoji? Djeluje li Bog
uvijek, samo ponekad, ili se mozda
moramo pomiriti s ¢injenicom da on
nikada ne djeluje?

Bog Cuva stvorenja i u njihovu bicu i
u njihovu djelovanju. Stvari ne samo
da ostaju, nego i djeluju tijekom
vremena, proizvodeci ucinke.
Duhovna stvorenja djeluju slobodno.
Njegova su djela njegova, a ne Bozja,
koji ih, medutim, uzdrZava kao jamac
njihove slobode. Stoga se, prema
svetom Tomi, isplati razlikovati BoZje
stvaralacko djelovanje od Covjekova
djelovanja, to jest prvi uzrok od
drugih uzroka.™ Svaki je stopostotni
uzrok u svom redu, i zbog toga nema



dvojbe u tvrdnji da bez Boga ne
moZemo uciniti nista (usp. Iv 15,5) i
da su naSa djela naSa, a ne Bozja.

To Sto Bog upravlja svime ne znaci da
ne poStuje autonomiju stvaranja.
Slika previsSe ,,umijeSanog” Boga
tipi¢na je za pristupe koji brkaju
stvaranje i providnost na temelju
saktualistiCke” koncepcije, kao da
Bog mora stalno ispravljati tijek
svijeta. Toj se slici suprotstavlja
deisticka koncepcija, prema kojoj Bog
ne intervenira u povijest (ili, u
najboljem slucaju, intervenira samo
u kritiCnim trenucima). Ako
aktualizam naglasava kontinuiranu
bozansku intervenciju u kreaciji,
deizam inzistira na boZanskoj
transcendenciji i posljedi¢noj
autonomiji kreacije. Prvo previse
spaja stvaranje i providnost, drugo ih
pretjerano razdvaja.

Prema Tomi Akvinskom, da bi
upravljao svijetom, Bog se sluzi



djelovanjem drugih uzroka, posStujuci
vlastitu sferu. Time se oCituje
njegova dobrota, da Zeli raCunati na
stvorenja da dovedu stvaranje do
kraja.” Kako Bog sve vodi, drugi
uzroci na neki nacin sluze nacrtima
providnosti. Stvorenja, osobito
slobodna, pozvana su suradivati s
Bogom u ostvarenju njegova nauma.
' Ova tvrdnja vrijedi ponajprije za
andele, koje Sveto pismo prikazuje
kao osobito sudionike u providnosti.
»Blagoslivljajte Jahvu, svi andeli
njegovi, vi jaki u sili, Sto izvrSujete
naredbe njegove, poslusni rijeci
njegovoj!” (Ps 103 [102], 20)". A
vrijedi i za Covjeka, kojemu je Bog
povjerio vlast nad materijalnim
svijetom (usp. Post 1,28). Buduci da
su slobodni, andeli i ljudi mogu se
takoder suprotstaviti Bozjoj volji ili
se ponasati suprotno njoj. Znaci li to
da se providnost ne ispunjava? Kako
se onda objasnjava prisutnost zla u
svijetu?



5.Zlo

Ako Bog sve stvara, odrzava i
upravlja dobrotom, odakle dolazi
zlo? »Na to pitanje koje se namece i
koje je neizbjezno, koliko bolno toliko
1 tajnovito, nije dovoljan nikakav brz
odgovor. Samo cjelina kr$canske
vjere sainjava odgovor na to pitanje
[...]. Nema nijednog dijela krs¢anske
poruke koji nije, pod nekim vidom,
odgovor na problem zla« (Katekizam,
309).

Stoga je potrebno suociti se s
pitanjem zla u dobrom svijetu koji je
stvorio dobri Bog. Toma Akvinski
tvrdi da bozanska providnost ne
iskljucuje zlo u stvarima. Bog to ne
uzrokuje, ali niti ne potiskuje
djelovanje sekundarnih uzroka, koji
mogu zakazati; nedostatak u uc¢inku
drugog uzroka je zbog njega, i ne
moZe se pripisati prvom uzroku.®

Ljudi Cesto govore o boZanskom
»~dopuStanju” zla; to znaci da je zlo



podlozno providnosti. »Svemoguci
Bog [...], buduci da je iznimno dobar,
ni na koji nac¢in ne bi dopustio
postojanje ikakvog zla u njegovim
stvorenjima da nije toliko dobar i
mocan da moZe iz zla izvuci
dobro«®. Toma Akvinski potvrduje
da Bog radije izvlaci dobro iz zla
nego da uopce ne dopusti postojanje
ikakvog zla. Dio Bozje dobrote je
dopustiti zlo poradi veceg dobra. Bog
je »univerzalni skrbnik nad svim
stvorenim (universalis provider totius
entis)«.!"”

Dajuci ljudima udjela u providnosti,
Bog postuje njihovu slobodu cak i
kad cine zlo (usp. Katekizam, 302,
307, 311). Iznenadujuce je da Bog, »u
SV0joj svemogucoj providnosti, moze
izvuci dobro iz posljedica

zla« (Katekizam, 312). Cijela se prica
moZe tumaciti prema ovom kljucu
Citanja, u vezi s rijeCima svetoga
Pavla: »Ne daj se pobijediti zlom,



nego dobrim svladavaj zlo.« (Rim
12,24,

Toliko se puta €ini da je zlo jace od
dobra; medutim, tesko je iskorijeniti
prirodnu ljudsku sklonost vjerovanju
da dobro na kraju mora pobijediti, i
ono pobjeduje, jer je ljubav mocnija.
Iskustvo zla donosi nam pred oci
napetost izmedu svemoci i bozanske
dobrote u njezinu djelovanju u
povijesti, koja dobiva tajanstveni
odgovor u dogadaju Kristova kriZa
koji otkriva ,,nacin postojanja Boga”.

[12]

Definicija zla kao neimastine, a ne
kao konstitutivnog dijela svemira, je
krs¢anska. Tvrditi da zlo postoji, ali
da nema sadrzaj, znaci prevladati
dilemu u kojoj, s jedne strane,
podlijezu oni koji nijecCu stvarnost zla
u ime dobrote i beskrajne BoZje moci;
a s druge, koji porice dobrotu i
beskonacnu BoZju mo¢, u ime
stvarnosti zla. Istina stvaranja, uzeta
do krajnjih konzekvenci, implicira da



nema liSavanja bez bica koje je liSeno
necega, to jest, nema zla bez dobra
koje ga podrzava. Apsolutno zlo je
nemoguce. Dobro je temeljnije i
moc¢nije od zla™?,

Na pitanje ,,ako Bog postoji, odakle
dolazi zlo?” Toma Akvinski odgovara:
»Ako postoji zlo, Bog postoji. Jer zla
ne bi bilo kad bi nestalo poretka
dobra, Cije samo nestajanje je zlo. A
takav poredak ne bi postojao da Bog
ne postoji«." Svijet, iako nesavrsen,
sa zlom u sebi, postoji; dakle, Bog
postoji. Zlo treba subjekt u kojem bi
se pronaslo (ne bi bilo sljepoce bez
nekoga tko je liSen vida). Bez ikakvog
paradoksa, zlo dokazuje postojanje
Boga, buduci da otkriva da
postojanje kontingentnog subjekta
postulira postojanje Apsoluta.

6. Providnost i krS¢anski zZivot

Citajuci Sveto pismo uvidamo da
postoje eksplicitni tekstovi o
providnosti, osobito u mudrosnim



knjigama, ali i implicitni tekstovi,
povijesno-spasenjske naravi. U
potonjem se moZe imati dojam da
Bog ponekad intervenira, a ponekad
ne, kao da postoje praznine, trenuci
u kojima se ¢ini da se skriva. Sto reci
na ovo? Postoji li proturjeCnost u
Bibliji? Zapravo, nije tako.
Providnost je stalna, stvarna i trajna.
Ljudi su ti koji ne znaju uvijek ono
Sto se dogada smatrati Bozjom
providnosSc¢u. Bog se oCituje kako u
onome Sto se ¢ini dobrim, takoiu
dopustanju zla i patnje. Stari zavjet
ucl da je zgodno traziti i nalaziti
BoZje tragove u svemu, na Sto
ukazuje Jobov odgovor svojoj Zeni
nakon $to je izgubio djecu, dobra i
zdravlje: »Ako primamo dobra od
Boga, necemo li prihvatiti zla?« (Jb
2,100

Ocigledna ambivalentnost
providnosti dobiva konacan odgovor
u Kristu raspetom, »BoZjoj snazi i
BoZjoj mudrosti« (1 Kor 1,24). »Ako



vjerom otkrijemo tu snagu i tu
,2Jnudrost”, nalazimo se na
spasonosnim stazama BoZanske
Providnosti [...]. BoZanska se
providnost tako otkriva kao Bozji
hod s ¢ovjekom«™® . Iz otajstva
Isusove muke i smrti, najvece
nepravde u povijesti, Bog je dobio
najvece dobro, otkupljenje ljudi.

Ovo razmatranje ima posljedice za
kr$c¢ansku duhovnost. Oslobodenje je
za Covjeka znati da njime upravlja
Otac i Providni Bog, a ne slijepa
sudbina. SvjedocCanstvo svetaca (usp.
Katekizam, 313) potiCe krs¢ane da
otkriju potrebu shvacanja da »onima
koji Boga ljube sve ide na

dobro« (Rim 8,28). Svakodnevno
prihvacanje providnosti je ¢in
teoloSke nade, koji ne iskljucuje
odgovorno vrsenje slobode, koja je
dio BozZjeg plana. Dakle, vjera u
providnost vodi kr$canina do stava
sinovskog povjerenja u Boga u svim
okolnostima: sa zahvalnoscu za



primljena dobra i s jednostavnom
napustenoScu pred onim $to se moZe
Ciniti loSim, jer Bog iz zala izvlaci
veca dobra.

Santiago Sanz

Temeljna bibliografija

- Katekizam Katolicke Crkve, 302-324;
Kompendij, 55-58.

- Ivan Pavao II., katekeze Ivana Pavla
I1. o Providnosti, od 30. travnja do 25.
lipnja 1986.

- Ivan Pavao II., Vjerujem u Boga Oca.
Katekeza o Vjerovanju (I), Palabra,
Madrid 1996, str. 219-253.




™ Toma Akvisnki, Summa Theologiae,
[,q.104, a. 1, ad 4.

? Usp. Ivan Pavao II., Opcéa
audijencija, 14. 5. 1986.

B Tvan Pavao II., Opcéa audijencija,
28. 05. 1986.

I Cf. Toma Akvinski, Contra Gentiles,
knjiga 3, pogl. 95; ibid., pogl. 148.

5! »Bozansko djelovanje ne iskljucuje
djelovanje drugih uzroka. Osim toga,
ucinci koji proizlaze iz djelovanja
drugih uzroka podlozni su boZanskoj
providnosti, buduci da sam Bog
odreduje ono jedinstveno, kako je
objavljeno. Drugi su uzroci potom
izvrsitelji boZanske

providnosti« (Toma Akvinski, Contra
Gentiles, knjiga 3, pogl. 77).

® Tvan Pavao II., Opc¢a audijencija,
30.04.1986.



" »Ovaj posljedniji stih Psalma 102
ukazuje na to da andeli sudjeluju, na
svoj nacin, u Bozjoj vladavini nad
stvaranjem, kao "mocni izvrsSitelji
njegovih naredbi” prema planu koji
je uspostavila BoZanska

Providnost.« (Id.,Opca audijencija, 30.
7.1986).

81 Usp. Tomés de Aquino, Contra
Gentiles, knjiga. 3, pogl. 71. Toma
pretpostavlja augustinovsko
razlikovanje zla kao krivnje i kao
kazne; ovdje govori o krivnji, buduci
da tumadci Is 45,6-7 (»Ja sam Jahve i
nema drugoga; ja tvorim svjetlost i
stvaram tamu. Ja stvaram srecu i
dovodim nesrecu, ja, Jahve, ¢inim sve
to.«), Sto se tiCe kazne; cf. takoder id.,
Summa Theologiae, 1, q. 49, a. 2.

! Agustin de Hipona, Manual de fe,
esperanza y caridad, 3,11.

19T Toma Akvinski, Summa
Theologiae, 1, q. 22, a. 2, ad 2



M Usp. Ivan Pavao I1., Sje¢anje i
identitet, La Esfera de los Libros,
Madrid 2005, str. 13-43

121, Na pitanje kako pomiriti zlo i

patnju u svijetu s istinom Bozje
providnosti, ne moZe se dati konacan
odgovor bez pozivanja na Krista.
Doista, s jedne strane Krist —
Utjelovljena RijeC — potvrduje [...] da
je Bog uz Covjeka u njegovoj patnji;
cak StoviSe, da On sam na sebe
preuzima mnogostruku patnju
covjekove zemaljske egzistencije.
Isus ujedno otkriva da ta patnja ima
vrijednost i otkupiteljsku i
spasenjsku snagu [...]. Istina
Providnosti tako dobiva svoje
konacno eshatolosko znacenje po
»snazi i mudrosti” Kristova kriza.
Konacan odgovor na pitanje o
prisutnosti zla i patnje u covjekovu
zemaljskom postojanju daje BoZja
Objava iz perspektive "predestinacije
u Kristu", odnosno iz perspektive



covjekova zivotnog poziva.« (id.,
Opca audijencija, 11. 06. 1986).

"3 Una reflexion amplia sobre la
cuestion puede verse en C. Journet,
El mal: estudio teologico, Rialp,
Madrid 1965.

14 Tomas de Aquino, Contra Gentiles,
knjiga. 3, pogl. 71.v

151 Syeti Grgur Veliki komentira:
»Dobra su darovi BoZji, vremeniti i
vjelni. Zla su pak sadasnje nesrece o
kojima govori Gospodin kad po
proroku kaze: ,Ja sam Gospodin i
nema drugoga koji stvara svjetlost i
stvara tamu; Ja stvaram mir i
stvaram zlo” (Iz 45,5.6.7) [...].
Oblikujem svjetlo i stvaram tamu, jer
kroz trepavice boli koje tama stvara
izvana, svjetlo ucenja se pali iznutra.
Ja mirim i stvaram zla, jer s Bogom
nam se vraca mir, ali kad ono Sto je
stvoreno dobro koristimo izopaceno,
ono Sto je samo po sebi dobro postaje
nam nesreca. Kroz grijeh se



suoCavamo s Bogom; PoSteno je,
dakle, da se kroz nesreée vracamo u
njegov mir. Na taj nacin, kada nam
dobra stvorena stvar postane
uzrokom bolij, ispravljamo se i na$ se
um ponizno vraca u mir

Stvoritelja« (Gregorio Magno, Libros
morales, 3,9,15; sv. 1, Ciudad Nueva,
Madrid 1998., str. 197-198).

% Tvan Pavao II. Opc¢a audijencija,
11. 06. 1986.

Santiago Sanz

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-5-providnost-bozja/
(20.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-5-providnost-bozja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-5-providnost-bozja/

	Tema 5: Providnost Božja

