
opusdei.org

Tema 5: Presveto
Trojstvo

Sažeci kršćanske vjere. Bog je
jedan, ali postoje tri Osobe, koje
su vječne jer su od iste
božanske tvari.

27.12.2012.

Prethodne teme

1. Objava Boga kao Trojstva

„Središnje otajstvo kršćanske vjere i
života jest otajstvo Presvetoga
Trojstva. Kršćani se krste u ime Oca i
Sina i Duha Svetoga“ (Kompendij

https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469


Katekizma Katoličke Crkve, 44).
Isusov cijeli život je objava Boga kao
Trojstva. Navještajem i Isusovim
rođenjem, pronalaskom u hramu dok
je imao 12 godina i konačno smrću i
Uskrsnućem, Isus se objavljuje kao
Sin Božji na potpuno drugačiji način
s obzirom na utvrđivanje očinstva
poznato tada u Izraelu. Osim toga, na
početku svoga javnog života, na
Krštenju, Otac osobno svjedoči
svijetu da je Krist njegov ljubljeni Sin
(usp. Mt 3:13-17), i Duh silazi na
njega u slici goluba. Ova prva objava
Trojstva usporediva je s događajem
Preobraženja koje uvodi u Pashalni
misterij, Vazmeno otajstvo (usp. Mt
17:1-5). I konačno, kada odlazi od
svojih učenika, Isus ih šalje u svijet
da krste ljude u ime triju božanskih
Osoba, tako da bi cijeli svijet imao
udio u vječnom životu Oca, Sina i
Duha Svetoga (usp. Mt 28:19).

U Starom zavjetu, Bog je objavio
svoje jedinstvo i ljubav prema



izabranom narodu: Jahve je bio
poput Oca. Bog koji je nekoć u mnogo
navrata i na mnogo načina govorio
ocima po prorocima, u ovo vrijeme
govorio nam je po Sinu (usp. Heb
1:1-2), objavljujući da Jahve nije
poput Oca, nego je on sam Otac (usp. 
Kompendij, 46). U svojoj molitvi, Isus
ga zove Abba, isto onako kako su
izraelska djeca zvala svoje vlastite
očeve (usp. Mic 14:36), i uvijek ističe
svoje očinstvo za razliku od očinstva
svojih učenika. Ta tvrdnja je tako
iznenađujuća da slobodno možemo
reći da je jedan od uzroka Kristovog
raspeća bio i taj što je za sebe govorio
da je jedinorođeni Sin Božji u
strogom smislu riječi. To je konačna i
trenutna objava,[1] Bog se objavio
svojom Riječju; i nema druge objave
do one da je Krist sam Bog (usp. Iv
20:17) koji se daje za nas, dajući nam
život koji prebiva u Ocu.

U Kristu, Bog nam se otvara
darivajući nam život, do kojeg ne



možemo doći vlastitim snagama.[2]
Ova je objava čin ljubavi, osobni Bog
Staroga zavjeta u slobodi otvara
svoje srce, u susret nam dolazi
Jedinorođeni Sin Božji, da postane
jedno s nama i da nas odvede
ponovno Ocu ( usp. Iv 1:18).
Filozofija nije bila sposobna shvatiti
tu istinu, koja se jedino u svjetlu
vjere može spoznati.

2. Božji nutarnji život

Bog ne samo da posjeduje nutarnji
život, on je jedno s njim, život koji
karakterizira životni i vječiti odnos
mudrosti i ljubavi koja nas vodi i
koja nas "procesijom"dovodi do
samog otajstva božanstva. U biti,
otkriva nam imena triju božanskih
osoba, Ljubavi koja izlazi iz Oca i
Sina i Duha Svetoga (usp. Iv 15:26 i Iv
16:14). To nam otajstvo Bog izražava
slanjem Riječi (usp. Iv 17:6) i Duhom
Svetim. Štoviše, sve tri božanske
osobe su u poosobljenim,



imanentnim odnosima unutar Boga –
oni su sam Bog, oni su božja
osobnost.

Kada govorimo o poslanju Oca i Sina
te upućivanju Duha Svetoga,
pomislimo da nešto proizlazi iz nečeg
drugog, što podrazumijeva promjenu
i kretanje. Od kada smo stvoreni na
sliku i priliku trojedinoga Boga (usp. 
Post 1:26-27), najbolja analogija ove
božanske povorke jest ljudska duša,
gdje spoznaja koju imamo o sebi
ostaje u nama: koncept koji imamo o
sebi distanciran je od nas, ali nije
izvan nas. Slično se može kazati i o
ljubavi koju imamo prema sebi.

Na sličan način u Boga, Sin izlazi od
Oca i njegova je slika, kao što je
čovjek naličje znane stvarnosti. Sin je
savršen, jer je Bog osobno, sa svom
svojom beskonačnosti, vječnosti i
svemoći: Sin je jedno s Ocem, istog
postojanja (jedinstvene i
nepodijeljene božanske naravi, iako



u drugoj osobi). Nicejsko-carigradsko
Vjerovanje izražava to u formuli
"Boga od Boga, Svjetlo od Svjetla,
pravoga Boga od pravoga Boga." Otac
rađa Sina dajući sebe njemu, dajući
svoj sadržaj njegovoj naravi – ne
djelomično kao ljudima, nego
savršeno i beskonačno.

Isto se može reći za Duha Svetoga,
koji izlazi od Oca i Sina i koji je
Ljubav jednog prema drugom. On
izlazi iz Oca i Sina jer je vječan,
nestvoren dar koji Otac daje Sinu u
njegovu rođenju i koji Sin vraća Ocu
kao odgovor njegove Ljubavi. Ovo je
dar njega samoga, jer Otac rađa Sina
u potpunom i savršenom odnosu koji
biva izražen putem njegovog Duha.
Treća Osoba je, dakle međusobna
ljubav između Oca i Sina.[3] To
možemo i izreći u smislu združenog
poslanja Sina i Duha.

Sin i Duh su imanentni Bogu i nisu
stvoreni, jer Bog prilikom stvaranja



djeluje izvan sebe. Govorimo o
poslanju različitih osoba u Bogu, ali
nerazdjeljivih u intimnom životu
njihovog jedinstva. Tako se otajstvo
trojedinog Boga ne može svesti na
jedinstvo bez različitosti, kao kad bi
zamislili da su to tri osobe s tri
maske; ili tri bića bez savršenog
jedinstva, to bi izgledalo kao tri
različita "boga" koji su zajedno
spojeni.

Sin i Duh su temelj za razlikovanje
odnosa koji su utvrđeni u Bogu kao
tri božanske Osobe: jedan je Otac,
jedan je Sin i jedan je Duh koji
proizlazi od Oca i Sina. Kao što je
nemoguće da Otac i Sin budu iste
osobe u tom smislu, tako je i
nemoguće da u isto vrijeme bude
osoba koja proizlazi od duha i druge
dvije koje proizlaze iz njega. Moramo
imati na pameti da su odnosi u
stvorenom svijetu slučajni i da nisu
sadržaj samog bića. Bog je jedan, ali



postoje tri Osobe, koje su vječne jer
su od iste božanske tvari.

Međusoban odnos triju božanskih
osoba je jedinstven, ono što misli
Otac, to isto misli i Sin; i ono što misli
Duh Sveti misli i onaj koji je prožet
Duhom. Tako su tri božanske osobe,
a samo je jedan Bog. To nije isto kao
da tri čovjeka djeluju u istom okolišu,
a da se ne razlikuju u svojoj ljudskoj
naravi. Tri osobe su u svoj punini
božanstvo, identične božanskoj
naravi. [4] Tri osobe su "jedna u
drugoj". Isus kaže apostolu Filipu da
onaj koji vidi njega, vidi i Oca (Iv
14:6) utoliko što su on i Otac jedno (Iv
10:30, 17:21). Ovaj dinamični odnos,
tehnički možemo nazvati pericóresis
(pokreti koji se naizmjence događaju
u kružnom kretanju), pomaže nam
da objasnimo kako je otajstvo
trojedinog Boga, otajstvo ljubavi: "on
je sam vječna razmjena ljubavi – Oca,
Sina i Duha Svetoga, i da je nas



odredio da učestvujemo u toj Ljubavi
(Katekizam, 221).

3. Naš život u Bogu

Bog je vječna razmjena Ljubavi, što
znači da se ta Ljubav treba
prelijevati u izvanjsko djelovanje.
Sve božje djelovanje u povijesti je
zajedničko djelovanje triju osoba, s
obzirom na njihovu različitost
unutar samoga Boga. Ipak sve
impresionira božje osobno svojstvo
da je djelovanje "ad extra."[5] Na
primjer, možemo reći da je božje
djelovanje uvijek jedno, kao kada
primamo dar od obitelji što je
rezultat njihovog djelovanja. Ali, dali
mogu znati koliko je koja je osoba u
obitelji odigrala ulogu u ostavljanju
osobnog traga u tom jednom daru.

Prepoznati je moguće jer poznajemo
božanske osobe u njihovim osobnim
značajkama kroz njihova
"poslanstva," kad je Bog Otac poslao
Sina i Duha Svetoga u svijet (Iv



3:16-17, 14:26), da budu prisutni
među nama: "Cjelokupni božanski
naum spasenja u Utjelovljenju Sina i
daru Duha Svetoga zajedničko je
djelo triju božanskih
osoba" (Katekizam, 258). Oni su, kao
što su i bili, dvije "ruke" Oca koji ih
pruža da zagrli ljude svih vremena
kako bi ih doveo u krilo Očevo.[6]
Iako je Bog prisutan u svim bićima u
mjeri u kojoj ona postoje, on
započinje postojati na nov način kroz
poslanje Sina i Duha.[7] Kristov križ
nam otkriva vječni dar od Boga,
otkrivajući u njegovoj smrti intimnu
dinamiku Ljubavi koja ujedinjuje tri
božanske osobe.

Tako je konačni smisao stvarnosti,
sve ono što ljudi žele, ono što su
filozofi i religije svih vremena tražili
– otajstvo Oca koji vječno rađa Sina u
Ljubavi koja je Duh Sveti. Trojstvo je
izvorni model za našu obitelj.[8]
Božji unutarnji život je težnja svake
ljudske ljubavi. Bog želi sve



muškarce i žene oblikovati u jednu
obitelj, odnosno da budu jedno s
njim, kao njegova djeca u Sinu. Svaki
čovjek je stvoren na sliku i priliku
Trojstva (Post 1:27) i pozvan je živjeti
u zajedništvu sa svim muškarcima i
ženama, a iznad svega u zajedništvu
sa nebeskim Ocem. Upravo je u tome
konačni temelj vrijednosti života
svake osobe, neovisno o nečijim
sposobnostima ili dostignućima.

Pristupiti se Ocu može samo u Kristu
koji je Put, Istina i Život (Iv 14:6).
Putem milosti se nalazimo u
jedinstvenom mističnom tijelu, u
zajedništvu Crkve. Razmatrajući
Kristov život i primajući sakramente
pristupljujemo u intimni život s
Bogom. Krštenjem smo umetnuti u
dinamiku ljubavi Obitelji sastavljene
od tri božanske osobe. U našem
svakodnevnom životu imamo
savršen model za naše vlastite
obitelji, a to je Sveta Obitelj iz
Nazareta: "Upoznajte tri osobe – Boga



Oca, Boga Sina i Boga Duha Svetoga.
Priđite Presvetom Trojstvu pomoću
Marije."[9] Na ovaj način, učimo od
"trojstva na zemlji" – Isusa, Marije i
Josipa – podignimo oči prema
Trojstvu na nebu.

Giulio Maspero

Primarni izvori:

[1] Sveti Toma Akvinski, Komentar
Poslanice Galaćanima, I,2

[2] Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve, 45.

[3] Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve, 47.

[4] Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve, 48.

[5] Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve, 49.

[6] Sveti Irinej, Adversus Haereses, IV,
20,1.



[7] Sveti Toma Akvinski, Summa
Theologiae, I q.43, a. 1, c., a. 2,ad. 3.

[8] Katekizam Katoličke Crkve,
232-267.

[9] Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve, 44-49.

Preporučeno štivo:

Sv. Josemaria Escriva, homilija:
„ Poniznost“, Prijatelji božji, 104-109.

Kardinal Joseph Ratzinger, Bog Isusa
Krista: Meditacije o trojedinom Bogu,
Ignatius Press, 1978.

Giulio Maspero

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-5-presveto-trojstvo/

(28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-5-presveto-trojstvo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-5-presveto-trojstvo/

	Tema 5: Presveto Trojstvo

