opusdei.org

TEMA 40. OcCe nas
koji jesi na nebesima

Molitvom Ocenas, Isus Krist nas
ucl utjecati se Bogu kao Ocu:
"Moliti se Ocu znaci unici u
njegovo otajstvo, kakav On jest,
1 kako nam ga je Sin objavio:
"Izraz Bog Otac nije nikada
nikome bio objavljen...

21.11.2012.

Isus nas uci kako se obratiti Bogu kao
Ocu

Molitvom Ocenas, Isus Krist nas uci
utjecati se Bogu kao Ocu: <<Moliti se



Ocu znaci unici u njegovo otajstvo,
kakav On jest, 1 kako nam ga je Sin
objavio: <Izraz Bog Otac nije nikada
nikome bio objavljen. Kad je Mojsije
pitao Boga tko je On, Cuo je drugo
ime. Nama je ovo ime objavljeno u
Sinu, jer ovo ime ukljucuje novo ime
Oca> (TERTULIJAN, De oratione, 3)<<
(Katekizam, 2779).

Da upoznaju Oca NaSega, Isus otkriva
svojim ucenicima, da su i oni postali
sudionicima njegova Sinovstva:
<<Objavljivanjem te molitve, ucenici
otkrivaju svoje specijalno
sudionisStvo u boZanskom srodstvu, o
kojem ¢e Sv. Ivan u prologu svog
Evandelja kazati: <Onima koji su ga
primili (to jest, onima koji su primili
RijecC koja postade tijelom), Isus
dadne moc¢ da postanu djeca BoZja>
(Iv 1, 12). Zato s razlogom mole kako
ih je poucio: Oce Nas$>>[1].

Isus Krist luci uvijek izmedu <<moj
Otac>> i <<va$ Otac>> (usp. Iv 20, 17).



U stvari, kad On moli nikad ne kazZe
<<Oce na$>>. To pokazuje da je
njegov odnos s Bogom sasvim
jedinstven: to je samo njegov odnos i
nikog drugog. Molitvom Oce Nas,
Isus Zeli posvijestiti svoje ucenike da
su djeca Bozja, ukazujuci
istovremeno na razliku koja postoji
izmedu njegova naravnog sinovstva i
naSeg adoptivnog bozanskog
srodstva, steCenog kao bezplatnog
dara BoZjeg.

Molitva kr$canina je molitva djeteta
BoZjeg koje se obraca Bogu Ocu sa
sinovskim pouzdanjem, koja je
<<izraZena u bogosluzju Istoka i
Zapada lijepim, tipi¢no krs¢anskim
izrazom: <parrhesia>, iskrena
jednostavnost, sinovsko pouzdanje,
radosna sigurnost, smjerna
odvaznost, izvjesnost da smo
ljubljeni (usp. Ef 3, 12; Hb 3, 6; 4, 16;
10,19; 1 Iv 2, 28; 3, 21; 5, 14)>>
(Katekizam, 2778). Izraz <parrhesia>
ukazuje izvorno na privilegij slobode



rije¢i gréckog gradanina na javnim
skupStinama, i prihvacena je od
Crkvenih Otaca da se izrazi sinovsko
vladanje krScanina pred svojim
Bogom Ocem.

Bozansko srodstvo i krSéansko
bratstvo

Kada kazemo Bogu Oce nas,
raspoznajemo da nas bozansko
srodstvo sjedinjuje s Kristom,
<prvorodenac medu mnogom
bracom> (Rm 8, 29), po istinskim
nadnaravnim bratstvom. Crkva je
nova Bozja i lJjudska zajednica (usp.
Katekizam, 2790).

Zato, krSc¢anska svetost, ostaje
osobna i individualna, nikad nije
individualisticka ili egocentri¢na.
<<Ako <Oc¢e Nas>, molimo u istini,
izlazimo iz individualizma, od kojeg
nas oslobada ljubav Sto je
prihvacamo. Pridjev <Nas< na
pocetku Gospodnje molitve, kao 1
zamjenica <mi> ne iskljucuju nikoga



od Cetiriju zadnjih prosnji. Da bi to
bilo receno u istini (usp. Mt 5, 23-24;
6, 14-16), moraju naSe podjele i
suprotnosti biti nadvladane>>
(Katekizam, 2792).

Bratstvo koje uspostavlja boZzansko
srodstvo, takoder se proSiruje na sve
ljude, jer su na izvjestan nacin svi
djeca Bozja —njegova stvorenja- i
pozvani su na svetost: <<Na zemlji
postoji samo jedan narod: i to narod
djece Bozje>>[2]. Zato se krS¢anin
mora osjecati solidarnim u obvezi
voditi ¢itavo Covjecanstvo k Bogu.

BoZansko sinovstvo nas potice na
apostolat, koji je nuZzna manifestacija
sinovstva i bratstva: <<Misli na druge
—prvenstveno na one koji su kraj
tebe- kao na one koji su: sinovi Bozji,
s punim dostojanstvom tog carobnog
naslova. Moramo se vladati kao djeca
BoZja s djecom BoZjom: naSe je da
budemo ljubav posvecena,
svakodnevna, stvarana od tisu¢u



detalja razumjevanja, tihe
pozrtvovnosti, presutnog
predanja>>[3].

Svrha bozanskog sinovstva kao
temelj duhovnog Zivota

Kada se intenzivno Zivi boZansko
sinovstvo, ono postaje <<duboka
sposobnost dusSe, koja pokrece cijelo
bice: ona je prisutna u svakoj misli, u
svakoj Zelji, u svakom dusevnom
raspolozenju. >>[4]. Ona je stvarnost
koja uvijek Zivi, ne samo u pojedinim
zivotnim prilikama: <<Ne mozZemo
biti djeca BoZja samo odredeno
vrijeme, iako ima nekih trenutaka
posebno posvecenih, da ih se uzme u
obzir, da nas obuzme ta svrha nasSeg
bozanskog sinovstva, koje je srz
poboZnosti>>[5].

Sv. Josemaria obucava, da svijesno ili
razumno Zivljenje bozanskog
srodstva << je temelj duha Opusa Dei.
Svi su ]Jjudi sinovi - djeca Bozja.
Medutim, jedno dijete moZe prema



Ocu reagirati na mnogo razlicitih
nacina. Moramo se truditi da
budemo djeca koja shvacaju da
Gospodin - u svojoj ljubavi prema
nama kao svojoj djeci — Zeli da se mi
nastanimo u njegovoj kuci, usred
ovoga svijeta; da se On zato pobrinuo
da mi pripadnemo njegovoj obitelji,
da On sve s nama dijeli i mi sve s
Njim, da imamo s Njim taj obiteljski
dodir pun pouzdanja, koji nam
dopusta da za sve molimo kao mala
djeca, pa kad bi to bio i — sam mjesec!
>>[6].

KrS$canska radost ima svoje korjene u
osjecanju bozanskog sinovstva:
<<Veselje je bitna posljedica
bozanskog sinovstva, svijesni da smo
izabrani u ljubavi naSega Boga Oca,
koji nas prihvaca, pomaZe nam i
oprasta><[7]. Kod propovijedanja Sv
Josemarije jako Cesto se odraZzava da
njegova radost izvire u razmatranju
te stvarnosti: <<Iz razloga, koje ovdje
necu navoditi - nisu slucajni -Isus



koji iz SvetohranisSta na nas gleda,
dobro ih poznaje — doSao sam u svom
zivotu do vrlo duboke svijesti Bozjeg
sinovstva. Spoznao sam srecu da se u
srcu moga oca smijem sakriti, da bih
onda odatle — na temelju njegove
ljubavi i svoje poniznosti — ponesto
ispravio, ocistio se, posluzio
Gospodinu, razumio i oprostio svim
ljudima. (...). Godinama sam se
trudio da se oslanjam na ovu
razveseljujucu stvarnost>>[8].

Jedno od najdelikatnijih pitanja koje
si Covjek postavlja kada razmislja o
bozanskom sinovstvu je problem zla.
Mnogi nemaju isto iskustvo zla u
svijetu s vjerskom pouzdanosScu u
beskrajnu boZansku dobrotu. Ipak,
sveci uce da sve ono Sto se u
ljudskom Zivotu dogada treba
promatrati kao dobro, jer su shvatili
duboko odnos boZanskog sinovstva i
Svetog KriZa. To je ono Sto
izraZavaju, na primjer, rijeci sv.
Tome Moro svojoj starijoj sestri, kad



je bio utamnicen u Londonskoj Kuli:
<<Kceri moja predraga, neka se
nikad ne uznemiri tvoja dusa zbog
bilo koje stvari koja bi mi se mogla
dogoditi na ovom svijetu. NiSta se ne
moZe dogoditi a da to Bog ne Zeli. I ja
sam posve siguran da Sto bude neka
bude, koliko god se Cinilo zlim, istina
Ce biti ono najbolje>>[9]. I isto uci Sv.
Josemaria vezano za manje tragicne
situacije, ali u kojima kr$c¢anska dusa
moZe proci zlo i smesti se:
<<Neugode?, ProtivStine zbog ovoga
ili onoga dogadaja?... Zar ne vidis da
tako hoce tvoj Otac-Bog?... a On je
dobar..., 1 On te ljubi... — samo tebe! -
viSe nego Sto sve majke zajedno
mogu ljubiti svoju djecu! >>[10].

Za Sv. Josemariju, bozansko
sinovstvo nije neka sladunjava
realnost, strana trpljenju i boli.
Suprotno, potvrduje da je ta
stvarnost najprisnije povezana s
KriZem, neizbjeZivo prisutna u svima
koji Zele slijediti Krista iz bliza:



<<Isus moli u vrtu: Oce moj (Mt 26,
39), Abba, Pater! (Mk 14, 36). Bog je
moj Otac, iako mi Salje trpljenja.
Ljubi me njeZzno, dok me jos ranjava.
Isus trpi da bi izvrSio Volju OcCevu... A
ja, koji takoder Zelim vrSiti Presvetu
Volju Bozju, slijedeci Ucitelja u stopu,
da li ¢u smjeti kukati, ako sretnem
suputnika za trpljenje? Ustrojit ¢u
izvjestan znak svoga sinovstva, jer sa
mnom postupa kao sa svojim
BoZanskim Sinom. I, onda kao On,
moci Cu jecati i plakati osamljen u
svom Getsemanskom Vrtu, ali, pavsi
nicice na zemlju, priznavsi svoje
niStavilo, kriknut ¢u jako Gospodinu
iz nutrine svoje dusSe: Pater mi, Abba,
Pater... neka bude!>>[11].

Druga vazna posljedica osjecanja
bozanskog sinovstva je sinovska
napustenost u Bozjim rukama, koja
se ne odnosi toliko na asketsku
osobnu borbu -iako se ona
pretpostavlja — koliko na prepustanje
vodstvu Bozjem, i za to se govori o



napustenosti. Radi se o aktivnoj
napustenosti, slobodnoj i svjesnoj od
sinovske strane. Ta sposobnost daje
na konkretan nacin povod, Zivjeti
bozansko sinovstvo —koji nije jedini,
niti je obligatorni put za sve-, nazvan
<<duhovno djetinstvo>>: sastoji se u
prepoznavanju sebe ne samo
djetetom, nego malim djetetom,
djetetom koje jako ovisi o Bogu.
Ovako to izrazuje Sv. Franjo salesKki:
Ako ne budete bezazleni kao djeca, ne
Cete uci u kraljevstvo Oca mojega (Mt
10, 16). Zato, jer je dijete maleno, u
njemu se ¢uva velika bezazlenost;
ONno poznaje samo svoju majku; ima
jedinu ljubav, a to je njegova majka;
jedina teZnja, krilo njegove majke; ne
Zeli niSta drugo do nasloniti se u tako
ljupkom odmoru. Dusa potpuno
bezazlena jedino posjeduje ljubav,
Boga; i u toj jedinoj ljubavi jedina je
ceZnja, odmoriti se na grudima
nebeskog Oca, 1 tu odrediti svoj
pocinak, kao dijete ispunjeno
ljubavlju, prepustivsi se potpuno



Njegovoj brizi, ne Zeleci niSta drugo
do ostati u toj svetoj prisnosti>>[12].
Sv. Josemaria takoder sa svoje strane
savjetovao je proci put duhovnog
djetinstva: <<Ako budete djeca,
necete biti zabrinuti. Djeca u tren
oka zaboravljaju neugodnosti i
vracaju se svojim uobicajenim
igrama. Stoga se nizaSto ne treba
brinuti, ako ste se Njemu prepustili;
jer vas je pocinak u Ocu.>>[13].

Sedam prosnji Ocenasa

U Gospodnjoj molitvi, u poCetnom
zazivu: <<Oce Nas, koji jesi na
nebesims>>, slijedi sedam prosnjii.
<<Prve tri pros$nje idu za slavom
OcCevom: za posvecenjem njegova
imena, dolaskom Kraljevstva i
vrSenjem boZanske Volje. Druge
Cetiri iznose mu nase Zelje; ove se
odnose na nas Zivot, da ga hrani i
ozdravlja od grijeha, a poveuje se s
nasom borbom za pobjedu Dobra
nad Zlom>> (Katekizam, 2857).



Ocenas je obrazac svake molitve,
kako uci Sv. Toma Akvinski:
<<0Ocenas je najsavrsenija molitva...
U njoj, ne trazimo samo ono $to
smijemo spravom poZzeljeti, nego
osim toga o redu u kojem je slobodno
to poZeljeti. Ova nas molitva ne uci
samo prosnji, nego takoder oblikuje
nasu Citavu Cuvstvenost>>[14].

Prva prosnja: Sveti se ime tvoje

BoZju svetost ne moze uvecati
nijedno stvorenje. Zbog toga, <<Rijec
>(po)svetiti> ne smije se ovdje uzeti u
uzroc¢nom smislu (samo Bog
posvecuje, €ini svetim), nego u smislu
uvazavanja: priznati svetim,ophoditi
na svet nacin. (...). Ve¢ od prve
pros$nje naSem Ocu uronjeni smo u
najdublju tajnu njegova BoZanstva i
u dramu spasenja Covjecanstva.
Iskati da se njegovo ime sveti
ukljucuje nas u >dobrohotni njegov
naum Sto ga je prije zasnovao<, >da
budemo sveti i neporoc¢ni pred njim



u ljubavi< (usp. Ef 1, 0.4)>>
(Katekizam, 2807). Jer bit je prve
prosSnje da bozanska svetost zablista i
prosiri se u nasim Zivotima: <<Tko bi
mogao posvetiti Boga, buduci da On
posvecuje? Nadahnimo se ovim
rijeCima >Budite sveti, jer sam ja
svet< (Lv 20, 26), molimo da,
posveceni krStenjem, ustrajemo u
onom Sto smo zapoceli biti. I to
molimo u sve dane, jer grijeSimo
svakodnevno i moramo se Cistiti od
nasih grijeha neprestanom
posvetom. Pritecimo stoga molitvi da
ta svetost ostane u nama>>[15].

Druga pros$nja: Dodi kraljevstvo tvoje

Druga proS$nja izrazava nadu da Ce
doci novo vrijeme kada Ce Bog biti
priznat od svih Kraljem koji Ce svoje
podanike obasuti dobrima: <<Ta
teZznja jest >Marana Tha<, zov Duha i
ZarucCnice:>Dodi Gospodine Isuse<
(Ap 22, 20) (...).U molitvi Gospodnjoj
rijeC je ponajprije o kona¢nom



dolasku Kraljevstva BozZjega s
Kristovim povratkom (usp. Tt 2,
13)>> (Katekizam, 2817-2818). S
druge strane, Kraljevstvo BoZje vec je
zapocCeto na ovom svijetu s prvim
dolaskom Kristovim i poslanjem
Duha Svtoga: << >Kraljevstvo BoZje
pravednost i mir i radost u Duhu
Svetome< (Rm 14, 17). Posljednja
vremena u kojima jesmo, vremena su
izlijevanja Duha Svetog. Otada je
zapodjenut odlucujuci boj izmedu
>tijela < i Duha (usp. Ga 5, 16-25):
>Samo Cisto srce moZe sa sigurnoséu
reci: ,Dodi kraljevstvo tvoje!,. Trebalo
je biti u Pavlovoj Skoli da bi se

reklo: ,Neka dakle ne kraljuje grijeh
u vaSem smrtnom tijelu, (Rm 6, 12).
Onaj koji se ¢uva Cistim u svojim
djelima, mislima i rijeCima, moZe reci
Bogu: >Dodi kraljevstvo tvoje!> (Sv.
Ciril Jeruzalemski, Catecheses
mystagogicae, 5, 13)>> (Katekizam,
2819). Zakljucno, u drugoj prosnji
oCitujemo Zelju da Bog kraljuje sada
u nama po milosti, da se njegovo



Kraljevstvo na zemlji svakim danom
sve viSe, 1 da na kraju vremena On
kraljuje potpuno nad svima u Nebu.

Treca prosSnja:Budi volja tvoja kako
na Nebu tako i na zemlji

Volja BoZja jest da <<se svi ljudi spase
i dodu do spoznanja istine>> (1Tm 2,
3-4). Isus nas uci da se u Kraljevstvo
Nebesko ulazi, ne po rije¢ima, nego
<<Cinedi volju Oca mojega, koji je na
nebesima>> (Mt 7, 21). Zato ovdje
<<molimo Oca naSeg da ujedini nasu
volju s voljom svoga Sina da vrSimo
njegovu volju, nacrt njegova spasenja
za Zivot svijeta. Mi smo za to u osnovi
nemocni, ali sjedinjeni s Isusom i
snagom njegova Svetoga Duha
moZemo mu predati svoju volju i
odluciti da biramo ono Sto je njegov
Sin uvijek izabrao:€initi Sto je Ocu
milo (usp. Iv 8,29)>> (Katekizam,
2829). Jedan Crkveni Otac smatra da,
kada molimo u Ocenasu budi volja
tvoja kako na nebu tako i na zemlji,



ne trazimo to <<u smislu da Bog ¢ini
ono Sto Zeli, nego nego da bi mi bili
sposobni Ciniti ono Sto Bog Zeli>>[16].
S druge strane, izraz kako na nebu
tako i na zemlji ukazuje na to da u toj
pros$nji Zudimo da, kao Sto je volja
BoZja ispunjena na nebesima od
strane andela i blaZenika, tako je
neka ispunimo mi koji smo joS$ na
zemlji.

Cetvrta prosnja: Kruh na$ svagdasnji
daj nam danas

Ova pros$nja izrazava sinovsku
ovisnost djece BoZje, jer <<Otac koji
nam daruje Zivot ne moZe nam ne
dati za Zivot potrebnu hranu i sva
>odgovarajuca> tvarna i duhovna
dobra>> (Katekizam, 2830). KrSéanski
smisao ove Cetvrte proSnje <<odnosi
se na Kruh Zivota: prihvacanje Rijeci
BoZje vjerom, primanje Tijela
Kristova u Euharistiji (usp. Jv 6,
26-58)>> (Katekizam, 2835). Izraz
svagdasnji, <<uzet u vremenskom



znacenju pedagoski podvlaci ono
>danas<, (usp. Ex 16, 19-21) da nas
utvrdi u povjerenju >bez ogradex,
Uzeta u kvalitetnom znacenju kazuje
ono $to je nuzno za Zivot, i, u Sirem
smislu, svako dobro dovoljno za
opstanak (usp. 1Tm 6, 8)>>
(Katekizam, 2837).

Peta pros$nja: Otpusti nam duge nase
kako i mi otpusStamo duznicima
nasim

Ovom novom prosnjom pocinjemo
priznavati svoje stanje grijeSnika:
<<Vracamo se k Njemu kao rasipni
sin (usp. Lk 15, 11-32), i priznajemo
se greSnima pred Njim kao carinik
(usp. Lk 18, 13). Nasa molba pocCinje s
>priznanjem< kojim istodobno
priznajemo svoju bijedu i njegovo
Milosrde>>(Katekizam, 2839). Ali ova
molba ne Ce biti usliSana ako
predhodno nismo odgovorili na
nuzno: oprostili nasSim duZnicima. A
razlog je slijedeci: <<Ta bujica



milosrda ne moZe prodrijeti u nase
srce, sve dok ne oprostimo onima
koji su nas uvrijedili. Ljubav je, kao i
Tijelo Kristovo, nedjeljiva; ne
moZemo ljubiti Boga koga ne vidimo,
ako ne ljubimo brata i sestru koje
vidimo (usp. 11v 4, 20). Odbijanjem
prastanja braci i sestrama nase se
srce zatvara, i njegova tvrdoca Cini
ga nepropusnim za milosrdnu
Ljubav OCevu>> (Katekizam, 2840).

Sesta prosnja: Ne uvedi nas u napast

Ova molba je povezana s prednjom,
jer grijeh je posljedica slobodnog
pristanka na napast.. Zato sada
<<molimo naSeg Oca da nas u nju ne
>uvede< (...). Mi ga molimo da ne
dopusti da krenemo putem koji vodi
u grijeh, jer smo ukljuceni u borbu
>izmedu tijela i Duha<. Ova prosnja
moli Duha razlucivanja i jakosti>>
(Katekizam, 2846). Bog nam uvijek
udijeli svoju milost da bi svladali
napasti: <<Vjeran je Bog: nece pustiti



da budete kuSani preko svojih sila,
nego Ce s kusnjom dati i ihod da
mozete izdrzati>> (Ko 10, 13), ali da
bismo uvijek mogli pobijediti,
potrebno je moliti: <<Ta borba i
pobjeda nisu moguce bez molitve.
Svojom je molitvom Isus svladao
Napasnika na pocetku (usp. Mt 4, 11)
i u zavrsnoj borbi svoje agonije (usp.
Mt 26, 36-44). Ovom proSnjom
nasSemu Ocu Krist nas sjedinjuje sa
svojom borbom i agonijom. (...). Ova
molitva dobiva sav svoj dramatski
znacaj u odnosu na konac¢nu kusnju
nase zemaljske borbe; moli za
ustrajnost do kraja. >Evo dolazim
kao tat. Blazen onaj koji bdije< (Ap
16, 15)>> (Katekizam, 2849).

Sedma prosnja: I oslobodi nas od zla

Posljenja pros$nja sadrzana je u
svecenickoj molitvi Isusa Ocu: << Ne
molim te da ih uzmes sa svijeta, nego
da ih ¢uvas od Zloga>> (Iv 17, 15). U
stvari, u ovoj molbi, <<Zlo nije



apstrakcija, nego, oznacava osobu,
Sotonu, Zloga, andela koji se protivi
Bogu. >bavao> (dia-bolos: onaj koji
se isprecCuje) jest onaj koji >hoce
sprijeciti< Bozji naum i njegovo
>djelo spasenja< ostvareno u
Kristu>> (Katekizam, 2851). Nadalje,
<<moleci da budemo oslobodeni od
Zloga, molimo ujedno da budemo
oslobodeni od svih zala, sadasnjih,
proslih 1 buducih, kojih je on tvorac
ili podstrekac.>> (Katekizam, 2854),
narocito grijeha jedinog pravog
zla[17], i njegove kazne, koja je
vjectno prokletstvo. Ostala zla i patnje
mogu se okrenuti na dobro, ako ih
primamo i sjedinimo ih s trpljenjem
Krista na KriZu.

Manuel Belda
Osnovna bibliografija

Katekizam Katolicke Crkve,
2759-2865.



BENEDIKT XVI-JOSEPH RATZINGER,
Jesus de Nazaret, La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, pp. 161-205
(glava posvecena molitvi Gospodnoj).

Preporuceno S$tivo

SV. JOSEMARIA, Homilije El trato con
Dios i Hacia la santitad, u Amigos de
Dios, 142-153 1 294-316.

J. BURGGRATF, El sentido de la filiacion
divina, u A.A.V.V., Santitad i mundo,
Pamplona 1996, pp. 109-127.

F.FERNANDEZ-CARVAJAL i P.BETETA,
Hijos de Dios. La filiacion divina que
vivio i predico el beato Josemaria
Escriva, Madrid 1995°.

F.OCARIZ, La fikiacion divina,
realidad central en la vida i en la
ensenanza de Mons. Escriva de
Balaguer, u A.A.V.V,, Mons. Escriva de
Balaguer i el Opus Dei. En el 50
aniversario de su fundacion,
Pamolona 1985°, pp. 173-214.



B.PERQUIN, Abba, Padre: para
alabanza de tu gloria, Madrid1999°.

J. SESE, La conciencia de la filiacion
divina, fuente de vida espiritual, uJ.L.
ILLANES (dir.), El Dios i Padre de
Nuestro Senor Jesucristo, XX
Simposio internacional de Teologia
de la Unuversidad de Navarra,
Pamplona 2000., pp.495-517.

J. STOHR, La vida del cristiano segun
el espiritu de filiacion, u <Scripta
Theologica> 24 (1992, 3) 872-893.

[1] IVAN PAVAO II, Alocucion, 1-
VII-1987., 3.

[2] SV. JOSEMARIA, Es Cristo que
pasa, 13,

[3] Ibidem, 36.



[4] SV. JOSEMARIA, Amigos de Dios,
146.

[5] SV. JOSEMARIA, Conversaciones,
102.

[6] SV. JOSEMARIA, Susret s Kristom,
64..

[7] SV. JOSEMARIA, Kovacnica, 332.

[8] SV. JOSEMARIA, Prijatelji BoZji,
143.

[9] SV. TOMA MORO, Un hombre solo.
Cartas desde la Torre, n.7 (Pismo od
Margarete Alisi, kolovoz 1534, koje
sadrZi dugi razgovor sa svojim ocem
u tamnici), Madrid 1988., p. 65.

[10] SV. JOSEMARIA, Kovacnica, 929.

[11] SV. JOSEMARIA, Via Crucis, I
Estacion, Puntos de meditacion, n. 1.

[12] SV. FRANJO SALESKI,
Conversationes espirituales, n.16, 7, u



Obras Selectas de San Francisco de
Sales, vol. I, p. 724.

[13] SV. JOSEMARIA, Camino, 864.

[14] SV. TOMA AKVINSKI, Summa
theologiae, 11-11, 83, 9.

[15] SV. CIORIJAN, De dominica
oratione, 12.

[16] Ibidem, 14.

[17] Usp. SV. JOSEMAIA, Put, 386.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-40-oce-nas-koji-jesi-

na-nebesima/ (28.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-40-oce-nas-koji-jesi-na-nebesima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-40-oce-nas-koji-jesi-na-nebesima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-40-oce-nas-koji-jesi-na-nebesima/

	TEMA 40. Oče naš koji jesi na nebesima

