
opusdei.org

TEMA 40. Oče naš
koji jesi na nebesima

Molitvom Očenaš, Isus Krist nas
uči utjecati se Bogu kao Ocu:
"Moliti se Ocu znači unići u
njegovo otajstvo, kakav On jest,
i kako nam ga je Sin objavio:
"Izraz Bog Otac nije nikada
nikome bio objavljen...

21.11.2012.

Isus nas uči kako se obratiti Bogu kao
Ocu

Molitvom Očenaš, Isus Krist nas uči
utjecati se Bogu kao Ocu: <<Moliti se



Ocu znači unići u njegovo otajstvo,
kakav On jest, i kako nam ga je Sin
objavio: <Izraz Bog Otac nije nikada
nikome bio objavljen. Kad je Mojsije
pitao Boga tko je On, čuo je drugo
ime. Nama je ovo ime objavljeno u
Sinu, jer ovo ime uključuje novo ime
Oca> (TERTULIJAN, De oratione, 3)<<
(Katekizam, 2779).

Da upoznaju Oca Našega, Isus otkriva
svojim učenicima, da su i oni postali
sudionicima njegova Sinovstva:
<<Objavljivanjem te molitve, učenici
otkrivaju svoje specijalno
sudioništvo u božanskom srodstvu, o
kojem će Sv. Ivan u prologu svog
Evanđelja kazati: <Onima koji su ga
primili (to jest, onima koji su primili
Riječ koja postade tijelom), Isus
dadne moć da postanu djeca Božja>
(Iv 1, 12). Zato s razlogom mole kako
ih je poučio: Oče Naš>>[1].

Isus Krist luči uvijek između <<moj
Otac>> i <<vaš Otac>> (usp. Iv 20, 17).



U stvari, kad On moli nikad ne kaže
<<Oče naš>>. To pokazuje da je
njegov odnos s Bogom sasvim
jedinstven: to je samo njegov odnos i
nikog drugog. Molitvom Oče Naš,
Isus želi posvijestiti svoje učenike da
su djeca Božja, ukazujući
istovremeno na razliku koja postoji
između njegova naravnog sinovstva i
našeg adoptivnog božanskog
srodstva, stečenog kao bezplatnog
dara Božjeg.

Molitva kršćanina je molitva djeteta
Božjeg koje se obraća Bogu Ocu sa
sinovskim pouzdanjem, koja je
<<izražena u bogoslužju Istoka i
Zapada lijepim, tipično kršćanskim
izrazom: <parrhesia>, iskrena
jednostavnost, sinovsko pouzdanje,
radosna sigurnost, smjerna
odvažnost, izvjesnost da smo
ljubljeni (usp. Ef 3, 12; Hb 3, 6; 4, 16;
10, 19; 1 Iv 2, 28; 3, 21; 5, 14)>>
(Katekizam, 2778). Izraz <parrhesia>
ukazuje izvorno na privilegij slobode



riječi grčkog građanina na javnim
skupštinama, i prihvaćena je od
Crkvenih Otaca da se izrazi sinovsko
vladanje kršćanina pred svojim
Bogom Ocem.

Božansko srodstvo i kršćansko
bratstvo

Kada kažemo Bogu Oče naš,
raspoznajemo da nas božansko
srodstvo sjedinjuje s Kristom,
<prvorođenac među mnogom
braćom> (Rm 8, 29), po istinskim
nadnaravnim bratstvom. Crkva je
nova Božja i ljudska zajednica (usp. 
Katekizam, 2790).

Zato, kršćanska svetost, ostaje
osobna i individualna, nikad nije
individualistička ili egocentrična.
<<Ako <Oče Naš>, molimo u istini,
izlazimo iz individualizma, od kojeg
nas oslobađa ljubav što je
prihvaćamo. Pridjev <Naš< na
početku Gospodnje molitve, kao i
zamjenica <mi> ne isključuju nikoga



od četiriju zadnjih prošnji. Da bi to
bilo rečeno u istini (usp. Mt 5, 23-24;
6, 14-16), moraju naše podjele i
suprotnosti biti nadvladane>>
(Katekizam, 2792).

Bratstvo koje uspostavlja božansko
srodstvo, također se proširuje na sve
ljude, jer su na izvjestan način svi
djeca Božja –njegova stvorenja- i
pozvani su na svetost: <<Na zemlji
postoji samo jedan narod: i to narod
djece Božje>>[2]. Zato se kršćanin
mora osjećati solidarnim u obvezi
voditi čitavo čovječanstvo k Bogu.

Božansko sinovstvo nas potiče na
apostolat, koji je nužna manifestacija
sinovstva i bratstva: <<Misli na druge
–prvenstveno na one koji su kraj
tebe- kao na one koji su: sinovi Božji,
s punim dostojanstvom tog čarobnog
naslova. Moramo se vladati kao djeca
Božja s djecom Božjom: naše je da
budemo ljubav posvećena,
svakodnevna, stvarana od tisuću



detalja razumjevanja, tihe
požrtvovnosti, prešutnog
predanja>>[3].

Svrha božanskog sinovstva kao
temelj duhovnog života

Kada se intenzivno živi božansko
sinovstvo, ono postaje <<duboka
sposobnost duše, koja pokreće cijelo
biće: ona je prisutna u svakoj misli, u
svakoj želji, u svakom duševnom
raspoloženju. >>[4]. Ona je stvarnost
koja uvijek živi, ne samo u pojedinim
životnim prilikama: <<Ne možemo
biti djeca Božja samo određeno
vrijeme, iako ima nekih trenutaka
posebno posvećenih, da ih se uzme u
obzir, da nas obuzme ta svrha našeg
božanskog sinovstva, koje je srž
pobožnosti>>[5].

Sv. Josemaria obučava, da svijesno ili
razumno življenje božanskog
srodstva << je temelj duha Opusa Dei.
Svi su ljudi sinovi - djeca Božja.
Međutim, jedno dijete može prema



Ocu reagirati na mnogo različitih
načina. Moramo se truditi da
budemo djeca koja shvaćaju da
Gospodin – u svojoj ljubavi prema
nama kao svojoj djeci – želi da se mi
nastanimo u njegovoj kući, usred
ovoga svijeta; da se On zato pobrinuo
da mi pripadnemo njegovoj obitelji,
da On sve s nama dijeli i mi sve s
Njim, da imamo s Njim taj obiteljski
dodir pun pouzdanja, koji nam
dopušta da za sve molimo kao mala
djeca, pa kad bi to bio i – sam mjesec!
>>[6].

Kršćanska radost ima svoje korjene u
osjećanju božanskog sinovstva:
<<Veselje je bitna posljedica
božanskog sinovstva, svijesni da smo
izabrani u ljubavi našega Boga Oca,
koji nas prihvaća, pomaže nam i
oprašta><[7]. Kod propovijedanja Sv
Josemarije jako često se odražava da
njegova radost izvire u razmatranju
te stvarnosti: <<Iz razloga, koje ovdje
neću navoditi - nisu slučajni –Isus



koji iz Svetohraništa na nas gleda,
dobro ih poznaje – došao sam u svom
životu do vrlo duboke svijesti Božjeg
sinovstva. Spoznao sam sreću da se u
srcu moga oca smijem sakriti, da bih
onda odatle – na temelju njegove
ljubavi i svoje poniznosti – ponešto
ispravio, očistio se, poslužio
Gospodinu, razumio i oprostio svim
ljudima. (...). Godinama sam se
trudio da se oslanjam na ovu
razveseljujuću stvarnost>>[8].

Jedno od najdelikatnijih pitanja koje
si čovjek postavlja kada razmišlja o
božanskom sinovstvu je problem zla.
Mnogi nemaju isto iskustvo zla u
svijetu s vjerskom pouzdanošću u
beskrajnu božansku dobrotu. Ipak,
sveci uče da sve ono što se u
ljudskom životu događa treba
promatrati kao dobro, jer su shvatili
duboko odnos božanskog sinovstva i
Svetog Križa. To je ono što
izražavaju, na primjer, riječi sv.
Tome Moro svojoj starijoj sestri, kad



je bio utamničen u Londonskoj Kuli:
<<Kćeri moja predraga, neka se
nikad ne uznemiri tvoja duša zbog
bilo koje stvari koja bi mi se mogla
dogoditi na ovom svijetu. Ništa se ne
može dogoditi a da to Bog ne želi. I ja
sam posve siguran da što bude neka
bude, koliko god se činilo zlim, istina
će biti ono najbolje>>[9]. I isto uči Sv.
Josemaria vezano za manje tragične
situacije, ali u kojima kršćanska duša
može proći zlo i smesti se:
<<Neugode?, Protivštine zbog ovoga
ili onoga događaja?... Zar ne vidiš da
tako hoće tvoj Otac-Bog?... a On je
dobar..., i On te ljubi... – samo tebe! –
više nego što sve majke zajedno
mogu ljubiti svoju djecu! >>[10].

Za Sv. Josemariju, božansko
sinovstvo nije neka sladunjava
realnost, strana trpljenju i boli.
Suprotno, potvrđuje da je ta
stvarnost najprisnije povezana s
Križem, neizbježivo prisutna u svima
koji žele slijediti Krista iz bliza:



<<Isus moli u vrtu: Oče moj (Mt 26,
39), Abba, Pater! (Mk 14, 36). Bog je
moj Otac, iako mi šalje trpljenja.
Ljubi me nježno, dok me još ranjava.
Isus trpi da bi izvršio Volju Očevu... A
ja, koji također želim vršiti Presvetu
Volju Božju, slijedeći Učitelja u stopu,
da li ću smjeti kukati, ako sretnem
suputnika za trpljenje? Ustrojit ću
izvjestan znak svoga sinovstva, jer sa
mnom postupa kao sa svojim
Božanskim Sinom. I, onda kao On,
moći ću jecati i plakati osamljen u
svom Getsemanskom Vrtu, ali, pavši
ničice na zemlju, priznavši svoje
ništavilo, kriknut ću jako Gospodinu
iz nutrine svoje duše: Pater mi, Abba,
Pater... neka bude!>>[11].

Druga važna posljedica osjećanja
božanskog sinovstva je sinovska
napuštenost u Božjim rukama, koja
se ne odnosi toliko na asketsku
osobnu borbu –iako se ona
pretpostavlja – koliko na prepuštanje
vodstvu Božjem, i za to se govori o



napuštenosti. Radi se o aktivnoj
napuštenosti, slobodnoj i svjesnoj od
sinovske strane. Ta sposobnost daje
na konkretan način povod, živjeti
božansko sinovstvo –koji nije jedini,
niti je obligatorni put za sve-, nazvan
<<duhovno djetinstvo>>: sastoji se u
prepoznavanju sebe ne samo
djetetom, nego malim djetetom,
djetetom koje jako ovisi o Bogu.
Ovako to izrazuje Sv. Franjo saleški: 
Ako ne budete bezazleni kao djeca, ne
ćete ući u kraljevstvo Oca mojega (Mt
10, 16). Zato, jer je dijete maleno, u
njemu se čuva velika bezazlenost;
ono poznaje samo svoju majku; ima
jedinu ljubav, a to je njegova majka;
jedina težnja, krilo njegove majke; ne
želi ništa drugo do nasloniti se u tako
ljupkom odmoru. Duša potpuno
bezazlena jedino posjeduje ljubav,
Boga; i u toj jedinoj ljubavi jedina je
čežnja, odmoriti se na grudima
nebeskog Oca, i tu odrediti svoj
počinak, kao dijete ispunjeno
ljubavlju, prepustivši se potpuno



Njegovoj brizi, ne želeći ništa drugo
do ostati u toj svetoj prisnosti>>[12].
Sv. Josemaria također sa svoje strane
savjetovao je proći put duhovnog
djetinstva: <<Ako budete djeca,
nećete biti zabrinuti. Djeca u tren
oka zaboravljaju neugodnosti i
vraćaju se svojim uobičajenim
igrama. Stoga se nizašto ne treba
brinuti, ako ste se Njemu prepustili;
jer vaš je počinak u Ocu.>>[13].

Sedam prošnji Očenaša

U Gospodnjoj molitvi, u početnom
zazivu: <<Oče Naš, koji jesi na
nebesims>>, slijedi sedam prošnjii.
<<Prve tri prošnje idu za slavom
Očevom: za posvećenjem njegova
imena, dolaskom Kraljevstva i
vršenjem božanske Volje. Druge
četiri iznose mu naše želje; ove se
odnose na naš život, da ga hrani i
ozdravlja od grijeha, a poveuje se s
našom borbom za pobjedu Dobra
nad Zlom>> (Katekizam, 2857).



Očenaš je obrazac svake molitve,
kako uči Sv. Toma Akvinski:
<<Očenaš je najsavršenija molitva...
U njoj, ne tražimo samo ono što
smijemo spravom poželjeti, nego
osim toga o redu u kojem je slobodno
to poželjeti. Ova nas molitva ne uči
samo prošnji, nego također oblikuje
našu čitavu čuvstvenost>>[14].

Prva prošnja: Sveti se ime tvoje

Božju svetost ne može uvećati
nijedno stvorenje. Zbog toga, <<Riječ
>(po)svetiti> ne smije se ovdje uzeti u
uzročnom smislu (samo Bog
posvećuje, čini svetim), nego u smislu
uvažavanja: priznati svetim,ophoditi
na svet način. (...). Već od prve
prošnje našem Ocu uronjeni smo u
najdublju tajnu njegova Božanstva i
u dramu spasenja čovječanstva.
Iskati da se njegovo ime sveti
uključuje nas u >dobrohotni njegov
naum što ga je prije zasnovao<, >da
budemo sveti i neporočni pred njim



u ljubavi< (usp. Ef 1, 0.4)>>
(Katekizam, 2807). Jer bit je prve
prošnje da božanska svetost zablista i
proširi se u našim životima: <<Tko bi
mogao posvetiti Boga, budući da On
posvećuje? Nadahnimo se ovim
riječima >Budite sveti, jer sam ja
svet< (Lv 20, 26), molimo da,
posvećeni krštenjem, ustrajemo u
onom što smo započeli biti. I to
molimo u sve dane, jer griješimo
svakodnevno i moramo se čistiti od
naših grijeha neprestanom
posvetom. Pritecimo stoga molitvi da
ta svetost ostane u nama>>[15].

Druga prošnja: Dođi kraljevstvo tvoje

Druga prošnja izražava nadu da će
doći novo vrijeme kada će Bog biti
priznat od svih Kraljem koji će svoje
podanike obasuti dobrima: <<Ta
težnja jest >Marana Tha<, zov Duha i
Zaručnice:>Dođi Gospodine Isuse<
(Ap 22, 20) (...).U molitvi Gospodnjoj
riječ je ponajprije o konačnom



dolasku Kraljevstva Božjega s
Kristovim povratkom (usp. Tt 2,
13)>> (Katekizam, 2817-2818). S
druge strane, Kraljevstvo Božje već je
započeto na ovom svijetu s prvim
dolaskom Kristovim i poslanjem
Duha Svtoga: << >Kraljevstvo Božje
pravednost i mir i radost u Duhu
Svetome< (Rm 14, 17). Posljednja
vremena u kojima jesmo, vremena su
izlijevanja Duha Svetog. Otada je
zapodjenut odlučujući boj između
>tijela < i Duha (usp. Ga 5, 16-25):
>Samo čisto srce može sa sigurnošću
reći: ,Dođi kraljevstvo tvoje!,. Trebalo
je biti u Pavlovoj školi da bi se
reklo: ,Neka dakle ne kraljuje grijeh
u vašem smrtnom tijelu, (Rm 6, 12).
Onaj koji se čuva čistim u svojim
djelima, mislima i riječima, može reći
Bogu: >Dođi kraljevstvo tvoje!> (Sv.
Ćiril Jeruzalemski, Catecheses
mystagogicae, 5, 13)>> (Katekizam,
2819). Zaključno, u drugoj prošnji
očitujemo želju da Bog kraljuje sada
u nama po milosti, da se njegovo



Kraljevstvo na zemlji svakim danom
sve više, i da na kraju vremena On
kraljuje potpuno nad svima u Nebu.

Treća prošnja:Budi volja tvoja kako
na Nebu tako i na zemlji

Volja Božja jest da <<se svi ljudi spase
i dođu do spoznanja istine>> (1Tm 2,
3-4). Isus nas uči da se u Kraljevstvo
Nebesko ulazi, ne po riječima, nego
<<čineći volju Oca mojega, koji je na
nebesima>> (Mt 7, 21). Zato ovdje
<<molimo Oca našeg da ujedini našu
volju s voljom svoga Sina da vršimo
njegovu volju, nacrt njegova spasenja
za život svijeta. Mi smo za to u osnovi
nemoćni, ali sjedinjeni s Isusom i
snagom njegova Svetoga Duha
možemo mu predati svoju volju i
odlučiti da biramo ono što je njegov
Sin uvijek izabrao:činiti što je Ocu
milo (usp. Iv 8,29)>> (Katekizam,
2829). Jedan Crkveni Otac smatra da,
kada molimo u Očenašu budi volja
tvoja kako na nebu tako i na zemlji,



ne tražimo to <<u smislu da Bog čini
ono što želi, nego nego da bi mi bili
sposobni činiti ono što Bog želi>>[16].
S druge strane, izraz kako na nebu
tako i na zemlji ukazuje na to da u toj
prošnji žudimo da, kao što je volja
Božja ispunjena na nebesima od
strane anđela i blaženika, tako je
neka ispunimo mi koji smo još na
zemlji.

Četvrta prošnja: Kruh naš svagdašnji
daj nam danas

Ova prošnja izražava sinovsku
ovisnost djece Božje, jer <<Otac koji
nam daruje život ne može nam ne
dati za život potrebnu hranu i sva
>odgovarajuća> tvarna i duhovna
dobra>> (Katekizam, 2830). Kršćanski
smisao ove četvrte prošnje <<odnosi
se na Kruh Života: prihvaćanje Riječi
Božje vjerom, primanje Tijela
Kristova u Euharistiji (usp. Jv 6,
26-58)>> (Katekizam, 2835). Izraz 
svagdašnji, <<uzet u vremenskom



značenju pedagoški podvlači ono
>danas<, (usp. Ex 16, 19-21) da nas
utvrdi u povjerenju >bez ograde<,
Uzeta u kvalitetnom značenju kazuje
ono što je nužno za život, i, u širem
smislu, svako dobro dovoljno za
opstanak (usp. 1Tm 6, 8)>>
(Katekizam, 2837).

Peta prošnja: Otpusti nam duge naše
kako i mi otpuštamo dužnicima
našim

Ovom novom prošnjom počinjemo
priznavati svoje stanje griješnika:
<<Vraćamo se k Njemu kao rasipni
sin (usp. Lk 15, 11-32), i priznajemo
se grešnima pred Njim kao carinik
(usp. Lk 18, 13). Naša molba počinje s
>priznanjem< kojim istodobno
priznajemo svoju bijedu i njegovo
Milosrđe>>(Katekizam, 2839). Ali ova
molba ne će biti uslišana ako
predhodno nismo odgovorili na
nužno: oprostili našim dužnicima. A
razlog je slijedeći: <<Ta bujica



milosrđa ne može prodrijeti u naše
srce, sve dok ne oprostimo onima
koji su nas uvrijedili. Ljubav je, kao i
Tijelo Kristovo, nedjeljiva; ne
možemo ljubiti Boga koga ne vidimo,
ako ne ljubimo brata i sestru koje
vidimo (usp. 1Iv 4, 20). Odbijanjem
praštanja braći i sestrama naše se
srce zatvara, i njegova tvrdoća čini
ga nepropusnim za milosrdnu
Ljubav Očevu>> (Katekizam, 2840).

Šesta prošnja: Ne uvedi nas u napast

Ova molba je povezana s prednjom,
jer grijeh je posljedica slobodnog
pristanka na napast.. Zato sada
<<molimo našeg Oca da nas u nju ne
>uvede< (...). Mi ga molimo da ne
dopusti da krenemo putem koji vodi
u grijeh, jer smo uključeni u borbu
>između tijela i Duha<. Ova prošnja
moli Duha razlučivanja i jakosti>>
(Katekizam, 2846). Bog nam uvijek
udijeli svoju milost da bi svladali
napasti: <<Vjeran je Bog: neće pustiti



da budete kušani preko svojih sila,
nego će s kušnjom dati i ihod da
možete izdržati>> (Ko 10, 13), ali da
bismo uvijek mogli pobijediti,
potrebno je moliti: <<Ta borba i
pobjeda nisu moguće bez molitve.
Svojom je molitvom Isus svladao
Napasnika na početku (usp. Mt 4, 11)
i u završnoj borbi svoje agonije (usp. 
Mt 26, 36-44). Ovom prošnjom
našemu Ocu Krist nas sjedinjuje sa
svojom borbom i agonijom. (...). Ova
molitva dobiva sav svoj dramatski
značaj u odnosu na konačnu kušnju
naše zemaljske borbe; moli za
ustrajnost do kraja. >Evo dolazim
kao tat. Blažen onaj koji bdije< (Ap
16, 15)>> (Katekizam, 2849).

Sedma prošnja: I oslobodi nas od zla

Posljenja prošnja sadržana je u
svećeničkoj molitvi Isusa Ocu: << Ne
molim te da ih uzmeš sa svijeta, nego
da ih čuvaš od Zloga>> (Iv 17, 15). U
stvari , u ovoj molbi, <<Zlo nije



apstrakcija, nego, označava osobu,
Sotonu, Zloga, anđela koji se protivi
Bogu. >Đavao> (dia-bolos: onaj koji
se isprečuje) jest onaj koji >hoće
spriječiti< Božji naum i njegovo
>djelo spasenja< ostvareno u
Kristu>> (Katekizam, 2851). Nadalje,
<<moleći da budemo oslobođeni od
Zloga, molimo ujedno da budemo
oslobođeni od svih zala, sadašnjih,
prošlih i budućih, kojih je on tvorac
ili podstrekač.>> (Katekizam, 2854),
naročito grijeha jedinog pravog
zla[17], i njegove kazne, koja je
vječno prokletstvo. Ostala zla i patnje
mogu se okrenuti na dobro, ako ih
primamo i sjedinimo ih s trpljenjem
Krista na Križu.

Manuel Belda

Osnovna bibliografija

Katekizam Katoličke Crkve,
2759-2865.



BENEDIKT XVI-JOSEPH RATZINGER, 
Jesus de Nazaret, La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, pp. 161-205
(glava posvećena molitvi Gospodnoj).

Preporučeno štivo

SV. JOSEMARIA, Homilije El trato con
Dios i Hacia la santitad, u Amigos de
Dios, 142-153 i 294-316.

J. BURGGRAF, El sentido de la filiacion
divina, u A.A.V.V., Santitad i mundo,
Pamplona 1996, pp. 109-127.

F.FERNANDEZ-CARVAJAL i P.BETETA,
Hijos de Dios. La filiacion divina que
vivio i predico el beato Josemaria
Escriva, Madrid 19952.

F.OCARIZ, La fikiacion divina,
realidad central en la vida i en la
ensenanza de Mons. Escriva de
Balaguer, u A.A.V.V., Mons. Escriva de
Balaguer i el Opus Dei. En el 50
aniversario de su fundacion,
Pamolona 19852, pp. 173-214.



B.PERQUIN, Abba, Padre: para
alabanza de tu gloria, Madrid19993..

J. SESE, La conciencia de la filiacion
divina, fuente de vida espiritual, u J.L.
ILLANES (dir.), El Dios i Padre de
Nuestro Senor Jesucristo, XX
Simposio internacional de Teologia
de la Unuversidad de Navarra,
Pamplona 2000., pp.495-517.

J. STOHR, La vida del cristiano segun
el espiritu de filiacion, u <Scripta
Theologica> 24 (1992¸ 3) 872-893.

[1] IVAN PAVAO II, Alocucion, 1-
VII-1987., 3.

[2] SV. JOSEMARIA, Es Cristo que
pasa, 13.,

[3] Ibidem, 36.



[4] SV. JOSEMARIA, Amigos de Dios,
146.

[5] SV. JOSEMARIA, Conversaciones,
102.

[6] SV. JOSEMARIA, Susret s Kristom,
64..

[7] SV. JOSEMARIA, Kovačnica, 332.

[8] SV. JOSEMARIA, Prijatelji Božji,
143.

[9] SV. TOMA MORO, Un hombre solo.
Cartas desde la Torre, n.7 (Pismo od
Margarete Alisi, kolovoz 1534, koje
sadrži dugi razgovor sa svojim ocem
u tamnici), Madrid 1988., p. 65.

[10] SV. JOSEMARIA, Kovačnica, 929.

[11] SV. JOSEMARIA, Via Crucis, I
Estacion, Puntos de meditacion, n. 1.

[12] SV. FRANJO SALEŠKI, 
Conversationes espirituales, n.16, 7, u 



Obras Selectas de San Francisco de
Sales, vol. I, p. 724.

[13] SV. JOSEMARIA, Camino, 864.

[14] SV. TOMA AKVINSKI, Summa
theologiae, II-II, 83, 9.

[15] SV. CIORIJAN, De dominica
oratione, 12.

[16] Ibidem, 14.

[17] Usp. SV. JOSEMAIA, Put, 386.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-40-oce-nas-koji-jesi-

na-nebesima/ (28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-40-oce-nas-koji-jesi-na-nebesima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-40-oce-nas-koji-jesi-na-nebesima/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-40-oce-nas-koji-jesi-na-nebesima/

	TEMA 40. Oče naš koji jesi na nebesima

