opusdei.org

Tema 4: Bog
Stvoritelj

Stvaranje je otajstvo vjere i
razumu dostupna istina. Bog je
sve stvorio »ne da poveca svoju
slavu, nego da je pokaze i
priopcCi«. Spoznaja i divljenje
bozanskoj moci, mudrosti i
ljubavi vode ¢ovjeka do stava
postovanja, klanjanja i
poniznosti, do toga da Zivi u
BoZjoj prisutnosti znajuci da je
on njegovo dijete.

4.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-4-bog-stvoritelj?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

Uvod

Vaznost stvaranja leZi u Cinjenici da
je ono »temelj svih spasenjskih
nauma BoZjih [...]; poCetak povijesti
spasenja koja dosize vrhunac u
Kristu« (Kompendij, 51). Biblija i
Vjerovanje pocinju ispovijedanjem
vjere u Boga Stvoritelja.

Za razliku od ostalih velikih otajstava
naSe vjere (Trojstva i Utjelovljenja),
stvaranje je ,,prvi odgovor na
Covjekova temeljna pitanja glede
vlastita podrijetla i vlastite

svrhe” (Kompendij, 51), koje si
postavlja ljudski duh i na koje,
dijelom, takoder odgovara, kao Sto
pokazuju filozofska razmisljanja i
izvjestaji o podrijetlu religiozne
kulture tolikih naroda (usp.
Katekizam, 285). Medutim,
specifiCnost pojma stvaranja zapravo
je zahvacena judeo-krs¢anskom
objavom.



Stvaranje je, dakle, otajstvo vjere i
ujedno razumu dostupna istina (usp.
Katekizam, 286). Ovaj jedinstveni
polozaj €ini ga dobrim polaziStem za
evangelizaciju i dijalog koji su
kricani, ¢ak i u danasnje vrijeme',
pozvani provoditi, kao Sto je vec
ucinio sveti Pavao na Areopagu u
Ateni (usp. Dj 17,16-34).

Obicno se razlikuje stvaralacki BoZji
Cin (active sumpta stvaranje) i
stvorena stvarnost, koja je posljedica
takvog bozanskog djelovanja (passive
sumpta stvaranje).”

1. »Stvaranje je zajednicko djelo
Presvetoga Trojstva« (Katekizam,
292)

Objava predstavlja stvaralacko Bozje
djelovanje kao plod njegove svemoci,
njegove mudrosti i njegove ljubavi.
Stvaranje se obiCno pripisuje Ocu
(usp. Kompendij, 52), otkupljenje
Sinu, a posvecenje Duhu Svetome.
Istodobno, ad extra djela Trojstva



(prvo od njih, stvaranje) zajednicka
su Osobama, pa se zbog toga vrijedi
zapitati o njihovoj specifi¢noj ulozi u
stvaranju, buduci da »svaka
bozanska Osoba izvrSuje zajednicko
djelo prema svom osobnom
svojstvu« (Katekizam, 258). To je
smisao tradicionalnog prisvajanja
bitnih karakteristika (svemoc,
mudrost, ljubav) kreativnom djelu
Oca, Sina 1 Duha Svetoga.

a) »Stvoritelj neba i zemlje«

»,U pocetku stvori Bog nebo i
zemlju”:tim se prvim rijeCima Pisma
tvrdi troje: vjecni Bog je dao pocCetak
svemu S$to postoji izvan njega; samo
on je stvoritelj (glagolu ,,stvoriti” - u
hebrejskom bara - uvijek je Bog
subjekt). Sveukupnost onoga sto
postoji (izraZeno rije¢ima ,,nebo i
zemlja”) ovisi o onome koji mu daje
da bude« (Katekizam, 290).

Samo Bog moze stvarati u pravom
smislu®, $to podrazumijeva nastanak



stvari ni iz Cega (ex nihilo), a ne iz
necega Sto postoji; za to je potrebna
beskrajna djelatna snaga, koja
odgovara samo Bogu (usp.
Katekizam, 296-298). Dosljedno je,
dakle, pripisati stvaralacku svemoc¢
Ocu, buducdi da je on u Trojstvu -
prema klasi¢nom izrazu - fons et
origo, to jest, Osoba iz koje drugo
dvoje proizlazi, poCetak bez pocCetka.

KrS$canska vjera potvrduje da je
temeljna razlika u stvarnosti ona
izmedu Boga i njegovih stvorenja. To
je bila novost u prvim stoljecima, u
kojima je polaritet izmedu materije i
duha radao medusobno nepomirljive
vizije (materijalizam i spiritualizam,
dualizam i monizam). Kr$c¢anstvo je
razbilo te kalupe svojom tvrdnjom da
je materija (kao i duh) takoder
kreacija jedinog transcendentnog
Boga. Kasnije je Toma Akvinski
razvio metafiziku stvaranja koja
Boga opisuje kao isto postojano Bice
(Ipsum Esse Subsistens). Kao prvi



uzrok, on je apsolutno
transcendentan svijetu; a istodobno
je, zahvaljujudi sudjelovanju svoga
bica u stvorenjima, intimno prisutan
u njima, i ona u svemu ovise o
onome tko je izvor njihova bi¢a. Kao
Sto je sveti Augustin vec podsjetio,
Bog je superioran summo meo i u isto

vrijeme, intimior intimo meo™.

b) »Koiji je sve napravio«

Mudrosna knjizevnost Staroga
zavjeta prikazuje svijet kao plod
BoZje mudrosti (usp. Mudr 9,9). »Ovo
nije proizvod nikakve nuZde, slijepe
sudbine ili slucaja« (Katekizam, 295),
nego ima razumljivost koju ljudski
razum, sudjelujuci u svjetlu
bozanskog Razumijevanja, moze
dokuciti, ali uz trud i u duhu
poniznosti i poStovanja pred
Stvoriteljem 1 njegovim djelom (usp.
Jb 42,3; Katekizam, 299). Taj razvoj
dolazi do punog izrazaja u Novom
zavjetu: poistovjecujucdi Sina, Isusa



Krista, s Logosom (usp. Iv 1,1), on
potvrduje da je BoZja mudrost Osoba,
Utjelovljena Rijec, po kojoj je sve
stvoreno (usp. Iv 1,3). Sveti Pavao
formulira taj odnos izmedu stvorenja
i Krista, pojasnjavajuci da je sve
stvoreno u njemu, po njemuiza
njega (usp. Kol 1,16-17).

Postoji, dakle, stvaralacki razlog u
podrijetlu kozmosa (usp. Katekizam,
284)". 0d samih pocetaka kri¢anstvo
ima veliko povjerenje u sposobnost
spoznaje ljudskog razuma; i ogromnu
sigurnost da razum (znanstveno ili
filozofski) nikada nece moci doci do
zakljucaka koji su suprotni vjeri,
buduci da oba potjecu iz istog izvora.

Nije neuobicajeno naici na neke koji
postavljaju lazne dileme, primjerice,
izmedu stvaranja i evolucije. U
stvarnosti, odgovarajuca
epistemologija ne samo da razlikuje
podrucja svojstvena prirodnim
znanostima 1 vjeri, nego takoder



prepoznaje u filozofiji nuzan element
posredovanja, buduci da znanost, sa
svojom vlastitom metodom i
predmetom, ne pokriva cijelo
podrucje ljudskog razuma, a vjera,
koja se odnosi na isti svijet o kojem
znanost govori, treba filozofske
kategorije da bi se formulirala i
stupila u dijalog s ljudskom
racionalno$c¢u.®

Logicno je, dakle, da je Crkva od
pocetka traZila dijalog s razumom:
razumom koji je svjestan svog
stvorenog karaktera, bududi da nije
sam sebi dao egzistenciju, niti u
potpunosti raspolaZze svojom
buducénosScéu; razum otvoren onome
Sto ga nadilazi, u konacnici,
izvornom Razumu. Paradoksalno,
zatvoreni razum, koji vjeruje da u
sebi moZe pronaci odgovor na svoja
najdublja pitanja, zavrsava
afirmacijom besmisla postojanja, i ne
vjeruje da je moguca zbiljska



spoznaja stvarnosti (nihilizam,
iracionalizam).

¢) »Gospodin 1 Zivotovorac«

»Vjerujemo da svijet proizlazi iz
slobodne Bozje volje jer je Bog Zelio
da stvorenja imaju udjela u njegovu
bitku, u njegovoj mudrostiiu
njegovoj dobroti: ,Jer ti si sve stvorio,
i tvojom voljom sve postade i bi
stvoreno” (Otk 4,11) [...]. ,,Kako su
brojna tvoja djela, Gospodine! Sve si
to mudro ucinio” (Ps 104,24).
,Gospodin je dobar svima, milosrdan
svim djelima svojim” (Ps

145,9)« (Katekizam, 295). Kao
posljedica toga, »Stvorenje je
proizaslo iz Bozje dobrote te ima u
njoj udjela (,,I vidje Bog da je dobro
[...], vrlo dobro”: Post
1,4.10.12.18.21.31). Jer Bog hoce
stvorenje kao dar« (Katekizam, 299).

Ovaj karakter dobrote i besplatnog
dara omogucuje nam da u stvaranju
otkrijemo djelovanje Duha - koji je



»lebdio nad vodama« (Post 1,2) -,
Osobni dar u Trojstvu, postojanu
ljubav izmedu Oca i Sina. Crkva
ispovijeda svoju vjeru u stvarateljsko
djelovanje Duha Svetoga, Zivotvorca i
izvora svakoga dobra.”’

KrS$canska afirmacija boZanske
kreativne slobode omogucuje nam da
nadidemo skucenost drugih vizija
koje, pripisujuci Bogu neku potrebu,
na kraju postaju skolne podrzavanju
fatalizma ili determinizma. Ne
postoji nista, ni ,,unutar” ni ,izvan”
Boga, $to ga tjera na stvaranje. Sto je
onda ono Sto ga pokrece? Koji je cilj
imao kada nas je stvorio?

2. »Svijet je stvoren na slavu
BoZju« (I. vatikanski s.)

Bog je sve stvorio »ne da poveca
svoju slavu, nego da je pokaze i
priop¢i®™«. Inzistirajuéi na ovom
ucenju svetog Bonaventure, Prvi
vatikanski sabor (1870.) proglasio je

da »u svojoj dobroti i svojom



svemocnom silom, ne da uveca svoje
blaZenstvo, niti da postigne svoje
savrsenstvo, nego da ga ocCituje
dobrima koja daruje svojim
stvorenjima, taj jedini istiniti Bog u
najslobodnijoj nakani od pocetka
vremena stvorio je iz niega i jedno i
drugo stvorenje, to jest duhovno i
tjelesno« (DS 3002; usp. Katekizam,
293). Kada se, dakle, potvrduje da je
svrha stvorenja slava Bozja, ne brani
se neka vrsta bozanskog
egocentrizma. Naprotiv, Bog,
takoredi, izlazi iz sebe da bi se
objavio stvorenjima. »Slava je BoZja
u tome da se ostvari oCitovanje i
priopcavanje njegove dobrote, radi
kojih je svijet stvoren. Naciniti od nas
»posinjenu djecu po Isusu Kristu - to
je dobrohotan naum ,njegove volje
(...) na hvalu i slavu njegove

milosti” (Ef 1,5-6): ,Jer slava je BoZja
Zivi Covjek, a Covjekov je Zivot
gledanje Boga”« (Katekizam, 294)“".



Daleko od dijalektike
suprotstavljenih principa (poput
manihejskog dualizma ili
hegelovskog monistickog idealizma),
potvrdivanje slave Bozje kao cilja
stvaranja ne predstavlja nijekanje
Covjeka, ve¢ nuznu pretpostavku za
njegovo ostvarenje. KrScanski
optimizam ukorijenjen je u
zajednickom uzdizanju Boga i
¢ovjeka: »Covjek je velik samo ako je
Bog velik.«""” Rije¢ je o optimizmu i
logici koji afirmiraju apsolutni
prioritet dobra, ali koji zbog toga
nisu slijepi na prisutnost zla u svijetu
i povijesti, Sto Ce se vidjeti u sljedecoj
temi. Ali to je prije svega srediSnja
potvrda krséanstva: Bog je sve
stvorio za Krista, koji je i Bog i
Covjek, i u njegovoj velicanstvenoj
uzviSenosti covjeCanstvo je
uzdignuto dok se ocituje sjaj
bozanstva.

3. Vremenska priroda stvaranja i
evolucije



Ucinak Bozjeg stvaralackog
djelovanja je sveukupnost stvorenog
svijeta, »neba i zemlje« (Post 1,1).
Cetvrti lateranski sabor (1215.) uci da
je Bog »Stvoritelj svih stvari, vidljivih
1 nevidljivih, duhovnih i tjelesnih; da
je svojom svemogucom KkreposScu
istodobno od pocetka vremena iz
nicCega stvorio i duhovno i tjelesno, to
jest andeosko i svjetovno, a zatim 1
ljudsko, kao zajednicko, sastavljeno
od duha i tijela« (DS. 800).

To znadj, s jedne strane, da, kao Sto
smo vidjeli, kr$¢anstvo nadilazi i
monizam (koji potvrduje da su
materija i duh pomijeSani, da se
BoZja i svjetovna stvarnost
poistovjecuju), i dualizam (prema
kojem su materija i duh izvorno
suprotni principi).

S druge strane, ovo ucenje potvrduje
da stvaralacko djelovanje pripada
BoZjoj vjecnosti, ali je u€inak takvog
djelovanja obiljeZen prolaznoscu.



Otkrivenje potvrduje da je svijet
stvoren s privremenim pocetkom, to
jest da je stvoren zajedno s
vremenom, Sto je u skladu s
boZanskim naumom da se oCituje u
povijesti spasenja. To je objavljena
istina, koju razum ne moZe dokazati,
kako je Toma Akvinski ucio u
poznatom srednjovjekovnom sporu o
vjecnosti svijeta"". Bog vodi povijest
svojom providnoScu.

Stvaranje, dakle, ima pocetak, ali se
ne svodi na pocetni trenutak, vec
daje oblik po kontinuiranom
stvaranju, buduci da bozanski
stvaralacki utjecaj ne prestaje.
Stvaranje se u Bibliji otkriva kao
bozansko djelovanje koje se nastavlja
u povijesti sve do konacnog vrhunca
u novom stvaranju. Jasno je, dakle,
da ne postoji nista Sto bi bilo toliko
udaljeno od krséanske vizije koliko
mentalitet nepromjenjivosti, prema
kojemu je sve vec od pocetka bilo
savrSeno odredeno. U okvirima



dinamicke vizije, dakle, neki aspekti
teorije evolucije uklapaju se bez
poteskoca, uvijek znajuci da je
zgodno razlikovati razine
promatranja, postujuci bozansku
sferu i djelovanje kao razlicite od
ljudske sfere i djelovanja. Ako bi
uzdizanje prvoga naustrb drugoga
dovelo do neprihvatljivog
supranaturalizma (kao da je Bog sve
napravio, a stvorenja su zapravo
,marionete” u rukama jedinog
boZanskog agenta), precijenjenost
drugoga na Stetu prvoga dovodi do
jednako nedostatne vizije:
naturalistiCkog deizma, za koji Bog
ne moze djelovati u svijetu koji
posjeduje vlastitu samodostatnost.

4. Stvaranje i spasenje

Stvaranje je »prvi korak prema
savezu jedinoga Boga s njegovim
narodom« (Kompendij, 51). U Bibliji
su stvorenja otvorena za BoZje
spasenjsko djelovanju u povijesti,



koje svoju puninu ima u Kristovom
vazmenom otajstvu, a koje Ce svoje
konacno savrSenstvo dosegnuti na
kraju vremena. Stvaranje je
ostvareno s pogledom na subotu,
sedmi dan kada je Gospodin pocinuo,
dan kada prvo stvaranje kulminira i
nakon kojeg slijedi osmi kada pocinje
joS Cudesnije djelo: Otkupljenje, novo
stvaranje u Kristu ( 2 Ko 5,7, usp.
Katekizam, 345-349).

5. Istina o stvaranju u Zivotu
krSéanina

Radikalnost BoZjeg stvaralackog i
spasiteljskog djelovanja zahtijeva
odgovor koji ima isti potpuni
karakter: »Ljubi Gospodina Boga
svoga svim srcem svojim, svom
duSom svojom i svom snagom
svojom« (Pnz 6,5. Usp. Mt 22,37; Mk
12,30; Lk 10,27). Pritom
univerzalnost boZanskog djelovanja
ima intenzivan i ekstenzivan smisao:
Bog stvara i spaSava cijelog ¢ovjeka i



sve ljude. Odazivanje na njegov
poziv da ga volimo svim svojim
bicem nerazdvojivo je povezano s
prenoSenjem njegove ljubavi cijelom
svijetu. Dakle, tvrdnja prema kojoj je
apostolat preobilje nutarnjeg
Zivota?, ocituje se analognom
dinamikom boZanskog djelovanja, to
jest intenziteta bic¢a, mudrosti i
trojstvene ljubavi koja se prelijeva
prema svojim stvorenjima.

Spoznaja i divljenje boZanskoj moci,
mudrosti i Jjubavi vodi ¢ovjeka do
stava poStovanja, oboZavanja i
poniznosti, da Zivi u BoZzjoj
prisutnosti znajuci da je on njegov
sin. Svjestan da je sve stvoreno na
slavu BoZju, krScanin se u svim
svojim djelima nastoji ponasati
trazeci istinski cilj koji njegov Zivot
ispunjava srecom: slavu Bozju, a ne
vlastitu tastinu. On nastoji ispraviti
namjeru u svojim postupcima, tako
da se moZe reci da je jedini cilj



njegova zivota ovo: Deo omnis gloria!
[13]

Veli¢ina i ljepota stvorenja izaziva u
ljudima divljenje, izazivajuci pitanje
o0 porijeklu i sudbini svijeta i Covjeka,
tjerajuci ih da nazru stvarnost
njihovog Stvoritelja. KrS¢anin u svom
dijalogu s nevjernicima moZe
pokrenuti ta pitanja tako da se umovi
1 srca otvore svjetlu Stvoritelja. Isto
tako, u svom dijalogu s vjernicima
razliCitih religija, krS¢anin u
stvaranju pronalazi izvrsno

polazisSte, buduci da je to istina koja
se dijelom dijeli, a koja Cini temelj
temeljnih moralnih vrijednosti
osobe.

Santiago Sanz

Osnovna bibliografija



— Katekizam Katolicke Crkve, br.
279-301;

— Kompendij Katekizma Katolicke
Crkve, br. 51-54.

—Ivan Pavao II., Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (1), Palabra,
Madrid 1996., str. 181-218.

— sveti Josemaria, »Strastveno ljubiti
svijet«, u Conversaciones con Mons.
Escriva de Balaguer, br. 113-123.

™ Usp. Franjo, Laudato Si’ (2015.), br.
62-100; Na kraju enciklike Papa
predlaze »dvije molitve, jednu koju
moZemo podijeliti svi mi koji
vjerujemo u svemoguceg Boga
stvoritelja, a drugu da mi krSc¢ani
znamo kako preuzeti obveze prema
stvaranju koje Isusovo evandelje
stavlja pred nas« (br. 246); isto se



mozZe vidjeti u Franjo, Fratelli tutti
(2020), n. 287.

1 Usp. Toma Akvinski, De potentia, q.
3, a.3, c.; Katekizam Katoli¢ke Crkve
slijedi istu shemu.

Bl Zato se kaZe da Bogu nisu potrebni
instrumenti za stvaranje, buduci da
nijedan instrument nema
beskonacnu moc potrebnu za
stvaranje. Stoga se takoder, kada se
govori o covjeku kao stvoritelju ili
kao sposobnom da sudjeluje u
stvaralackoj snazi BoZjoj,
pridjev,stvaratelj” koristi u Sirem
smislu.

I Augustin Hiponski, Ispovijesti, 3, 6,
11. Usp. Katekizam, br. 300...

B! Usp. Benedikt XVI., Homilija, 23.
travnja 2011.

® 1 znanstveni racionalizam i
neznanstveni fideizam trebaju
korekciju iz filozofije. Isto tako,



moraju se izbjegavati lazne
apologetike onih koji vide prisilne
podudarnosti kada traze empirijski
dokaz ili potvrdu istine vjere u
podacima koje daje znanost.
Zapravo, kao Sto smo rekli, radi se o
podacima koji pripadaju razli¢itim
metodama i disciplinama.

"1 Usp. Ivan Pavao II., Dominum et
vivificantem (1986.), br. 10

) Bonaventura iz Bagnoregija, Super
Sent., lib.2,d.1,q.2,a.2,ad 1.

® Interni citat odgovara Ireneju iz
Lyona, Adversus haereses, 4, 20, 7.

19 Benedikt XVI., Homilija,
15.08.2005.

" Usp. Toma Akvinski, De aeternitate
mundi; Protiv pogana, II, pogl. 31-38
(prikaz, strucni).

21 Usp. Josemaria Escriva, Put, br.
961.



"3 Usp. Josemaria Escrivd, Put, br.
780; Brazda, br. 647; Kovacnica, br.
611, 639, 1051.

Santiago Sanz

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-4-bog-stvoritelj/
(15.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-4-bog-stvoritelj/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-4-bog-stvoritelj/

	Tema 4: Bog Stvoritelj

