
opusdei.org

Tema 4: Bog
Stvoritelj

Stvaranje je otajstvo vjere i
razumu dostupna istina. Bog je
sve stvorio »ne da poveća svoju
slavu, nego da je pokaže i
priopći«. Spoznaja i divljenje
božanskoj moći, mudrosti i
ljubavi vode čovjeka do stava
poštovanja, klanjanja i
poniznosti, do toga da živi u
Božjoj prisutnosti znajući da je
on njegovo dijete.

4.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-4-bog-stvoritelj?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


Uvod

Važnost stvaranja leži u činjenici da
je ono »temelj svih spasenjskih
nauma Božjih [...]; početak povijesti
spasenja koja dosiže vrhunac u
Kristu« (Kompendij, 51). Biblija i
Vjerovanje počinju ispovijedanjem
vjere u Boga Stvoritelja.

Za razliku od ostalih velikih otajstava
naše vjere (Trojstva i Utjelovljenja),
stvaranje je „prvi odgovor na
čovjekova temeljna pitanja glede
vlastita podrijetla i vlastite
svrhe” (Kompendij, 51), koje si
postavlja ljudski duh i na koje,
dijelom, također odgovara, kao što
pokazuju filozofska razmišljanja i
izvještaji o podrijetlu religiozne
kulture tolikih naroda (usp.
Katekizam, 285). Međutim,
specifičnost pojma stvaranja zapravo
je zahvaćena judeo-kršćanskom
objavom.



Stvaranje je, dakle, otajstvo vjere i
ujedno razumu dostupna istina (usp.
Katekizam, 286). Ovaj jedinstveni
položaj čini ga dobrim polazištem za
evangelizaciju i dijalog koji su
kršćani, čak i u današnje vrijeme[1],
pozvani provoditi, kao što je već
učinio sveti Pavao na Areopagu u
Ateni (usp. Dj 17,16-34).

Obično se razlikuje stvaralački Božji
čin (active sumpta stvaranje) i
stvorena stvarnost, koja je posljedica
takvog božanskog djelovanja (passive
sumpta stvaranje).[2]

1. »Stvaranje je zajedničko djelo
Presvetoga Trojstva« (Katekizam,
292)

Objava predstavlja stvaralačko Božje
djelovanje kao plod njegove svemoći,
njegove mudrosti i njegove ljubavi.
Stvaranje se obično pripisuje Ocu
(usp. Kompendij, 52), otkupljenje
Sinu, a posvećenje Duhu Svetome.
Istodobno, ad extra djela Trojstva



(prvo od njih, stvaranje) zajednička
su Osobama, pa se zbog toga vrijedi
zapitati o njihovoj specifičnoj ulozi u
stvaranju, budući da »svaka
božanska Osoba izvršuje zajedničko
djelo prema svom osobnom
svojstvu« (Katekizam, 258). To je
smisao tradicionalnog prisvajanja
bitnih karakteristika (svemoć,
mudrost, ljubav) kreativnom djelu
Oca, Sina i Duha Svetoga.

a) »Stvoritelj neba i zemlje«

»„U pocetku stvori Bog nebo i
zemlju”:tim se prvim riječima Pisma
tvrdi troje: vječni Bog je dao početak
svemu što postoji izvan njega; samo
on je stvoritelj (glagolu „stvoriti” - u
hebrejskom bara - uvijek je Bog
subjekt). Sveukupnost onoga sto
postoji (izraženo riječima „nebo i
zemlja”) ovisi o onome koji mu daje
da bude« (Katekizam, 290).

Samo Bog može stvarati u pravom
smislu[3], što podrazumijeva nastanak



stvari ni iz čega (ex nihilo), a ne iz
nečega što postoji; za to je potrebna
beskrajna djelatna snaga, koja
odgovara samo Bogu (usp.
Katekizam, 296-298). Dosljedno je,
dakle, pripisati stvaralačku svemoć
Ocu, budući da je on u Trojstvu –
prema klasičnom izrazu – fons et
origo, to jest, Osoba iz koje drugo
dvoje proizlazi, početak bez početka.

Kršćanska vjera potvrđuje da je
temeljna razlika u stvarnosti ona
između Boga i njegovih stvorenja. To
je bila novost u prvim stoljećima, u
kojima je polaritet između materije i
duha rađao međusobno nepomirljive
vizije (materijalizam i spiritualizam,
dualizam i monizam). Kršćanstvo je
razbilo te kalupe svojom tvrdnjom da
je materija (kao i duh) također
kreacija jedinog transcendentnog
Boga. Kasnije je Toma Akvinski
razvio metafiziku stvaranja koja
Boga opisuje kao isto postojano Biće
(Ipsum Esse Subsistens). Kao prvi



uzrok, on je apsolutno
transcendentan svijetu; a istodobno
je, zahvaljujući sudjelovanju svoga
bića u stvorenjima, intimno prisutan
u njima, i ona u svemu ovise o
onome tko je izvor njihova bića. Kao
što je sveti Augustin već podsjetio,
Bog je superioran summo meo i u isto
vrijeme, intimior intimo meo[4].

b) »Koji je sve napravio«

Mudrosna književnost Staroga
zavjeta prikazuje svijet kao plod
Božje mudrosti (usp. Mudr 9,9). »Ovo
nije proizvod nikakve nužde, slijepe
sudbine ili slučaja« (Katekizam, 295),
nego ima razumljivost koju ljudski
razum, sudjelujući u svjetlu
božanskog Razumijevanja, može
dokučiti, ali uz trud i u duhu
poniznosti i poštovanja pred
Stvoriteljem i njegovim djelom (usp.
Jb 42,3; Katekizam, 299). Taj razvoj
dolazi do punog izražaja u Novom
zavjetu: poistovjećujući Sina, Isusa



Krista, s Logosom (usp. Iv 1,1), on
potvrđuje da je Božja mudrost Osoba,
Utjelovljena Riječ, po kojoj je sve
stvoreno (usp. Iv 1,3). Sveti Pavao
formulira taj odnos između stvorenja
i Krista, pojašnjavajući da je sve
stvoreno u njemu, po njemu i za
njega (usp. Kol 1,16-17).

Postoji, dakle, stvaralački razlog u
podrijetlu kozmosa (usp. Katekizam,
284)[5]. Od samih početaka kršćanstvo
ima veliko povjerenje u sposobnost
spoznaje ljudskog razuma; i ogromnu
sigurnost da razum (znanstveno ili
filozofski) nikada neće moći doći do
zaključaka koji su suprotni vjeri,
budući da oba potječu iz istog izvora.

Nije neuobičajeno naići na neke koji
postavljaju lažne dileme, primjerice,
između stvaranja i evolucije. U
stvarnosti, odgovarajuća
epistemologija ne samo da razlikuje
područja svojstvena prirodnim
znanostima i vjeri, nego također



prepoznaje u filozofiji nužan element
posredovanja, budući da znanost, sa
svojom vlastitom metodom i
predmetom, ne pokriva cijelo
područje ljudskog razuma, a vjera,
koja se odnosi na isti svijet o kojem
znanost govori, treba filozofske
kategorije da bi se formulirala i
stupila u dijalog s ljudskom
racionalnošću.[6]

Logično je, dakle, da je Crkva od
početka tražila dijalog s razumom:
razumom koji je svjestan svog
stvorenog karaktera, budući da nije
sam sebi dao egzistenciju, niti u
potpunosti raspolaže svojom
budućnošću; razum otvoren onome
što ga nadilazi, u konačnici,
izvornom Razumu. Paradoksalno,
zatvoreni razum, koji vjeruje da u
sebi može pronaći odgovor na svoja
najdublja pitanja, završava
afirmacijom besmisla postojanja, i ne
vjeruje da je moguća zbiljska



spoznaja stvarnosti (nihilizam,
iracionalizam).

c) »Gospodin i životovorac«

»Vjerujemo da svijet proizlazi iz
slobodne Božje volje jer je Bog želio
da stvorenja imaju udjela u njegovu
bitku, u njegovoj mudrosti i u
njegovoj dobroti: „Jer ti si sve stvorio,
i tvojom voljom sve postade i bi
stvoreno” (Otk 4,11) [...]. „Kako su
brojna tvoja djela, Gospodine! Sve si
to mudro učinio” (Ps 104,24).
„Gospodin je dobar svima, milosrdan
svim djelima svojim” (Ps
145,9)« (Katekizam, 295). Kao
posljedica toga, »Stvorenje je
proizašlo iz Božje dobrote te ima u
njoj udjela („I vidje Bog da je dobro
[...], vrlo dobro”: Post
1,4.10.12.18.21.31). Jer Bog hoće
stvorenje kao dar« (Katekizam, 299).

Ovaj karakter dobrote i besplatnog
dara omogućuje nam da u stvaranju
otkrijemo djelovanje Duha – koji je



»lebdio nad vodama« (Post 1,2) -,
Osobni dar u Trojstvu, postojanu
ljubav između Oca i Sina. Crkva
ispovijeda svoju vjeru u stvarateljsko
djelovanje Duha Svetoga, životvorca i
izvora svakoga dobra.[7]

Kršćanska afirmacija božanske
kreativne slobode omogućuje nam da
nadiđemo skučenost drugih vizija
koje, pripisujući Bogu neku potrebu,
na kraju postaju skolne podržavanju
fatalizma ili determinizma. Ne
postoji ništa, ni „unutar” ni „izvan”
Boga, što ga tjera na stvaranje. Što je
onda ono što ga pokreće? Koji je cilj
imao kada nas je stvorio?

2. »Svijet je stvoren na slavu
Božju« (I. vatikanski s.)

Bog je sve stvorio »ne da poveća
svoju slavu, nego da je pokaže i
priopći[8]«. Inzistirajući na ovom
učenju svetog Bonaventure, Prvi
vatikanski sabor (1870.) proglasio je
da »u svojoj dobroti i svojom



svemoćnom silom, ne da uveća svoje
blaženstvo, niti da postigne svoje
savršenstvo, nego da ga očituje
dobrima koja daruje svojim
stvorenjima, taj jedini istiniti Bog u
najslobodnijoj nakani od početka
vremena stvorio je iz ničega i jedno i
drugo stvorenje, to jest duhovno i
tjelesno« (DS 3002; usp. Katekizam,
293). Kada se, dakle, potvrđuje da je
svrha stvorenja slava Božja, ne brani
se neka vrsta božanskog
egocentrizma. Naprotiv, Bog,
takoreći, izlazi iz sebe da bi se
objavio stvorenjima. »Slava je Božja
u tome da se ostvari očitovanje i
priopćavanje njegove dobrote, radi
kojih je svijet stvoren. Načiniti od nas
„posinjenu djecu po Isusu Kristu - to
je dobrohotan naum „njegove volje
(...) na hvalu i slavu njegove
milosti” (Ef 1,5-6): „Jer slava je Božja
živi čovjek, a čovjekov je život
gledanje Boga”« (Katekizam, 294)[9].



Daleko od dijalektike
suprotstavljenih principa (poput
manihejskog dualizma ili
hegelovskog monističkog idealizma),
potvrđivanje slave Božje kao cilja
stvaranja ne predstavlja nijekanje
čovjeka, već nužnu pretpostavku za
njegovo ostvarenje. Kršćanski
optimizam ukorijenjen je u
zajedničkom uzdizanju Boga i
čovjeka: »Čovjek je velik samo ako je
Bog velik.«[10] Riječ je o optimizmu i
logici koji afirmiraju apsolutni
prioritet dobra, ali koji zbog toga
nisu slijepi na prisutnost zla u svijetu
i povijesti, što će se vidjeti u sljedećoj
temi. Ali to je prije svega središnja
potvrda kršćanstva: Bog je sve
stvorio za Krista, koji je i Bog i
čovjek, i u njegovoj veličanstvenoj
uzvišenosti čovječanstvo je
uzdignuto dok se očituje sjaj
božanstva.

3. Vremenska priroda stvaranja i
evolucije



Učinak Božjeg stvaralačkog
djelovanja je sveukupnost stvorenog
svijeta, »neba i zemlje« (Post 1,1).
Četvrti lateranski sabor (1215.) uči da
je Bog »Stvoritelj svih stvari, vidljivih
i nevidljivih, duhovnih i tjelesnih; da
je svojom svemogućom krepošću
istodobno od početka vremena iz
ničega stvorio i duhovno i tjelesno, to
jest anđeosko i svjetovno, a zatim i
ljudsko, kao zajedničko, sastavljeno
od duha i tijela« (DS. 800).

To znači, s jedne strane, da, kao što
smo vidjeli, kršćanstvo nadilazi i
monizam (koji potvrđuje da su
materija i duh pomiješani, da se
Božja i svjetovna stvarnost
poistovjećuju), i dualizam (prema
kojem su materija i duh izvorno
suprotni principi).

S druge strane, ovo učenje potvrđuje
da stvaralačko djelovanje pripada
Božjoj vječnosti, ali je učinak takvog
djelovanja obilježen prolaznošću.



Otkrivenje potvrđuje da je svijet
stvoren s privremenim početkom, to
jest da je stvoren zajedno s
vremenom, što je u skladu s
božanskim naumom da se očituje u
povijesti spasenja. To je objavljena
istina, koju razum ne može dokazati,
kako je Toma Akvinski učio u
poznatom srednjovjekovnom sporu o
vječnosti svijeta[11]. Bog vodi povijest
svojom providnošću.

Stvaranje, dakle, ima početak, ali se
ne svodi na početni trenutak, već
daje oblik po kontinuiranom
stvaranju, budući da božanski
stvaralački utjecaj ne prestaje.
Stvaranje se u Bibliji otkriva kao
božansko djelovanje koje se nastavlja
u povijesti sve do konačnog vrhunca
u novom stvaranju. Jasno je, dakle,
da ne postoji ništa što bi bilo toliko
udaljeno od kršćanske vizije koliko
mentalitet nepromjenjivosti, prema
kojemu je sve već od početka bilo
savršeno određeno. U okvirima



dinamičke vizije, dakle, neki aspekti
teorije evolucije uklapaju se bez
poteškoća, uvijek znajući da je
zgodno razlikovati razine
promatranja, poštujući božansku
sferu i djelovanje kao različite od
ljudske sfere i djelovanja. Ako bi
uzdizanje prvoga nauštrb drugoga
dovelo do neprihvatljivog
supranaturalizma (kao da je Bog sve
napravio, a stvorenja su zapravo
„marionete” u rukama jedinog
božanskog agenta), precijenjenost
drugoga na štetu prvoga dovodi do
jednako nedostatne vizije:
naturalističkog deizma, za koji Bog
ne može djelovati u svijetu koji
posjeduje vlastitu samodostatnost.

4. Stvaranje i spasenje

Stvaranje je »prvi korak prema
savezu jedinoga Boga s njegovim
narodom« (Kompendij, 51). U Bibliji
su stvorenja otvorena za Božje
spasenjsko djelovanju u povijesti,



koje svoju puninu ima u Kristovom
vazmenom otajstvu, a koje će svoje
konačno savršenstvo dosegnuti na
kraju vremena. Stvaranje je
ostvareno s pogledom na subotu,
sedmi dan kada je Gospodin počinuo,
dan kada prvo stvaranje kulminira i
nakon kojeg slijedi osmi kada počinje
još čudesnije djelo: Otkupljenje, novo
stvaranje u Kristu ( 2 Ko 5,7, usp. 
Katekizam, 345-349).

5. Istina o stvaranju u životu
kršćanina

Radikalnost Božjeg stvaralačkog i
spasiteljskog djelovanja zahtijeva
odgovor koji ima isti potpuni
karakter: »Ljubi Gospodina Boga
svoga svim srcem svojim, svom
dušom svojom i svom snagom
svojom« (Pnz 6,5. Usp. Mt 22,37; Mk
12,30; Lk 10,27). Pritom
univerzalnost božanskog djelovanja
ima intenzivan i ekstenzivan smisao:
Bog stvara i spašava cijelog čovjeka i



sve ljude. Odazivanje na njegov
poziv da ga volimo svim svojim
bićem nerazdvojivo je povezano s
prenošenjem njegove ljubavi cijelom
svijetu. Dakle, tvrdnja prema kojoj je
apostolat preobilje nutarnjeg
života[12], očituje se analognom
dinamikom božanskog djelovanja, to
jest intenziteta bića, mudrosti i
trojstvene ljubavi koja se prelijeva
prema svojim stvorenjima.

Spoznaja i divljenje božanskoj moći,
mudrosti i ljubavi vodi čovjeka do
stava poštovanja, obožavanja i
poniznosti, da živi u Božjoj
prisutnosti znajući da je on njegov
sin. Svjestan da je sve stvoreno na
slavu Božju, kršćanin se u svim
svojim djelima nastoji ponašati
tražeći istinski cilj koji njegov život
ispunjava srećom: slavu Božju, a ne
vlastitu taštinu. On nastoji ispraviti
namjeru u svojim postupcima, tako
da se može reći da je jedini cilj



njegova života ovo: Deo omnis gloria!
[13]

Veličina i ljepota stvorenja izaziva u
ljudima divljenje, izazivajući pitanje
o porijeklu i sudbini svijeta i čovjeka,
tjerajući ih da nazru stvarnost
njihovog Stvoritelja. Kršćanin u svom
dijalogu s nevjernicima može
pokrenuti ta pitanja tako da se umovi
i srca otvore svjetlu Stvoritelja. Isto
tako, u svom dijalogu s vjernicima
različitih religija, kršćanin u
stvaranju pronalazi izvrsno
polazište, budući da je to istina koja
se dijelom dijeli, a koja čini temelj
temeljnih moralnih vrijednosti
osobe.

Santiago Sanz

Osnovna bibliografija



– Katekizam Katoličke Crkve, br.
279-301;

– Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve, br. 51-54.

– Ivan Pavao II., Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996., str. 181-218.

– sveti Josemaría, »Strastveno ljubiti
svijet«, u Conversaciones con Mons.
Escrivá de Balaguer, br. 113-123.

[1] Usp. Franjo, Laudato Si’ (2015.), br.
62-100; Na kraju enciklike Papa
predlaže »dvije molitve, jednu koju
možemo podijeliti svi mi koji
vjerujemo u svemogućeg Boga
stvoritelja, a drugu da mi kršćani
znamo kako preuzeti obveze prema
stvaranju koje Isusovo evanđelje
stavlja pred nas« (br. 246); isto se



može vidjeti u Franjo, Fratelli tutti
(2020), n. 287.

[2] Usp. Toma Akvinski, De potentia, q.
3, a.3, c.; Katekizam Katoličke Crkve
slijedi istu shemu.

[3] Zato se kaže da Bogu nisu potrebni
instrumenti za stvaranje, budući da
nijedan instrument nema
beskonačnu moć potrebnu za
stvaranje. Stoga se također, kada se
govori o čovjeku kao stvoritelju ili
kao sposobnom da sudjeluje u
stvaralačkoj snazi Božjoj,
pridjev„stvaratelj” koristi u širem
smislu.

[4] Augustin Hiponski, Ispovijesti, 3, 6,
11. Usp. Katekizam, br. 300...

[5] Usp. Benedikt XVI., Homilija, 23.
travnja 2011.

[6] I znanstveni racionalizam i
neznanstveni fideizam trebaju
korekciju iz filozofije. Isto tako,



moraju se izbjegavati lažne
apologetike onih koji vide prisilne
podudarnosti kada traže empirijski
dokaz ili potvrdu istine vjere u
podacima koje daje znanost.
Zapravo, kao što smo rekli, radi se o
podacima koji pripadaju različitim
metodama i disciplinama.

[7] Usp. Ivan Pavao II., Dominum et
vivificantem (1986.), br. 10

[8] Bonaventura iz Bagnoregija, Super
Sent., lib.2, d.1, q.2, a.2, ad 1.

[9] Interni citat odgovara Ireneju iz
Lyona, Adversus haereses, 4, 20, 7.

[10] Benedikt XVI., Homilija,
15.08.2005.

[11] Usp. Toma Akvinski, De aeternitate
mundi; Protiv pogana, II, pogl. 31-38
(prikaz, stručni).

[12] Usp. Josemaría Escrivá, Put, br.
961.



[13] Usp. Josemaría Escrivá, Put, br.
780; Brazda, br. 647; Kovačnica, br.
611, 639, 1051.

Santiago Sanz

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-4-bog-stvoritelj/
(15.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-4-bog-stvoritelj/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-4-bog-stvoritelj/

	Tema 4: Bog Stvoritelj

