opusdei.org

TEMA 39. Molitva

Molitva je apsolutno potrebna
za duhovni zivot. Ona je poput
disanja koje omogucuje da se
duhovni zivot razvija. U molitvi
se postvaruje vjera u nazocnost
Bozju i njegovu ljubav.

22.11.2012.

Sto je molitva?

U Spanjolskom jeziku se
upotrebljavaju dvije rijeci koje
oznacavaju svijestan i razgovorni
odnos Covjeka s Bogom: plegaria i

oracion. Rijec "plegaria" dolazi od



latinske rijeci precor, koja znaci:
moliti nesto, traZziti, hrliti nekomu
trazeci uslugu, korist. Izraz "oracion"
dolazi od latinke imenice oratio, koja
znaci govor, razgovor, jezik.

Ove definicije molitve obi¢no
reflektraju ove razlike u nijansama
koje susrecemo, aludirajuéi na
terminologiju. Na primjer, Sv. Ivan
DamasKki je promatra kao «uzdizanje
dusSe k Bogu 1 moljenje za korisna
dobra»[1]; Dok, za Sv. Ivana Climaco
se radi viSe o «obiteljskom razgovoru
i sjedinjenju ¢ovjeka s Bogom»[2]._

Molitva je absolutno potrebna za
duhovni Zivot. Ona je poput disanja
koje omogucuje da se duhovni zZivot
razvija. U molitvi se postvaruje vjera
u nazocnost Bozju i njegovu ljubav.
Budi se nada koja vodi usmjeravanju
Zivota prema Njemu i u pouzdanje u
njegovu providnost. I srce raste kada
odgovara vlastitom ljubavlju na
bozansku Ljubav.



U molitvi se dusa, vodena iz dubine
Duhom Svetim (usp. Katekizam,
2562), sjedinjuje s Kristom, uciteljem,
uzorom i putom cjelokupne
krScanske molitve (usp. Katekizam,
2599 ss.), 1 s Kristom, po Kristuiu
Kristu, se upravlja Bogu Ocu,
sudjelujuci u bogatstvu trojstvenog
Zivljenja (usp. Katekizam, 2559-2564).
Odatle vaZnost koju u molitvenom
Zivotu ima Liturgija i, u svom
srediStu, Euharistija.

SadrZaji molitve

Sadrzaji molitve, kao cjelokupni
razgovori ljubavi, mogu biti
mnogostruki i razliciti. Ipak valja
istaknuti neke posebno znacajne:

Moljenje.

Cesti su izvjestaji o ustrajnim
molitvenim proSnjama kroz cijelo
Sveto Pismo; takoder iz Isusovih
usana, koji ne samo da se utjece njoj,
nego poziva na moljenje, podizuci



vrijednost i vaznost tihog i
pouzdanog moljenja. KrScanska
predaja ponavljala je taj poziv,
prakticirajuci to na viSe nacina:
moljenje oprosta, moljenje za vlastito
spasenje i za spasenje drugih,
molitva za Crkvu i za apostolat,
molitva za najrazlicitije potrebe, itd.

U stvari, zamolbena molitva ¢ini dio
opcCeg religioznog iskustva.
Priznavanje, premda prigodno
difuzno, stvarnosti BoZje (ili
opcCenitije jednog vrhovnog bica),
izaziva sklonost usmjerenja prema
Njemu, trazeci od njega njegovu
zastitu i pomo¢. Molitva se zasigurno
ne iscrpljuje u traZenju, ali moljenje
je presudna manifestacija molitve
ukoliko je priznavanje i izraz
stvorenih uvjeta ljudskog bic¢a i
njegove absolutne ovisnosti o Bogu
Ciju ljubav nam vjera daje spoznati u
Svoj punini (usp. Katekizam,
2629.2635).



Djelo zahvale.

Priznanje (zahvalnost) za primljena
dobra i, preko njih, za dareZljivost i
bozansko milosrde, potiCe na
usmjeravanje duha prema Bogu kao
iskaz zahvalnosti za njegova
dobrocinstva. VrSenje Cina zahvale
ispunja od pocetka do kraja Sveto
Pismo i povijest duhovnosti. Oboje
objelodanjuje da, kada se to
ponasanjenje uvrijezi u dusu, daje
mjesto procesu koji vodi
prepoznavanju, kao dara Bozjeg,
svega onoga Sto se zbiva, ne samo
one stvarnosti koja neposredno
iskustvo smatra ugodnima, nego i
onih drugih koja se mogu cCiniti
negativnima ili Stetnima.

Vjernik, svjestan da se zbivanja
nalaze u zamisli BoZjoj, punoj
ljubavi, zna da se sve preokrece na
dobro onih koji —svaki Covjek- su
predmet bozanske ljubavi (usp. Rm 8,
28). «Privikni se podizati svoje srce k



Bogu, ¢inom zahvale, viSe puta na
dan.-Jer ti daje i ovo i ono. —Jer su te
prezreli. -Jer nemas ono Sto trebas ili
jer to imas. Jer je ucinio tako lijepom
svoju Majku, koja je i tvoja Majka. —
Jer je stvorio Sunce i Mjesec, 1 onu
Zivotinju, onu drugu biljku. —Jer je
stvorio onog ljeporjecivog Covjeka a
tebe je ucinio tromim u govoru...Reci
mu hvala za sve, jer sve je dobro»[3].

Klanjanje 1 hvalospjev (pohvala)

Bitan dio molitve je priznavanje i
veliCanje Boga, puninu njegova bica,
neizmjernost njegove dobrote i
ljubavi. Do hvalospjeva se moZe doci
promatranjem ljepote i veliine
svemira, kao Sto se dogada u
mnogostrukim biblijskim tekstovima
(usp., na primjer, Sal 19; Si 42, 15-25;
Dn 3, 32-90) i u brojnim molitvama
kr$canske predaje[4]; ili poCam od
velicanstvenih djela koja Bog Cini
kroz povijest spasenja, kako je to u
Magnificat Lk 1, 46-55) ili u



znacajnim paulinskim himnama
(v.na primjer, Ef 1, 3-14); ili u malim i
neznatnim stvarima u kojima se
manifestira ljubav BoZja.

U svakom slucaju, ono Sto
karakterizira hvalospjev jest, da je u
njoj pogled usmjeren ravno u samog
Boga, takvog i1 kakav je u sebi, u
svojoj neogranicenoj i beskrajnoj
savrSenosti. <Pohvala je oblik
molitve koja najneprosrednije
priznaje Boga Bogom. Ona ga slavi
radi njega samoga, i povrh svega Sto
Cini, slavi ga jer ON JEST>
(Katekizam, 2639). Zato je ona prisno
zdruZena s klanjanjem i zahvalnoS$cu,
ne samo umno vec i Zivotno, za
malenkosti svega stvorenog u
poredenju sa Stvoriteljem i, prema
tome, s poniznoscu, s prihva¢anjem
osobne nedostojnosti pred onim koji
nas prozima do krajnosti; s
divljenjem koje uzrokuje Cin s kojim
se taj Bog, kojem andeli i sav svemir
iskazuju pocast, udostojao ne samo



usredotociti svoj pogled u Covjeka,
nego stanovati u Covjeku; jos vise,
sjediniti se (s njim se utjeloviti).

Klanjanje, hvalospjev, molba, djelo
zahvale saZimaju temeljna
raspoloZenja koja upucuju na cjelinu
dijaloga izmedu Covjeka i Boga. Bilo
kakav konkretan sadrzaj molitve, tko
moli ¢ini to uvijek na ovaj ili onaj
nacin, razgovjetno ili preSutno,
klanjanjem, hvalospjevom,
preklinjuci, zaklinjudi ili zahvaljujuci
tom Bogu, duboko ga Stuje, ljubi ga i
u njega se uzdaje. Vrijedi jednom
ponoviti, da konkretni sadrzaji
molitve mogu biti znatno razliciti.
Ponekad se utjeCemo molitvi
razmatranjem odlomaka Svetog
Pisma, zadubljujuci se u neku
krs¢ansku istinu, prozivljavanjem
Kristova Zivota, osjecanjem blizine
Svete Marije...U drugim situacijama,
pocam od vlastitog Zivota, nastojimo
da Bog bude sudionikom naS$ih
radosti i briga, nasih snova i naSih



problema koje Zivot sobom donosi; ili
da nademo podrsku i savjet; ili da
pred Bogom preispitamo vlastito
ponasanje da bismo uspjeli postici
svrhu i rjeSenja; ili jednostavnije da
komentiramo s njim, koji nas ljubi,
dnevna dogadanja.

Susret vjernika s Bogom na koga se
oslanja i od koga se smatra
ljubljenim, molitva moZe razglabati o
cjelini dogadaja koji suobrazuju
Zivot, 1 o cjelovitosti osjecaja, koje
moZe srce iskusiti. <Pisao si mi:
moliti znaci razgovarati s Bogom. Alj,
o cemu? -0 Cemu? O Njemu, o tebi:
radosti, Zalosti, uspjesi i neuspjesi,
Castne ambicije, svakodnevne
preokupacije...., iznemoglosti!: i ¢ini
zahvale 1 prosnje: i Ljubav i kajanje.
U dvije rijeCi: upoznati ga i upoznati
sebe: <ponasati se!>[5]. Slijedeci prvi
i drugi put, molitva e uvijek biti
intiman i sinovski susret Covjeka s
Bogom, koji Ce grijati osjecaj



bozanske blizine i voditi ga da Zzivi
svaki dan opstojno suocen s Bogom.

Izrazi ili oblici molitve

Imajudi na umu nacine ili oblike
ispoljavanja molitve, autori
obicavaju nuditi razne oblike:
glasovna molitva i umna molitva;
javna molitva i privatna molitva;
pretezno intelektualna ili
meditativna molitva i ¢uvstvena
molitva; skromna molitva i
samonikla molitva, itd. U drugim
prilikama autori pokuSavaju ocrtati
stupnjevanje u intenzitetu molitve,
pravedi razliku izmedu umne
molitve, ¢uvstvene molitve,
smirujuce molitve, razmatranja,
sjedinjujuce molitve...

Katekizam raspodjeljuje svoje
tumacenje tako da razlikuje: usmenu
molitvu, razmatranje i unutarnju
molitvu. Sve tri <imaju zajednicku
oznaku: sabranost srca. Ta budnost,
da se Cuva RijeC i da se ostane u



BoZjoj prisutnosti daje tim trima
izrazima da budu iznimni trenuci
molitvenog Zivota> (Katekizam,
2699). Analiza teksta jasno dokazuje,
Sto se ostalog tice, Katekizam, da bi
upotrijebio tu terminologiju ne
upucuje na tri stupnja molitvenog
Zivota, vec viSe na dva puta, usmenu
molitvu i razmatranje, prikazujuci
oba kao prikladne za vodstvo prema
tom vrhuncu molitvenog Zivota,
naime unutarnjoj molitvi. U naSem
izlaganju drzimo se ovog obrasca.

Usmena molitva

Izraz <usmena molitva> oznacava
molitvu koja se izraZava usmeno, to
jest, razgovjetnim ili izgovorenim
rije¢ima. Ova prva pribliZznost,
premda tocna, ne zahvaca dublje
samu bit. Dakle, s jedne strane, cijeli
unutarnji razgovor, iako bi mogao
biti okvalificiran kao iskljucivo ili
uglavnom umni, odnosi se u
ljudskom bicu, na jezik; i, ponekad na



jezik izrazen glasno, ali i u intimnosti
vlastite sobe. S druge strane, valja
ustvrditi da usmena molitva nije
sadrzaj samo rijeCi nego iznad svega
misli i srca. Prema tome bi tocnije
bilo drZati da je usmena molitva ona
koja koristi ve¢ ustanovljene, kako
duge tako i kratke (strelovite)
molitve, preuzete iz Svetog Pisma
(Ocenas, Zdravo marija...), i
prihvacene od duhovne predaje
(Gospodine moj Isuse Kriste, Dodi
Duse presveti, Zdravo Kraljice, Sjeti
nas se...).

Da bi izrazi ili formule izgovorene
usmeno bile prava molitva, oCigledno
je to uvjetovano time, da tko ih
izgovara, to radi ne samo ustima
nego umom i srcem. Ako ta
pobozZnost manjka, ako ne bi bilo
svijesti tko je Onaj kome je molitva
upucena, Sto se u molitvi govori i tko
je onaj koji je izgovara, onda, kako
pismenim izrazajem tvrdi Sveta
Terezija od Isusa, ne moze se zapravo



govoriti o molitvi <premda se puno
pomicu usne>[6].

Usmena molitva ima presudnu ulogu
u odgoju usrdne molitve, posebno na
pocetku ophodenja s Bogom. U stvari,
uCenjem primjeniti znak kriza i
usmenih molitvi, dijete, a Cesto i
odrasle, uvodi se u konkretan vjerski
Zivot i, prema tome, u molitveni
Zivot. Ipak, uza sve to, uloga i
vaznost usmene molitve nije
ograniCena na pocetke razgovora s
Bogom, ona mora pratiti duhovni
Zivot kroz Citav svoj tazvoj.

Razmatranje (meditacija)

Razmatrati znaci primjenjivati
sposobnost misljenjsa na
promatranje stvarnosti ili ideja sa
Zeljom upoznati je i razumjeti je Sto
dublje i savrSenije. Kod krScanina
razmatranje —koje se Cesto oznacava i
mentalnom (umnom) molitvom-
ukljucuje usmjeravanje misljenja
prema Bogu kakav se je objavio kroz



povijest Izraela, a konac¢no i u punini
u Kristu. I, od Boga, promatrati
vlastitu bitnost, procijeniti je i
prilagoditi misteriju Zivota,
zajedniStvu i ljubavi koje nam je Bog
dao raspoznati.

Razmatranje se moZe razvijati
spontano, u trenucima Sutnje koji
prate liturgijske svecanosti ili izvor
Stiva nekog biblijskog napisa ili
jednog odlomka duhovnog pisca. U
nekim drugim momentima moze se
ostvariti posvetom vremena
specijalno odredenog za to. U
svakom slucaju, ocito je da —narocito
u pocecima, ali ne samo tada- budi
snagu i volju, produbiti spoznaju o
Bogu i njegovoj volji, i u efektivnom
osobnom zalaganju s gledanjem na
napredak krScanskog Zivota. U tom
smislu moZe se ustvrditi da
<razmatranje je u prvom redu
trazenje> (Katekizam, 2705); valja
nadodati da se ne radi o traZenju
neceg, nego Nekog. Ono Sto mora



kr$cansko razmatranje, nije jedino,
ni primarno, nesto shvatititi (u
zadnjoj instanci, prozreti nacin kako
napredovati i otkriti se pred Bogom),
nego susresti se s Njim i, susrevsi se s
njime, identificirati se s njegovom
voljom i sjediniti se s Njim.

Unutarnja molitva

Razvoj krSc¢anskog iskustva, i, u
njemu i s njim, iskustvo molitve, vodi
zajedniStvu vjernika s Bogom koje se
sve viSe nastavlja, sve je osobnije.i
prisnije. Na tom obzorju smjesta se
molitva koju Katekizam naziva
unutarnjom molitvom, koja je plod
porasta bogoStovnog Zivljenja osobe
koja ima Zivi osjecaj blizine pune
ljubavi BozZje; prema tome,
ophodenje s Njim postaje sve
izravnije, obiteljsko i pouzdanije, i k
tome, viSe izvan rijeci i refleksnog
miSljenja, postiZe se u stvari Zivot u
prisnom zajedniStvu s Njim.



<Sto je ta molitva?>, pita se
Katekizam na pocetku stavka
posvecenog unutarnjoj molitvi, da bi
zatim odgovorio potvrdno, rijeCima
uzetim od S. Terezije od Isusa, da nije
niSta drugo <nego ljubavno
ophodenje, koje nastaje ophodenjem
nasamo s onim za koga znamo da nas
ljubi>[7]. Izraz unutarnja molitva,
tako kako je upotrebljava Katekizam
i mnogi drugi prijasnji i kasniji spisi,
upucuje dakle na ono Sto kvalificira
kao vrhunac unutarnje molitve;
znaci, trenutak kada je, djelovanjem
milosti, duh voden do praga
bozanskog koje nadilazi svaku drugu
stvarnost. Ali takoder, i Sire, Zivom i
osjecajnom rastu prisutnosti BoZje i
zelje za dubokim zajedniStvom s
Njim. I to bilo u trenucima posebno
posvecenim molitvi, bilo u
sveukupnom Zivotu..Molitva je,
ukratko, zov, da sveukupnaa ljudska
osoba —pamet, volju i osjecaje-,
dolaskom u srediSte srca mijenja
svoje dispozicije, oblikujudi Zivot



kr$canina, ¢ineci od njega drugog
Krista (usp. Ga 2,20).

Uvjeti 1 karakteristike molitve

Molitva, kao sveukupan osobni €in,
zahtjeva pozornost i nakanu, svijest
prisutnosti Bozje i stvaran i otvoren
razgovor s Njim. Uvjet da bi sve to
bilo moguce jest povlacenje u
samocu. RijeC povlacenje oznacava
ucinak kojim volja, snagom
sposobnosti vladanja nad skupinom
sila koje Cine cjelinu ljudske naravi,
nastoji obuzdati tendenciju k
rasijanosti, promicuci na taj nacin
unutarnje spokojstvo i duSevni mir.
To drZanje je bitno u trenucima
posebno posvecenim molitvi. Ne
misliti na druge obveze koje
prouzrokuju rastresenost. I ne
dopustiti da povlaCenje u samocu
ostane ograniceno u tim trenucima,
nego da se razvija, sve do postizanja
uobicajenog povlacenja. Ono se
pokazuje u vjeri i ljubavi koje,



ispunjajudi srce, dovode do
nastojanja Zivjeti u svezi s Bogom,
bilo da je izricita ili preSutna.

Drugi od uvjeta za molitvu jest
povjerenje. Bez potpunog pouzdanja
u Boga i u njegovu ljubav, nema
molitve, barem ne iskrene i sposobne
da nadvlada kusnje i poteSkoce. Ne
radi se samo o pouzdanju s
oCekivanjem, da ¢e odredena molba
biti usliSana, nego se radi o
sigurnosti koja se nalazi u onome za
koga znamo da nas ljubi i razumije, i
pred kim moZemo dakle bez zadrske
otvoriti svoje srce (usp. Katekizam,
2734-2741).

Ponekad je molitva dijalog koji nice
lako, a popracen je uzitkom i
utjehom, iz dubine dusSe; ali u nekim
trenucima -mozda i CeS¢e- moze
zahtjevati odlu¢nost i upornost. Tada
se moZe uvuci u covjeka
obeshrabrenje i pomisao, da vrijeme
posveceno ophodenju s Bogom nema



smisla (usp.Katekizam, n. 2728). U
tim trnucima se manifestira vaznost
jedne od kvaliteta molitve:
ustrajnost. Razlog za molitvu nije
postignuce dobrocinstava, niti
traZzenje zadovoljStina, usluznosti ili
utjehe, nego zajednistvo s Bogom;
odatle potreba i vrijednost
ustrajnosti u molitvi, koja je uvijek, s
hrabros¢u i uzitkom ili bez njih, zivi
susret s Bogom. (usp.Katekizam,
2742-2745,-2746-2751).

Specifi¢no i temeljno obiljezje
krS¢anske molitve jest njezin
trinitarni karakter. Plod djelovanja
Duha Svetoga koji, nadahnjujudi i
poticuci vjeru, ufanje i ljubav, jest
rast u nazocnosti BoZjoj, dok smo
jednom na zemlji, na kojoj zivimo i
radimo, i u nebu prisutni po milosti u
vlastitom srcu[8]. Kr$canin koji Zivi
po vjeri, pozvan je ophoditi s
andelima i svecima, Majkom BoZjom
1, posebno, s Kristom, utjelovljenim
Sinom BoZjim, u ¢ijoj CovjecCnosti



stanuje bozZanstvo njegove osobe. I,
slijedeci taj put, prepoznati stvarnost
Boga Oca i njegovu beskrajnu ljubav,
1 ulaziti uvijek sve dubljeis
povjerenjem u ophodenje s Njim.

Krs¢anska molitva je po tome
eminentno sinovska molitva. Molitva
sina koji se, u svakom trenutku —u
radostiiu boli, na radu i na odmoru-
bezazleno i istinski upravi svom Ocu,
u njegove ruke svoje brige i Cuvstva
koje iskuSava u svom srcu, sa
sigurnosc¢u da Ce sresti u Njemu
razumjevanje i utociSte. Jos viSe,
ljubav u kojoj svatko nalazi smisao.

Jose Luis Illanes
Temeljna bibliografija

Katekizam Katolicke Crkve,
2558-2758.

Preporuceno S§tivo



SV. JOSEMARIA, Homilije El triunfo de
Christo en la humilda; La Eucaristia,
misterio de fe y amor; La Ascension
del Senor a los cielos; El Gran
Desconocido y Por Maria, hacia Jesus,
u Es Cristo que pasa, 12-21, 83-94,
117-126, 127-138 i 139-149; Homilije
El trato con Dios; Vida de oracion y
Hacia la santidad, u Amigos de Dios,
142-153, 238-257, 294-316.

J.ECHEVARRIA, Itinerarios de vida
espiritual, Planeta, Barcelona 2001,
pp. 99-114.

J.L. ILLANES, Tratado de teologia
espiritual, Eunsa, Pamplona 2007, pp.
427-483.

M. BELDA, Guidados por el Espiritu
de Dios. Curso de Teologia Espiritual,
Palabra, Madrid 2006, pp.301-338.




[1] SV. IVAN DAMASKI, De fide
orthdoxa, 111, 24; pg 94, 1090.

[2] SV. IVAN CLIMACO, Scala paradisi,
stup. 28; PG 88, 1129.

[3] SV. JOSEMARIA, Put, 268.

[4] Upucujemo na dva najsjajnija i
najpoznatija: Hvalospjevi SveviSnjem
Bogu i Pjesma bratu suncu od Sv.
Franje Asiskog.

[5] SV. JOSEMARIA, PUT, 91.

[6] SV, TERESA OD ISUSA, Moradas
primeras, c.1.7, u Obras completas,
ed. Od Efren de la Madre de Dios i O.
Steggink, Madrid 1967., p.366.

[7]1 SVETA TEREZIJA OD ISUSA, Libro
de la vida, c.8, n.5, u Obras completas,
p-50; usp. Katekizam, 2709.

[8] Usp. SV. JOSEMARIA,
Konversaciones, 116.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-39-molitva/
(28.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-39-molitva/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-39-molitva/

	TEMA 39. Molitva

