
opusdei.org

TEMA 36. Sedma
zapovijed Dekaloga

„Sedma zapovijed zabranjuje
nepravedno uzimanje ili
zadržavanje dobara ili
oštećivanje bližnjeg svoga na
bilo koji način u odnosu na
njegova dobra. Zapovijeda
pravdu i milosrđe u brizi za
zemaljska dobra i plodove
ljudskog rada. Za opće dobro,
zahtijeva poštovanje prema
univerzalnom odredištu dobara
i poštovanje prava na privatno
vlasništvo.



25.11.2012.

„Sedma zapovijed zabranjuje
nepravedno uzimanje ili zadržavanje
dobara ili oštećivanje bližnjeg svoga
na bilo koji način u odnosu na
njegova dobra. Zapovijeda pravdu i
milosrđe u brizi za zemaljska dobra i
plodove ljudskog rada. Za opće
dobro, zahtijeva poštovanje prema
univerzalnom odredištu dobara i
poštovanje prava na privatno
vlasništvo. Kršćanski život teži
podređivanju dobara ovoga svijeta
Bogu i bratskom milosrđu" (KKC,
2401).

1. Univerzalna sudbina i
privatno vlasništvo dobara

„Na početku je Bog povjerio zemlju i
njezine izvore zajedničkom
ophođenju čovječanstva, da se o
njima brine, gospodari im radom i

• 



uživa u svojim plodovima (usp. Iz
1:26-29). Dobra stvaranja su
namijenjena za cijelu ljudsku
rasu" (KKC 2402).

Međutim, „preuzimanje vlasništva je
legitimno za osiguravanje slobode i
dostojanstva osoba i za pomaganje
svakom od njih da zadovolji svoje
temeljne potrebe i potrebe onih za
koje je odgovoran" (Ibid.).

„Pravo na privatno vlasništvo,
zadobiveno ili primljeno na
pravedan način, ne odmiče se od
izvornog dara zemlje cijelom
čovječanstvu. Univerzalni cilj dobara
ostaje praiskonski[1], čak i kada
promoviranje općeg dobra zahtijeva
poštovanje prema pravu na privatno
vlasništvo i njegovo korištenje" (KKC
2403). Poštivanje prava na privatno
vlasništvo je važno za uredan razvoj
društvenog života.

„U svojoj upotrebi stvari čovjek treba
gledati na vanjska dobra koja



legitimno posjeduje ne samo kao da
su isključivo njegova već zajednička s
drugima, na način da mogu koristiti
drugima kao i njemu (II. Vatikanski
Koncil, Konstit. Gaudium et spes, 69,
1). Vlasništvo nad bilo kojim
sredstvom čini vlasnika službenikom
Providnosti, sa zadaćom oplođivanja
i korištenja istog na korist drugima,
prvo svojoj obitelji" (KKC 2404).

Marksistički socijalizam i osobito
komunizam, u traženju, između
ostalog, potpunu podređenost
individualnog društvu, niječe pravo
osobe na privatno vlasništvo dobara
proizvodnje (onih koja se koriste za
proizvodnju ostalih dobara, poput
zemlje, nekih industrija, itd.),
potvrđujući da samo država može
posjedovati ta dobra, kao uvjet za
stvaranje „besklasnog" društva.[2]

„Crkva je odbila totalitarne i
ateističke ideologije u modernom
vremenu povezane s 'komunizmom'



ili 'socijalizmom'. Na sličan je način
odbila prihvatiti, u 'kapitalističkoj'
praksi, individualizam i potpuno
prvenstvo zakona tržišta iznad
ljudskog rada" (KKC 2425).[3]

2. Upotreba dobara:
umjerenost, pravednost i
solidarnost

„U ekonomskim stvarima, poštovanje
prema ljudskom dostojanstvu
zahtjeva življenje krijeposti 
umjerenosti, kako bi smanjili
povezanost s dobrima ovoga svijeta;
življenje krijeposti pravednosti, kako
bi sačuvali pravo svojeg bližnjeg i
podali mu što ga ide; i življenje 
solidarnosti" (KKC 2407).

Krijepost siromaštva, koja je dio
umjerenosti, ne sastoji se u
„neposjedovanju" stvari, već u tome
da nismo vezani za materijalna
dobra, da smo zadovoljni s onime što
je dovoljno za trijezan i umjeren
život[4], kao i korištenje dobara na

• 



služenje drugima. Naš Gospodin nam
je dao primjer siromaštva i
odvojenosti od samo svojeg dolaska
na svijet do smrti na Križu (usp. 2.
Kor 8, 9). Jednako je tako upozorio na
štetu koju vezanost uz bogatstvo
može uzrokovati: Bit će teško
bogatašu ući u kraljevstvo nebesko
(Mt 19:23).

Kao moralna krijepost, pravednost se
sastoji od navike gdje s čvrstom i
trajnom voljom netko drugima daje
ono što ih ide. Pravednost između
pojedinih osoba se zove zamjenička
(komutativna) pravednost (primjerice
plaćanje duga); distributivna
pravednost „regulira što zajednica
duguje svojim građanima u odnosu
na njihove doprinose i potrebe (KKC
2411)[5]; i pravna pravednost je ona
koju građanin ima prema zajednici
(primjerice, plaćanje pravednih
poreza).



Krijepost solidarnosti je „čvrsta i
stalna odluka na inzistiranju
njegovanja općeg dobra, koje je
dobro svake osobe, jer smo svi
uistinu odgovorni za sve."[6]
Solidarnost je „dijeljenje duhovnih
dobara čak i više nego
materijalnih" (KKC 1948).

3. Poštovanje dobara drugih

Sedma zapovijed zabranjuje
nepravedno uzimanje ili zadržavanje
onoga što je od našeg bližnjeg, ili
uzrokovanje štete njegovim
materijalnim dobrima. Krađa se čini
onda kada potajno uzimamo nečija
dobra. Pljačka je nasilno uzimanje
duđih dobara. Prijevara je krađa
sredstvima zavaravanja nečijeg
bližnjeg zamkama, lažnim
dokumentima, itd., ili zadržavanje
njegove plaće. Lihvarenje se sastoji u
traženju većih kamata nego je to
zakonski za posuđen novac (najčešće,

• 



iskorištavanje bližnjeg u financijskim
teškoćama).

„Moralno su nedopušteni još i:
špekulacija kojom se umjetno
mijenja procjena dobara, u cilju da se
od njih izvuče korist na štetu
drugoga; podmićivanje kojim se
izokreće sud onih koji moraju
donijeti odluke u skladu s pravom;
prisvojenje i privatna uporaba
društvenih dobara nekog poduzeća;
loše obavljeni radovi, varanje u
prijavi porezne osnovice,
krivotvorenje čekova i računa,
pretjerano trošenje, rasipništvo.
Hotimično činiti štetu privatnim ili
javnim vlasništvima protivno je
moralnom zakonu i zahtijeva
odštetu" (KKC 2409).

„Ugovori podliježu zamjeničkoj
(komutativnoj) pravednosti koja
ravna razmjenama među osobama u
punom poštivanju njihovih prava.
Zamjenička pravednost strogo



obvezuje; ona zahtjeva zaštitu prava
vlasništva, plaćanje dugova i vršenje
slobodno ugovorenih obveza. (KKC
2411). „Ugovori [se moraju] strogo
poštovati, ukoliko je preuzeta obveza
moralno ispravna" (KKC 2410).

Postoji obveza davanja odštete:
svatko tko je učinio nepravdu mora
obeštetiti učinjeno zlo u onoj mjeri u
kojoj je to moguće. Povrat ukradenih
dobara – ili barem želja i namjera da
se to učini – je potrebno da bi se
primilo sakramentalno odrješenje.
Dužnost povrata je hitna obveza:
zadržavanje krivca povećava štetu
kreditora i krivnju dužnika. Fizička
ili moralna nemogućnost, dok god
traje, oslobađa od dužnosti
nadoknade. Dužnost se može
otkloniti kada, na primjer, kreditor
oprosti dug.[7]

4. Društveni nauk Crkve

„Kada [Crkva] vrši poslanje
naviještanja Evanđelja, ona, u ime

• 



Kristovo, svjedoči čovjeku o
njegovom vlastitom dostojanstvu i o
zvanju na zajedništvo osoba; ona ga
uči zahtjevima pravde i mira,
sukladno mudrosti Božjoj" (KKC
2419). Zbirka ovih učenja o
principima koji bi trebali voditi
društveni život zove se društveni
nauk i dio je Katoličkog moralnog
nauka.[8]

Među temeljnim učenjima
društvenog nauka Crkve su: 1)
transcendentalno dostojanstvo ljudi i
nepovredivost njihovih prava; 2)
prepoznavanje obitelji utemeljene na
istinskom nerazrješivom braku kao
temeljne ćelije društva, kao i potrebu
da ju se zaštiti čvrstim zakonima o
braku, obrazovanju i javnom moralu;
3) učenja koja se tiču općeg dobra i
uloge države.

Zadaća crkvene hijerarhije se
razlikuje od zadaće političke vlasti.
Cilj Crkve je nadnaravan i njezina



zadaća je dovoditi ljude do spasenja.
To je razlog da, kada Učiteljstvo priča
o vremenitim aspektima općeg
dobra, to čini na način kao da je
uređeno prema vrhovnom Dobru,
našoj krajnjoj sudbini. Crkva daje
moralnu prosudbu ekonomskih i
društvenih pitanja „kada to zahtijeva
temeljno pravo osoba ili spašavanje
duša."[9]

Važno je naglasiti sljedeću točku: „Ne
spada na crkvene pastira izravno se
uplitati u političko djelo i u
organizaciju društvenog života. Ta
zadaća spada u zvanje vjernika laika,
koji sa svojim sugrađanima djeluju
na vlastitu inicijativu" (KKC 2442).
[10]

5. Ekonomska aktivnost i
društvena pravda

„Ljudski rad proizlazi neposredno od
osoba stvorenih na sliku Božju, i
pozvanih produžiti, jedni s drugima i
jedni za druge, djelo stvaranja,

• 



ovladavajući zemljom (usp. Izl 1: 28;
II. Vatikanski Sabor, Konst. Gaudium
et spes, 34; sv. Ivan Pavao II, Enc. 
Centessimus annus, 31). Rad je dakle
dužnost; 'Tko ne će da radi, neka i ne
jede' (2. Sol 3:10; usp. 1. Sol 4:11). Rad
časti Stvoriteljeve darove i primljene
talente. On može biti i
otkupiteljski" (KKC 2427). Radeći u
jedinstvu s Isusom, surađujemo sa
Sinom Božjim u njegovu
otkupiteljskom djelu. Rad je sredstvo
posvećenja osoba i zemaljskih
stvarnosti Duhom Kristovim (usp. 
Ibid.).[11]

U radu, „Svatko ima pravo na
ekonomsku inicijativu, svatko će
svoje talente zakonito upotrebljavati
da bi pridonio obilju od kojeg svi
mogu imati koristi i da bi ubrao
pravedne plodove svojih napora.
Pazit će da se ravna po odredbama
što ih zakonite vlasti donose u cilju
općeg dobra (usp. sv. Ivan Pavao II,



Enc. Centesimus annus, 1. svibanj
1991, 32, 34)" (KKC, 2429).[12]

Odgovornost države: „Ekonomska
aktivnost, posebno aktivnost tržišne
ekonomije, ne može se provoditi u
institucionalnom, pravnom ili
političkom vakuumu. Upravo
suprotno, pretpostavlja sigurna
jamstva osobne slobode i privatnog
vlasništva, kao i stabilnu valutu i
učinkovite javne službe. Stoga je
prva zadaća države jamčiti tu
sigurnost, kako bi oni koji rade i
proizvode mogli uživati u plodovima
svojeg rada i tako biti ohrabreni
raditi učinkovito i pošteno."[13]

Oni koji su odgovorni za poslove
„imaju obvezu uzimanja u obzir
dobrobiti osoba, a ne samo
povećanje profita. Međutim, profit je
potreban. Profiti omogućava
ulaganja koja osiguravaju budućnost
posla i zaposlenja" (KKC 2432). Oni
koji upravljaju poslom „su odgovorni



društvu za ekonomske i ekološke
posljedice svojeg djelovanja."[14]

„Pristup zaposlenju i profesijama
mora biti dostupan svima bez
nepravedne diskriminacije:
muškarcima i ženama, zdravima i s
poteškoćama, domaćima i strancima
(usp. sv. Ivan Pavao II, Enc. Laborem
exercens, 14. rujna 1981, 19; 22-23).
Sa svoje strane bi društvo trebalo,
sukladno situaciji, pomoći građanima
da pronađu posao i zaposlenje (usp.
sv. Ivan Pavao II, Enc. Centessinus
annus, 48)" (KKC 2433). „Pravedna
plaća je legitiman plod rada. Odbiti je
ili zadržati može biti teška
nepravda" (KKC 2434).[15]

Socijalna pravda: ovaj je izraz ušao u
upotrebu u 20. stoljeću i odnosio se na
univerzalnu dimenziju problema
pravde koja se pojavio. „Društvo
osigurava društvenu pravdu kada
osigurava uvjete koji omogućuju
društvima ili pojedincima da dobiju



ono što trebaju, sukladno svojoj
prirodi i zvanju" (KKC 1928).

Pravednost i solidarnost među
narodima:"Bogati narodi imaju tešku
moralnu odgovornost prema
narodima koji ne mogu sami
osigurati sredstva svoga razvitka, ili
su u tome bili spriječeni tragičnim
povijesnim događajima. To je
dužnost solidarnosti i ljubavi; to je i
obveza pravednosti ako blagostanje
bogatih naroda proizlazi iz izvora
koji nisu bili pravedno plaćeni" (KKC
2439).

„Izravna pomoć jest prikladan
odgovor na neposredne, izvanredne
potrebe, prouzročene, na primjer,
prirodnim katastrofama, pošastima
itd. Ali ona nije dovoljna za
prevladavanje teških nevolja
prouzročenih stanjem oskudice ni za
trajno zadovoljenje potreba" (KKC
2440).



Treba također „reformirati"
međunarodne ekonomske i
financijske ustanove, kako bi bolje
promicale pravične odnose s manje
uznapredovalim zemljama (usp. ibid;
sv. Ivan Pavao II, Enc. Sollicitudo rei
socialis, 30. prosinac 1987, 16).

6. Pravda i milosrđe

Milosrđe – foma virtutum, oblik svih
krijeposti – je na višoj razini od
pravde. Pokazuje se ne samo, ili
prvenstveno, dajući više nego što
treba samo po pravdi. Milosrđe se
prije svega sastoji u davanju samog
sebe (s obzirom da je to ljubav), te
mora uvijek slijediti pravdu,
oživljavajući je iznutra. Zajedništvo
pravde i milosrđa se, primjerice,
pokazuje u davanju onoga što je
potrebno s radošću, ne mareći samo
za prava drugih, već i za njihove
potrebe i općenito provodeći pravdu
koja je pročišćena i puna
razumijevanja.[16]

• 



Pravda uvijek mora biti upoznata s
pravednošću. Besplodno je pokušati
riješiti probleme ljudi koji žive
zajedno samo pravednošću koja je
shvaćena kao anonimno „prikladno
funkcioniranje" društvenih
struktura: „Kada se suočavaš s
problemima, pokušaj ne preuveličati
pravdu do točke zaboravljanja
milosrđa" (Sv. Josemaría, Brazda,
973).

Pravda i milosrđe su oboje potrebni
kada se brinemo za one koji su u
potrebama (siromašni, bolesni itd.).
Stanje društva nikada ne će dostići
točku u kojoj će osobna pozornost
materijalnih i duhovnih potreba
nečijeg bližnjeg biti suvišna. Čineći
djela milosrđa, materijalna i
duhovna, će uvijek biti potrebno
(usp. KKC 2447).

Ljubav – milosrđe – će uvijek biti
potrebno, čak i u najpravednijim
društvima. Nikakav politički sustav,



koliko god je pravedan, ne može
služiti potaknut velikom ljubavlju.
Svatko tko želi ispustiti ljubav,
zanemaruje čovjeka kao ljudsku
osobu. Uvijek će biti patnje koja traži
savjet i pomoć. Uvijek će biti
usamljenosti. Uvijek će biti situacija
materijalne potrebe koja zahtijeva
pokazivanje konkretne ljubavi za
svojeg bližnjeg. Država koja želi
osigurati sve, koja preuzima sve,
završava kao birokracija koja ne
može osigurati osnovne potrebe ljudi
koji pate – bilo kojeg ljudskog bića:
nježnu osobnu pažnju."[17]

Ljudska bijeda privlači samilost
Krista Spasitelja koji je htio da je
uzme na se i da se poistovjeti s 
najmanjima između braće (Mt 25:40).
Stoga pritisnutima bijedom ide 
prednost ljubavi Crkve, koja, sve od
svojih početaka, unatoč nevjernosti
mnogih svojih članova, nije se
prestala zalagati da ih pridiže, štiti i
oslobađa (usp. KKC 2448).



Pau Agulles

Osnovna literatura

Katekizam Katoličke Crkve
2401-2463.

Preporučena literatura

Sv. Josemaría, „Život pred Bogom i
pred ljudima", u Prijateljima Božjim,
154-174.

[1] Ova činjenica ima posebnu
moralnu važnost u slučajevima
stvarne opasnosti gdje osoba mora
koristiti dobra drugih za osnovne
potrebe.

[2] Dvadeseto je stoljeće vidjelo tužne
posljedice, kako ekonomske tako i
društvene, ove ideologije.



[3] Usp. Sv. Ivan Pavao II, Enc. 
Centessimus annus, 1. svibnja 1991,
10, 13, 44.

„Reguliranje ekonomije samo
centraliziranim planiranjem
iskrivljuje osnovu društvenih veza,
reguliranjem samo zakonom tržišta
ne podupire društvenu pravednost,
jer 'ima mnogo ljudskih potreba koje
tržište ne može zadovoljiti' (sv. Ivan
Pavao II, Enc. Centessimus annus, 34).
Razumna regulacija tržišta i
ekonomske inicijative, uz
zadržavanje pravilne hijerarhije
vrijednosti s pogledom na opće
dobra, treba biti zapovjeđeno" (KKC
2425).

[4] Usp. Sv. Josemaría, Put, 631.

[5] Distributivna pravednost potiče
one koji upravljaju društvom na
raspodjelu općeg dobra, kako bi dali
časti ili poslove onima koji ih
zaslužuju, bez favoriziranja.



[6] Sv. Ivan Pavao II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30. prosinac 1987, 38.

[7] "Oni koji su, izravno ili neizravno,
prisvojili neko tuđe dobro, dužni su
vratiti ga, ili vratiti jednaku
vrijednost u naravi ili u vrsti, ako je
stvar nestala, kao i plodove i koristi
što bi ih od toga zakonito dobio
vlasnik. Isto tako dužni su vratiti, u
razmjeru svoje odgovornosti i
probitka, svi oni koji su na neki način
sudjelovali u krađi" (KKC 2412). U
slučajevima kada se ne može pronaći
vlasnik nekog dobra, osoba koja ga
posjeduje ga u dobroj volji može
zadržati; dok se nešto posjedovano u
lošoj volji – nešto ukradeno,
primjerice – mora dati siromašnima
ili za dobrotvorni rad.

[8] Usp. sv. Ivan Pavao II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis, 41.

[9] II. Vatikanski Koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 76; usp. KKC, 2420.



[10] "Društveno djelovanje može
preuzeti razne konkretne oblike.
Uvijek bi trebalo na umu imati ope
dobro i biti u skladu s porukom
Evanđelja i učenjem Crkve. Uloga je
laika 'zauzeti se za vremenite
stvarnosti s kršćanskom
preuzetnošću, kojom trebaju
pokazati da su svjedoci i instrumenti
mira i pravde' (Sv. Ivan Pavao II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, 47)" (KKC,
2442). Usp. također Sv. Ivan Pavao II,
Enc. Sollicitudo rei socialis, 42.

„Svećenik bi, krijepošću svoje zadaće
podučavanja, trebao propovijedati
kršćanske krijeposti i svoje praktične
zahtjeve i manifestacije konkretnih
uvjeta života ljudi kojima je svećenik.
Također bi trebao učiti ljude da
poštuju i cijene dostojanstvo i
slobodu koju je Bog dao ljudima, kao
i posebno natprirodno dostojanstvo
koje kršćani primaju na Krštenju".
„Niti jedan svećenik koji ispunjava
ovu dužnost svog svećeništva nikada



ne može biti optužen, osim
neupućenošću loše vjere, za
upetljavanje u politiku. Niti bi se
moglo reći da se njegovo poučavanje
preklapa s apostolskim zadaćama
koje pripadaju isključivo laicima,
uređivanje vremenitih struktura i
zanimanja na kršćanski način" (Sv.
Josemaría, Razgovori, 5).

[11] "Profesionalne djelatnosti (i
vođenje kućanstva je prvorazredno
zanimanje) svjedočanstvo su
ljudskoga dostojanstva, prilika za
razvoj osobnosti, veze jedinstva s
drugima, izvori sredstava za život,
način na koji se može pomoći
napretku društva u kojem živimo i
napretku cjelokupnoga
čovječanstva…

- Ova se gledišta, za kršćanina, još
više produžuju i proširuju jer se rad
– otkupljen od Krista i prihvaćen kao
sredstvo otkupljenja – preobražava u
način i put do svetosti, određenim



zaposlenjem koje se može posvetiti i
koje posvećuje. (Sv. Josemaría, 
Kovačnica, 702). Usp. Sv. Josemaría, 
Susret s Kristom, 53.

[12] Vrši sve svoje građanske
dužnosti, ne izbjegavaj izvršiti sve
obveze. Vodi računa i o svim svojim
pravima, za dobro svih, ali nemoj
nerazborito praviti iznimke.

- I u ovome moraš dati kršćansko
svjedočanstvo. (Sv. Josemaría, 
Kovačnica, 697).

[13] Sv. Ivan Pavao II, Enc. 
Centesimus annus, 48. Usp. KKC,
2431. „Druga zadaća države je ona
nadgledanja i upravljanja
provođenja ljudskih prava u
ekonomskom sektoru. Ipak,
primarna odgovornost u ovom polju
ne pripada državi, već pojedincima i
raznim grupama i udruženjima koja
čine društvo." (Ibid.)

[14] Sv. Ivan Pavao II, prije cit., 37.



[15] „'Naknada za posao bi ljudima
trebala osiguravati mogućnost za
ostvarenje dostojanstvenog življenja
za njih i njihove obitelji na
materijalnoj, društvenoj, kulturnoj i
duhovnoj razini, uzimajući u obzir
ulogu i produktivnost svakoga, vrstu
posla i opće dobro' (II Vatikanski
Koncil, Konst. Gaudium et spes, 67,
2)" (KKC 2434).

[16] „Dug je put od zahtjeva
isključive pravde do obilja milosti. I
nema mnogo onih koji ustraju do
kraja. Neki su zadovoljni kada dođu
do praga: ostave pravdu sa strane i
ograniče svoje djelovanje na malo
dobrotvornog rada, koji opisuju kao
milosrđe, bez da shvaćaju da rade
samo mali dio onog što im je u stvari
dužnost. I zadovoljni su sa samima
sobom poput Farizeja koji je mislio
da je savršeno ispunio zakon jer je
postio dva puta tjedno i davao
desetinu svega što je posjedovao" (Sv.
Josemaría, Prijatelji Božji, 172). Usp. 



Ibid., 83; Sv. Josemaría, Kovačnica,
502.

[17] Benedikt XVI, Enc. Deus caritas
est, 25. prosinac 2005, 28

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-36-sedma-zapovijed-

dekaloga/ (28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-36-sedma-zapovijed-dekaloga/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-36-sedma-zapovijed-dekaloga/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-36-sedma-zapovijed-dekaloga/

	TEMA 36. Sedma zapovijed Dekaloga

