
opusdei.org

Tema 36: Molitva
Oče naš

Molitvom Oče naš Isus želi
posvijestiti svojim učenicima
njihovo stanje djece Božje.
Važna posljedica osjećaja našeg
Božjeg sinovstva je sinovsko
povjerenje i predanje u Božje
ruke. Oče naš uzor je svake
molitve: ne samo da tražimo
sve što s pravom možemo
željeti, nego i prema redu kojim
to trebamo željeti.

6.01.2024.

Članak poslušajte ovdje.

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-36-molitva-oce-nas?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


Isus nas uči da se Bogu obraćamo
kao Ocu

Prva riječ Očenaša, Oče, najvažnija je
jer nas njome Isus uči oslovljavati
Boga kao Oca: „Moliti Oca znači ući u
njegovo otajstvo onakvo i kakvo nam
je Sin objavio. 'Izraz Bog Otac nikada
nikome nije bio objavljen. Kad je sam
Mojsije pitao Boga tko je on, čuo je
drugo ime. Nama je ovo ime
objavljeno u Sinu, jer ovo ime
uključuje novo ime Oca. '(Tertulijan,
De oratione, 3)” (Katekizam 2779).

Učeći Oče naš, Isus otkriva svojim
učenicima da su i oni postali dionici
njegovog stanja kao Sina. „Kroz
objavu ove molitve učenici otkrivaju
za njih posebno sudjelovanje u
Božjem sinovstvu o kojem sveti Ivan
govori u Proslovu svoga Evanđelja: 'A
onima koji ga primiše podade moć da
postanu djeca Božja: onima koji
vjeruju u njegovo ime' (Iv 1,12). Stoga



sasvim ispravno mole prema njegovu
nauku, Oče naš.”[1]

Krist uvijek razlikuje "moj Otac" i
"vaš Otac" (usp. Iv 20,17). Zapravo,
kada se moli, On nikada ne kaže "Oče
naš". To pokazuje da je njegov odnos
s Bogom sasvim poseban; to je njegov
vlastiti odnos i ničiji više. Molitvom
Oče naš Isus želi posvijestiti svojim
učenicima njihovo stanje djece Božje,
ukazujući ujedno na razliku između
njegovog prirodnog i našeg
božanskog sinovstva po posinstvu,
primljenog kao besplatni dar od
Boga.

Kršćaninova molitva je molitva
Božjeg djeteta koje se obraća svom
Ocu Bogu sa sinovskim povjerenjem,
koje se „u liturgijama Istoka i Zapada
izražava lijepim, karakteristično
kršćanskim izrazom: parrhesia,
iskrena jednostavnost, sinovsko
povjerenje, radosna sigurnost ,
smjerna odvažnost, izvjesnost da



smo ljubljeni (usp. Ef 3,12; Heb 3,6;
4,16; 10,19; 1 Iv 2,28; 3,21;
5,14)” (Katekizam 2778). Riječ
parrhesia, koja je izvorno označavala
privilegiju grčkog građanina na
slobodu govora na narodnim
skupovima, usvojili su crkveni oci
kako bi izrazili sinovsko ponašanje
kršćana pred svojim Ocem Bogom.

Božje sinovstvo i kršćansko
bratstvo

Nazivajući Boga svojim Ocem,
prepoznajemo da nas Božje sinovstvo
povezuje s Kristom, “prvorođenac
među mnogom braćom” (Rim 8,29),
kroz stvarno nadnaravno bratstvo.
Crkva je to novo zajedništvo Boga i
ljudi (usp. Katekizam 2790).

Stoga kršćanska svetost, iako osobna
i pojedinačna, nikada nije
individualistička ili usmjerena na
sebe. „Ako iskreno molimo Oče naš,
ostavljamo individualizam iza sebe,
jer nas ljubav koju primamo od njega



oslobađa. 'Naš' na početku molitve
Gospodnje, kao 'mi' u zadnje četiri
prošnje, ne isključuje nikoga. Da bi to
bilo rečeno u istini (usp. Mt 5, 23-24;
6, 14-16), moraju naše podjele i
suprotnosti biti
nadvladane” (Katekizam 2792).

Bratstvo koje uspostavlja Božje
sinovstvo proteže se na sve muškarce
i žene, jer su svi u određenom smislu
djeca Božja – oni su njegova
stvorenja – i pozvani su biti sveti:
“Postoji samo jedna rasa na svijetu:
rasa djece Božje ”[2] Stoga kršćani
trebaju biti svjesni svoje
odgovornosti da cijelo čovječanstvo
dovedu Bogu.

Božansko nas sinovstvo potiče na
apostolat, koji je nužna manifestacija
sinovstva i bratstva: “Budite svjesni
što su drugi – a ponajprije oni koji su
uz vas: djeca Božja, sa svim
dostojanstvom koje nosi prekrasan
naziv . Moramo se ponašati kao djeca



Božja prema svim Božjim sinovima i
kćerima. Naša ljubav mora biti
predana ljubav, prakticirana svaki
dan i sastavljena od tisuću sitnih
detalja razumijevanja, skrivene žrtve
i neprimjećenog sebedarja.”[3]

Važna posljedica osjećaja našeg
božanskog sinovstva je sinovsko
povjerenje i prepuštenost u Božje
ruke. Sveti Josemaría je rekao da
“dijete može gledati na svog oca na
mnogo načina. Moramo nastojati biti
djeca koja shvaćaju da nas je
Gospodin, ljubeći nas kao svoju
djecu, uzeo u svoju kuću, usred
svijeta, da budemo članovi njegove
obitelji, tako da što je njegovo, naše
je, a što naše je njegovo, i razviti tu
familijarnost i povjerenje koje nas
tjera da od njega, poput djece,
tražimo i ono što je nemoguće!”[4]

Sinovsko prepuštanje u Božje ruke
nije toliko rezultat osobne asketske
borbe, iako je to nužan uvjet, koliko



predanja Bogu da nas vodi, odakle
proizlazi potreba za "predanjem". To
uključuje aktivno predanje, slobodno
i svjesno predanje sina ili kćeri.
Ovakav stav iznjedrio je specifičan
način življenja božanskog sinovstva
(koji nije jedini način, niti obvezan za
sve) nazvan “duhovno djetinjstvo”.
Taj se put sastoji u tome da sebe ne
vidimo samo kao dijete, nego kao
malo, slabo dijete pred Bogom. Sveti
Franjo Saleški je to opisao na sljedeći
način: „Ako ne postanete jednostavni
kao djeca, nećete ući u kraljevstvo
Oca mojega (usp. Mt 18,3). Sve dok je
dijete malo, ono ostaje vrlo
jednostavno; poznaje samo svoju
majku; ima samo jednu ljubav, svoju
majku; ima samo jednu želju, krilo
svoje majke; želi samo zavaliti se u
tako ljupki mir. Savršeno
jednostavna duša ima samo jednu
ljubav, Boga; i u ovoj jedinoj ljubavi,
jednoj jedinoj želji, počivati u krilu
nebeskog Oca i tamo pronaći svoj
počinak, poput ljubljenog djeteta koje



sve potpuno prepušta Očevoj brizi,
ne tražeći ništa osim biti tu, to je
sveto povjerenje.”[ 5] Sveti Josemaria
također je preporučio da se krene
putem duhovnog djetinjstva: „Ako
budete djeca nećete imati teškoće:
djeca odmah zaboravljaju
neugodnosti i vraćaju se svojim
igrama. Stoga kada mu se predate,
nećete se trebati brinuti, jer ćete
počivati u Ocu.” [6]

Sedam molbi Oče naš

U molitvi Gospodnjoj nakon prvoga
zaziva Oče naš koji jesi na nebesima
slijedi sedam prošnji.

'U Očenašu, prve tri prošnje idu za
slavom Očevom: za posvećenjem
njegova Imena, dolaskom Kraljevstva
i vršenjem božanske Volje. Druge
četiri iznose mu naše želje: ove se
molbe odnose na naš život, da ga
hrani i ozdravlja od grijeha, a
povezuju se s našom borbom za



pobjedu Dobra nad
Zlom.' (Katekizam 2857).

Oče naš uzor je za svaku molitvu, kao
što uči sveti Toma Akvinski: „Očenaš
je najsavršenija molitva. U njemu ne
samo da tražimo sve stvari koje s
pravom možemo željeti, nego i
redoslijedom kojim bismo ih trebali
željeti. Tako nas ova molitva ne uči
samo tražiti, nego također i oblikuje
naše želje.”[7]

Prva molba: “Sveti se ime tvoje”

Nijedno stvorenje ne može povećati
Božju svetost. Stoga riječ »(po)svetiti«
ne smije se ovdje uzeti u uzročnom
smislu (samo Bog posvećuje, čini
svetim), nego u smislu uvažavanja:
priznati svetim, ophoditi se na svet
način.. Već od prve prošnje našem
Ocu uronjeni smo u najdublju tajnu
njegova Božanstva i u dramu
spasenja čovječanstva. Iskati da se
njegovo ime »sveti« uključuje nas u
dobrohotni njegov naum »što ga je



prije zasnovao« (Ef 1, 9), »da budemo
sveti i neporočni pred njim u
ljubavi« (Ef 1, 4). (Katekizam 2807).
Stoga prva molba traži da Božja
svetost zasja i poraste u našim
životima: “Tko bi mogao posvetiti
Boga kad je on taj koji posvećuje?
Nadahnuti riječima 'Budite mi sveti,
jer sam svet ja, Gospod, i odabrah vas
ispred drugih naroda, da budete moji
' (Lev 20,26), molimo, posvećeni
krštenjem, da ustrajemo u onome što
smo započeli biti. I mi to tražimo
svaki dan jer svaki dan padamo i
trebamo čistiti svoje grijehe stalnim
posvećenjem. I zato se obraćamo
molitvi da ta svetost ostane u
nama.”[8]

Druga molba: "Dođi kraljevstvo tvoje"

Druga molba izražava nadu da će
doći vrijeme kada će svi prepoznati
Boga kao svoga Kralja koji će nas
obasuti svojim darovima: „Ta molba
jest ono: »Marana tha«, zov Duha i



zaručnice. 'Dođi,Gospodine Isuse.' U
molitvi Očenaš, ‘dođi kraljevstvo
tvoje’ prvenstveno se odnosi na
konačni dolazak Božjeg kraljevstva
kroz Kristov povratak (usp. Tit
2,13)” (Katekizam 2817-2818).
Nadalje, Božje kraljevstvo je
inaugurirano u ovom svijetu
Kristovim dolaskom i slanjem Duha
Svetoga: 2819 »Kraljevstvo [je] Božje
pravednost, mir i radost u Duhu
Svetome« (Rim 14, 17). Posljednja
vremena, u kojima jesmo, vremena
su izlijevanja Duha Svetog. Otada je
zapodjenut odlučujući boj između
»tijela« i Duha.

(usp. Gal 5, 16-25). 'Samo čisto srce
može sa sigurnošću reći: ‘Dođi
kraljevstvo tvoje’. Trebalo je biti u
Pavlovoj školi da bi se reklo ‘Neka
dakle ne kraljuje grijeh u vašem
smrtnom tijelu’ (Rim 6, 12). Onaj koji
se čuva čistim u svojim djelima,
mislima i riječima, može reći Bogu:
‘Dođi kraljevstvo tvoje!’. (sveti Ćiril



Jeruzalemski). , Catecheses
mystagogicæ, 5, 13)” (Katekizam
2819). Tako u drugoj prošnji
izražavamo našu želju da Bog sada u
nama kraljuje po milosti, da njegovo
Kraljevstvo na zemlji svakim danom
bude sve šire i da na kraju vremena
potpuno vlada nad svime na Nebu.

Treća molba: "Budi volja tvoja, kako
na nebu tako i na zemlji"

Božja je volja da se "svi ljudi spase i
dođu do spoznanja istine" (usp. 1 Tim
2,3-4). Isus nas uči da u kraljevstvo
nebesko ulazi onaj “tko vrši volju Oca
mojega koji je na nebesima” (usp. Mt
7,21). Stoga ovdje Molimo Oca našeg
da ujedini našu volju s voljom svoga
Sina da vršimo njegovu volju, naum
njegova spasenja za život svijeta. Mi
smo za to u osnovi nemoćni, ali
sjedinjeni s Isusom i snagom njegova
Svetoga Duha možemo mu predati
svoju volju i odlučiti da biramo ono
što je njegov Sin uvijek izabrao: činiti



što je Ocu milo. (usp. Iv.
8,29)” (Katekizam 2825). Kao što kaže
Otac Crkve, kada molimo u Oče naš,
budi volja tvoja, kako na nebu tako i
na zemlji, molimo to „ne u smislu da
Bog čini što hoće, nego radije da mi
budemo sposobni činiti ono što Bog
želi.” Štoviše, izraz na zemlji kao što
je na nebu sadrži molbu da ovdje na
zemlji možemo čeznuti da ispunimo
Božju volju kao što su je izvršili
anđeli i blaženici na nebu.

Četvrta molba: “Kruh naš svagdašnji
daj nam danas”

Ova molba izražava sinovsku
predanje djece Božje, budući da Otac
koji nam daruje život ne može nam
ne dati za život potrebnu hranu i sva
»odgovarajuća« tvarna i duhovna
dobra“ (Katekizam 2830). Kršćani
shvaćaju da se ova četvrta prošnja
“odnosi na Kruh života: na
prihvaćanje riječi Božje vjerom i na
primanje Tijela Kristova u euharistiji



(usp. Iv 6, 26-28)” (Katekizam 2835).
Što se tiče izraza svagdanji uzeta u
vremenskom značenju, pedagoški
podvlači ono »danas«, da nas utvrdi
u »beziznimnome« povjerenju. Uzeta
u kvalitativnom značenju kazuje ono
što je nužno za život i, u širem
smislu, svako dobro koje dostaje za
opstanak. (usp. 1 Tim
6,8).« (Katekizam 2837)

Peta molba: "Oprosti nam duge naše
kao što i mi otpuštamo dužnicima
našim"

Ovu molitvu počinjemo
priznavanjem našeg stanja grešnika,
'kao rasipni sin, vraćamo k njemu i,
kao carinik, priznajemo se grešnima
pred njim. Naša molba počinje s
»priznanjem« kojim istodobno
priznajemo svoju bijedu i njegovo
milosrđe. (Katekizam 2839). Ali ova
molba neće biti uslišana ako nismo
zadovoljili uvjet opraštanja onima
koji su nas uvrijedili: 'ta bujica



milosrđa ne može prodrijeti u naše
srce, sve dok ne oprostimo onima
koji su nas uvrijedili. Ljubav je, kao i
Tijelo Kristovo, nedjeljiva: ne
možemo ljubiti Boga kojega ne
vidimo, ako ne ljubimo brata i sestru
koje vidimo. Odbijanjem praštanja
braći i sestrama naše se srce zatvara,
i njegova tvrdoća čini ga
nepropusnim za milosrdnu ljubav
Očevu; priznanjem grijeha naše se
srce otvara njegovoj milosti.
(Katekizam 2840).

Šesta molba: “Ne uvedi nas u napast”

Ova prošnja seže u korijen
prethodne, jer su naši grijesi plod
pristanka na napast. Molimo našeg
Oca da nas u nju ne »uvede«….Mi ga
molimo da ne dopusti da krenemo
putem koji vodi u grijeh. Uključeni
smo u borbu »između tijela i Duha«.
Ova prošnja moli Duha razlučivanja i
jakosti. (Katekizam 2846). Bog nam
uvijek daje milost da nadvladamo



kušnju: “ Ta vjeran je Bog: neće
pustiti da budete kušani preko svojih
sila, nego će s kušnjom dati i ishod da
možete izdržati. ” (1 Kor. 10:13). Ali
da bismo nadvladali sve kušnje
trebamo moliti: „Takva bitka i takva
pobjeda postaju mogući samo
molitvom. Upravo svojom molitvom
Isus pobjeđuje napasnika, kako na
početku svog javnog djelovanja (usp.
Mt 4,11) tako i u krajnjoj borbi
njegove agonije (usp. Mt 26,36-44). U
ovoj molbi našem nebeskom Ocu
Krist nas ujedinjuje sa svojom bitkom
i svojom mukom. . . Ova molitva
dobiva sav svoj dramatski značaj u
odnosu na konačnu kušnju naše
zemaljske borbe; ona moli i
ustrajnost do kraja. »Evo dolazim kao
tat. Blažen onaj koji bdije« (Otk 16,
15). Katekizam 2849.

Sedma molba: “Nego izbavi nas od
zla”



Posljednju molbu nalazimo u
Isusovoj svećeničkoj molitvi Ocu: “Ne
molim da ih uzmeš sa svijeta, nego
da ih sačuvaš od zla” (Iv 17,15) U ovoj
molbi “ zlo nije apstrakcija, već se
odnosi na osobu, Sotonu, Zloga,
anđela koji se protivi Bogu. Đavao
(dia-bolos) onaj koji se isprečuje jest
onaj koji »hoće spriječiti« Božji naum
i njegovo »djelo spasenja« ostvareno
u Kristu. (Katekizam 2851). Štoviše,
moleći da budemo oslobođeni od
Zloga, molimo ujedno da budemo
oslobođeni od svih zala, sadašnjih,
prošlih i budućih, kojih je on tvorac
ili podstrekač (Katekizam 2854), a
osobito od grijeha. , jedinog istinskog
zla ,[10] i njegove kazne: vječne
osude. Druga zla i nevolje mogu se
pretvoriti u dobrobiti ako ih
prihvatimo i sjedinimo s Kristovom
mukom na križu.



Osnovna bibliografija

Katekizam Katoličke Crkve,
2759-2865.

Preporučena literatura

Papa Franjo, Kateheza Oče naš. 16
općih audijencija srijedom, između
prosinca 2018. i svibnja 2019.

Benedikt XVI./Joseph Ratzinger, Isus
iz Nazareta, pogl. 5.

Sveti Josemaria, “Upoznavanje Boga”
i “Prema svetosti” u Božjim
prijateljima, 142-153 i 294-316.

[1] Sveti Ivan Pavao II., Govor, 1.
srpnja 1987., 3.



[2] Sveti Josemaría, Krist je u prolazu,
13.

[3] Ibd, 36.

[4] Isbd, 64.

[5] Sveti Franjo Saleški, Duhovni
razgovori, br. 16, 7, u Izabrana djela
sv. Franje Saleškog, vol.I

[6] Sveti Josemaría, Put, 864.

[7] Sveti Toma Akvinski, Summa
theologiæ, II-II, 83, 9.

[8] Sveti Ciprijan, De dominica
oratione, 12.

[9] Ibid, 14.

[10] Usp. Put, 386

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-36-molitva-oce-nas/


hr-hr/article/tema-36-molitva-oce-nas/
(18.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-36-molitva-oce-nas/

	Tema 36: Molitva Oče naš

