opusdei.org

Tema 36: Molitva
OcCe nas

Molitvom Oce nas Isus Zeli
posvijestiti svojim ucenicima
njihovo stanje djece BozZje.
Vazna posljedica osjeCaja naseg
BozZjeg sinovstva je sinovsko
povjerenje i predanje u Bozje
ruke. OcCe nas uzor je svake
molitve: ne samo da trazimo
sve Sto s pravom moZzemo
Zeljeti, nego i prema redu kojim
to trebamo Zeljeti.

6.01.2024.

Clanak poslusajte ovdje.


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-36-molitva-oce-nas?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

Isus nas uci da se Bogu obracamo
kao Ocu

Prva rije¢ OCenasa, OCe, najvaznija je
jer nas njome Isus uci oslovljavati
Boga kao Oca: ,Moliti Oca znaci uci u
njegovo otajstvo onakvo i kakvo nam
je Sin objavio. 'Izraz Bog Otac nikada
nikome nije bio objavljen. Kad je sam
Mojsije pitao Boga tko je on, Cuo je
drugo ime. Nama je ovo ime
objavljeno u Sinu, jer ovo ime
ukljucuje novo ime Oca. '(Tertulijan,
De oratione, 3)” (Katekizam 2779).

Uceci OcCe nas, Isus otkriva svojim
uCenicima da su i oni postali dionici
njegovog stanja kao Sina. ,,Kroz
objavu ove molitve ucenici otkrivaju
za njih posebno sudjelovanje u
BoZjem sinovstvu o kojem sveti Ivan
govori u Proslovu svoga Evandelja: 'A
onima koji ga primiSe podade moc¢ da
postanu djeca BoZja: onima koji
vjeruju u njegovo ime' (Iv 1,12). Stoga



sasvim ispravno mole prema njegovu
nauku, Oce na$.”[1]

Krist uvijek razlikuje "moj Otac" i
"va$ Otac" (usp. Iv 20,17). Zapravo,
kada se moli, On nikada ne kaze "Oce
na$". To pokazuje da je njegov odnos
s Bogom sasvim poseban; to je njegov
Oce nas Isus Zeli posvijestiti svojim
uCenicima njihovo stanje djece BoZje,
ukazujudi ujedno na razliku izmedu
njegovog prirodnog i naSeg
bozanskog sinovstva po posinstvu,
primljenog kao besplatni dar od
Boga.

Krs¢aninova molitva je molitva
BoZjeg djeteta koje se obraca svom
Ocu Bogu sa sinovskim povjerenjem,
koje se ,,u liturgijama Istoka i Zapada
izrazava lijepim, karakteristi¢no
kr$canskim izrazom: parrhesia,
iskrena jednostavnost, sinovsko
povjerenje, radosna sigurnost,
smjerna odvaznost, izvjesnost da



smo ljubljeni (usp. Ef 3,12; Heb 3,6;
4,16;10,19; 1 Iv 2,28; 3,21;

5,14)” (Katekizam 2778). RijeC
parrhesia, koja je izvorno oznacavala
privilegiju grckog gradanina na
slobodu govora na narodnim
skupovima, usvojili su crkveni oci
kako bi izrazili sinovsko ponasSanje
kr$cana pred svojim Ocem Bogom.

BoZje sinovstvo i krS¢ansko
bratstvo

Nazivajuci Boga svojim Ocem,
prepoznajemo da nas BoZje sinovstvo
povezuje s Kristom, “prvorodenac
medu mnogom bracom” (Rim 8,29),
kroz stvarno nadnaravno bratstvo.
Crkva je to novo zajedniStvo Boga i
ljudi (usp. Katekizam 2790).

Stoga krScanska svetost, iako osobna
i pojedinacna, nikada nije
individualisticka ili usmjerena na
sebe. ,,Ako iskreno molimo Oc¢e nas,
ostavljamo individualizam iza sebe,
jer nas ljubav koju primamo od njega



oslobada. 'Na$' na poCetku molitve
Gospodnje, kao 'mi' u zadnje Cetiri
prosnje, ne iskljucuje nikoga. Da bi to
bilo receno u istini (usp. Mt 5, 23-24;
6, 14-16), moraju naSe podjele i
suprotnosti biti

nadvladane” (Katekizam 2792).

Bratstvo koje uspostavlja BoZje
sinovstvo proteZe se na sve muskarce
i Zene, jer su svi u odredenom smislu
djeca Bozja — oni su njegova
stvorenja — 1 pozvani su biti sveti:
“Postoji samo jedna rasa na svijetu:
rasa djece BoZje ”[2] Stoga krS¢ani
trebaju biti svjesni svoje
odgovornosti da cijelo Covjecanstvo
dovedu Bogu.

BoZansko nas sinovstvo potiCe na
apostolat, koji je nuZzna manifestacija
sinovstva i bratstva: “Budite svjesni
Sto su drugi — a ponajprije oni koji su
uz vas: djeca BoZja, sa svim
dostojanstvom Kkoje nosi prekrasan
naziv . Moramo se ponasati kao djeca



BoZja prema svim BoZjim sinovima i
kcéerima. Nasa ljubav mora biti
predana ljubav, prakticirana svaki
dan i sastavljena od tisucu sitnih
detalja razumijevanja, skrivene zZrtve
i neprimjecenog sebedarja.”[3]

VazZna posljedica osjecaja naSeg
bozanskog sinovstva je sinovsko
povjerenje i prepustenost u Bozje
ruke. Sveti Josemaria je rekao da
“dijete moZe gledati na svog oca na
mnogo nacina. Moramo nastojati biti
djeca koja shvacaju da nas je
Gospodin, ljubeci nas kao svoju
djecu, uzeo u svoju kucu, usred
svijeta, da budemo ¢lanovi njegove
obitelji, tako da Sto je njegovo, nase
je, a Sto nase je njegovo, i razviti tu
familijarnost i povjerenje koje nas
tjera da od njega, poput djece,
trazimo i ono Sto je nemoguce!”[4]

Sinovsko prepustanje u Bozje ruke
nije toliko rezultat osobne asketske
borbe, iako je to nuzan uvjet, koliko



predanja Bogu da nas vodi, odakle
proizlazi potreba za "predanjem". To
ukljucuje aktivno predanje, slobodno
i svjesno predanje sina ili kceri.
Ovakav stav iznjedrio je specifican
nacin Zivljenja boZanskog sinovstva
(koji nije jedini nacin, niti obvezan za
sve) nazvan “duhovno djetinjstvo”.
Taj se put sastoji u tome da sebe ne
vidimo samo kao dijete, nego kao
malo, slabo dijete pred Bogom. Sveti
Franjo SalesSKki je to opisao na sljedeci
nacin: ,,Ako ne postanete jednostavni
kao djeca, necete uci u kraljevstvo
Oca mojega (usp. Mt 18,3). Sve dok je
dijete malo, ono ostaje vrlo
jednostavno; poznaje samo svoju
majku; ima samo jednu ljubav, svoju
majku; ima samo jednu zZelju, krilo
svoje majke; Zeli samo zavaliti se u
tako ljupki mir. SavrSeno
jednostavna dusa ima samo jednu
ljubav, Boga; i u ovoj jedinoj ljubavi,
jednoj jedinoj Zelji, pocCivati u krilu
nebeskog Oca i tamo pronaci svoj
pocinak, poput ljubljenog djeteta koje



sve potpuno prepusta OcCevoj brizi,
ne traZeci nista osim biti tu, to je
sveto povjerenje.”[ 5] Sveti Josemaria
takoder je preporucio da se krene
putem duhovnog djetinjstva: ,,Ako
budete djeca necete imati teSkoce:
djeca odmah zaboravljaju
neugodnosti i vracaju se svojim
igrama. Stoga kada mu se predate,
necete se trebati brinuti, jer Cete
pocivati u Ocu.” [6]

Sedam molbi O¢e nas

U molitvi Gospodnjoj nakon prvoga
zaziva Oce naS$ koji jesi na nebesima
slijedi sedam prosnji.

'U OcCenasu, prve tri prosnje idu za
slavom OcCevom: za posvecenjem
njegova Imena, dolaskom Kraljevstva
i vrSenjem bozanske Volje. Druge
Cetiri iznose mu nase Zelje: ove se
molbe odnose na nas Zivot, da ga
hrani i ozdravlja od grijeha, a
povezuju se s nasom borbom za



pobjedu Dobra nad
Zlom.' (Katekizam 2857).

Oce nas uzor je za svaku molitvu, kao
Sto uci sveti Toma Akvinski: ,,O¢enas
je najsavrsenija molitva. U njemu ne
samo da trazimo sve stvari koje s
pravom mozemo Zeljeti, nego i
redoslijedom kojim bismo ih trebali
Zeljeti. Tako nas ova molitva ne uci
samo traZziti, nego takoder i oblikuje
nase Zelje.”[7]

Prva molba: “Sveti se ime tvoje”

Nijedno stvorenje ne moZe povecati
Bozju svetost. Stoga rijec¢ »(po)svetiti«
ne smije se ovdje uzeti u uzrocnom
smislu (samo Bog posvecuje, €ini
svetim), nego u smislu uvazavanja:
priznati svetim, ophoditi se na svet
nacin.. Vec¢ od prve prosnje nasem
Ocu uronjeni smo u najdublju tajnu
njegova Bozanstva i u dramu
spasenja CovjeCanstva. Iskati da se
njegovo ime »sveti« ukljucuje nas u
dobrohotni njegov naum »Sto ga je



prije zasnovao« (Ef 1, 9), »da budemo
sveti i neporocni pred njim u
ljubavi« (Ef 1, 4). (Katekizam 2807).
Stoga prva molba trazi da BoZja
svetost zasja i poraste u nasim
Zivotima: “Tko bi mogao posvetiti
Boga kad je on taj koji posvecuje?
Nadahnuti rijeCima 'Budite mi sveti,
jer sam svet ja, Gospod, i odabrah vas
ispred drugih naroda, da budete moji
" (Lev 20,26), molimo, posveceni
krStenjem, da ustrajemo u onome Sto
smo zapoceli biti. I mi to trazimo
svaki dan jer svaki dan padamo i
trebamo Cistiti svoje grijehe stalnim
posvecenjem. I zato se obra¢amo
molitvi da ta svetost ostane u
nama.”[8]

Druga molba: "Dodi kraljevstvo tvoje”

Druga molba izraZzava nadu da ce
doci vrijeme kada Ce svi prepoznati
Boga kao svoga Kralja koji e nas
obasuti svojim darovima: ,,Ta molba
jest ono: »Marana tha«, zov Duha i



zarucnice. 'Dodi,Gospodine Isuse.' U
molitvi OcCenas, ‘dodi kraljevstvo
tvoje’ prvenstveno se odnosi na
konacni dolazak BoZjeg kraljevstva
kroz Kristov povratak (usp. Tit
2,13)” (Katekizam 2817-2818).
Nadalje, BoZje kraljevstvo je
inaugurirano u ovom svijetu
Kristovim dolaskom i slanjem Duha
Svetoga: 2819 »Kraljevstvo [je] Bozje
pravednost, mir i radost u Duhu
Svetome« (Rim 14, 17). Posljednja
vremena, u kojima jesmo, vremena
su izlijevanja Duha Svetog. Otada je
zapodjenut odlucujuéi boj izmedu
»tijela« 1 Duha.

(usp. Gal 5, 16-25). 'Samo Ccisto srce
moZe sa sigurnosc¢u reci: ‘Dodi
kraljevstvo tvoje’. Trebalo je biti u
Pavlovoj Skoli da bi se reklo ‘Neka
dakle ne kraljuje grijeh u vasem
smrtnom tijelu’ (Rim 6, 12). Onaj koji
se Cuva Cistim u svojim djelima,
mislima i rije¢ima, moZe reci Bogu:
‘Dodi kraljevstvo tvoje!’. (sveti Ciril



Jeruzalemski). , Catecheses
mystagogicee, 5, 13)” (Katekizam
2819). Tako u drugoj prosnji
izrazavamo nasu Zelju da Bog sada u
nama kraljuje po milosti, da njegovo
Kraljevstvo na zemlji svakim danom
bude sve Sire i da na kraju vremena
potpuno vlada nad svime na Nebu.

Treca molba: "Budi volja tvoja, kako
na nebu tako i na zemlji"

BoZja je volja da se "svi ljudi spase i
dodu do spoznanja istine" (usp. 1 Tim
2,3-4). Isus nas uci da u kraljevstvo
nebesko ulazi onaj “tko vrsi volju Oca
mojega koji je na nebesima” (usp. Mt
7,21). Stoga ovdje Molimo Oca naSeg
da ujedini nasu volju s voljom svoga
Sina da vrSimo njegovu volju, naum
njegova spasenja za zivot svijeta. Mi
smo za to u osnovi nemocni, ali
sjedinjeni s Isusom i snagom njegova
Svetoga Duha moZemo mu predati
svoju volju i odluciti da biramo ono
Sto je njegov Sin uvijek izabrao: Ciniti



Sto je Ocu milo. (usp. Iv.

8,29)” (Katekizam 2825). Kao Sto kaze
Otac Crkve, kada molimo u Oce nas,
budi volja tvoja, kako na nebu tako i
na zemlji, molimo to ,ne u smislu da
Bog Cini Sto hoce, nego radije da mi
budemo sposobni €initi ono $to Bog
zZeli.” Stovise, izraz na zemlji kao $to
je na nebu sadrzi molbu da ovdje na
zemlji moZemo Ceznuti da ispunimo
BoZju volju kao Sto su je izvrsSili
andeli i blaZenici na nebu.

Cetvrta molba: “Kruh na$ svagdasnji
daj nam danas”

Ova molba izraZava sinovsku
predanje djece BoZje, buduci da Otac
koji nam daruje Zivot ne moze nam
ne dati za Zivot potrebnu hranu i sva
»odgovarajuca« tvarna i duhovna
dobra“ (Katekizam 2830). KrSc¢ani
shvacaju da se ova Cetvrta prosnja
“odnosi na Kruh Zivota: na
prihvacanje rijeci BoZje vjerom i na
primanje Tijela Kristova u euharistiji



(usp. Iv 6, 26-28)” (Katekizam 2835).
Sto se tice izraza svagdanji uzeta u
vremenskom znacenju, pedagoski
podvlaci ono »danas«, da nas utvrdi
u »beziznimnome« povjerenju. Uzeta
u kvalitativnom znacenju kazuje ono
Sto je nuZno za Zivot i, u Sirem
smislu, svako dobro koje dostaje za
opstanak. (usp. 1 Tim

6,8).« (Katekizam 2837)

Peta molba: "Oprosti nam duge nase
kao Sto i mi otpuStamo duZnicima
nasim"

Ovu molitvu pocinjemo
priznavanjem naseg stanja greSnika,
'kao rasipni sin, vracamo k njemu i,
kao carinik, priznajemo se greSnima
pred njim. Nasa molba pocinje s
»priznanjeme« kojim istodobno
priznajemo svoju bijedu i njegovo
milosrde. (Katekizam 2839). Ali ova
molba nece biti usliSana ako nismo
zadovoljili uvjet oprastanja onima
koji su nas uvrijedili: 'ta bujica



milosrda ne moZe prodrijeti u nase
srce, sve dok ne oprostimo onima
koji su nas uvrijedili. Ljubav je, kao i
Tijelo Kristovo, nedjeljiva: ne
moZemo ljubiti Boga kojega ne
vidimo, ako ne ljubimo brata i sestru
koje vidimo. Odbijanjem praStanja
bradéi i sestrama nase se srce zatvara,
injegova tvrdoca Cini ga
nepropusnim za milosrdnu ljubav
Ocevu; priznanjem grijeha naSe se
srce otvara njegovoj milosti.
(Katekizam 2840).

Sesta molba: “Ne uvedi nas u napast”

Ova prosnja seze u korijen
prethodne, jer su nasi grijesi plod
pristanka na napast. Molimo naSeg
Oca da nas u nju ne »uvede«....Mi ga
molimo da ne dopusti da krenemo
putem koji vodi u grijeh. Ukljuceni
smo u borbu »izmedu tijela i Duha«.
Ova proS$nja moli Duha razlucivanja i
jakosti. (Katekizam 2846). Bog nam
uvijek daje milost da nadvladamo



kusnju: “ Ta vjeran je Bog: nece
pustiti da budete kusani preko svojih
sila, nego Ce s kuSnjom dati i ishod da
moZete izdrzati. ” (1 Kor. 10:13). Ali
da bismo nadvladali sve kusnje
trebamo moliti: ,,Takva bitka i takva
pobjeda postaju moguci samo
molitvom. Upravo svojom molitvom
Isus pobjeduje napasnika, kako na
pocetku svog javnog djelovanja (usp.
Mt 4,11) tako i u krajnjoj borbi
njegove agonije (usp. Mt 26,36-44). U
ovoj molbi naSem nebeskom Ocu
Krist nas ujedinjuje sa svojom bitkom
i svojom mukom. . . Ova molitva
dobiva sav svoj dramatski znacaj u
odnosu na kona¢nu kusnju nase
zemaljske borbe; ona moli i
ustrajnost do kraja. »Evo dolazim kao
tat. BlaZen onaj koji bdije« (Otk 16,
15). Katekizam 2849.

Sedma molba: “Nego izbavi nas od
zla”



Posljednju molbu nalazimo u
Isusovoj svecenickoj molitvi Ocu: “Ne
molim da ih uzmes sa svijeta, nego
da ih sacuvas od zla” (Iv 17,15) U ovoj
molbi “ zlo nije apstrakcija, vec se
odnosi na osobu, Sotonu, Zloga,
andela koji se protivi Bogu. Pavao
(dia-bolos) onaj koji se isprecuje jest
onaj koji »hoce sprijecCiti« Bozji naum
injegovo »djelo spasenja« ostvareno
u Kristu. (Katekizam 2851). Stovise,
moleci da budemo oslobodeni od
Zloga, molimo ujedno da budemo
oslobodeni od svih zala, sadasnjih,
proslih 1 buducih, kojih je on tvorac
ili podstrekac (Katekizam 2854), a
osobito od grijeha. , jedinog istinskog
zla ,[10] i njegove kazne: vjeCne
osude. Druga zla i nevolje mogu se
pretvoriti u dobrobiti ako ih
prihvatimo i sjedinimo s Kristovom
mukom na Krizu.




Osnovna bibliografija

Katekizam Katolicke Crkve,
2759-2865.

Preporucena literatura

Papa Franjo, Kateheza Oce nas. 16
opc¢ih audijencija srijedom, izmedu
prosinca 2018. i svibnja 2019.

Benedikt XVI./Joseph Ratzinger, Isus
iz Nazareta, pogl. 5.

Sveti Josemaria, “Upoznavanje Boga”
1 “Prema svetosti” u BoZjim
prijateljima, 142-153 1 294-316.

[1] Sveti Ivan Pavao II., Govor, 1.
srpnja 1987., 3.



[2] Sveti Josemaria, Krist je u prolazu,
13.

[3] Ibd, 36.
[4] Isbd, 64.

[5] Sveti Franjo Saleski, Duhovni
razgovori, br. 16, 7, u Izabrana djela
sv. Franje SaleSkog, vol.I

[6] Sveti Josemaria, Put, 864.

[7] Sveti Toma Akvinski, Summa
theologiee, II-11, 83, 9.

[8] Sveti Ciprijan, De dominica
oratione, 12.

[9] Ibid, 14.

[10] Usp. Put, 386

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-36-molitva-oce-nas/

hr-hr/article/tema-36-molitva-oce-nas/
(18.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-36-molitva-oce-nas/

	Tema 36: Molitva Oče naš

