opusdei.org

Tema 35;: Molitva u
krséanskom Zivotu

NasSa molitva ukljucuje svaki
aspekt naseg zivota. Katekizam
razlikuje usmenu molitvu,
razmatranje i unutarnju
molitvu. Sva tri imaju
zajednicku temeljnu znacajku:
sabranost srca. Molitva nije
stvar izbora u duhovnom
Zivotu, vec prije kljuCna
potreba.

5.01.2024.

Clanak poslusajte ovdje.


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-35-molitva-u-krscanskom-zivotu?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

Sto je molitva?

Sveti Ivan Damascanin definira
molitvu kao ,uzdizanje uma i srca
Bogu ili traZenje dobrih stvari od
Boga“ (De fide orthodoxa, III, 24), dok
je sveti Ivan Klimak smatra
Hntimnim razgovorom i
sjedinjenjem s Bogom*“ (Scala
paradisi, 28). Sveta Terezija od
Djeteta Isusa definira molitvu kao
»teznju srca, jednostavan pogled
usmjeren prema nebu, vapaj
priznanja i ljubavi, koji obuhvaca i
kusnju i radost“ (Autobiografski
rukopis C, 25).

Kao i u svakom razgovoru o ljubavi,
molitvene teme su brojne i raznolike,
ali treba istaknuti nekoliko posebno
vaznih.

Molitva prosnje

Sveto pismo sadrzi mnoge reference
na molitvu pro$nje. Sam Isus je
pribjegao tome i poucio nas je



vaznosti jednostavne molitve pune
povjerenja. KrS¢anska tradicija
ponavlja Kristov poziv da se moli
Boga za pomo¢ na mnogo razlicitih
nacina: moljenje oprosta, moljenje za
vlastito spasenje i za spasenje drugih,
moljenje za Crkvu, apostolat i
potrebe svih vrsta.

Zamolbena molitva dio je
univerzalnog religijskog iskustva
¢ovjecanstva. Cak i nejasno
prepoznavanje postojanja Boga (ili
opcenito, vrhovnog bi¢a) dovodi do
obracanja Njemu i traZenja njegove
zastite 1 pomoci. Molitva svakako nije
ograniCena na pros$nju, nego moliti
Boga za pomoc je jasno
prepoznavanje naseg stanja kao
stvorenja i naSe apsolutne ovisnosti o
Bogu, Cija se lJjubav prema nama
otkriva u punini kroz vjeru (usp.
Katekizam 2629-2635).

Zahvaljivanje



Prepoznavanje svih darova koje smo
primili i, kroz njih, BoZjeg milosrda i
velikodus$nosti, potice nas da
okrenemo svoja srca Bogu u
zahvalnosti. Cijelo Sveto pismo i
povijest duhovnosti prozeti su
stavom zahvaljivanja.

U svjetlu vjere shvacamo da je sve Sto
nam se dogada dio BoZjeg plana
ljubavii da sve radi na dobro onih
koji Boga ljube (usp. Rim 8,28).
»,Nauci se viSe puta na dan uzdici
svoje srce k Bogu u znak zahvale. -
Jer ti daje ovo i ono. - Jer su te drugi
prezreli. - Jer nemas ono Sto trebas,
ili jer to imas. Jer je ucinio tako
lijepom svoju Majku, koja je takoder
tvoja Majka. - Jer je stvorio sunce, i
mjesec, i ovu Zivotinju, i onu biljku. -
Jer je ucinio onoga covjeka tako
rjecitim, a tebe je ucinio
suhoparnim... Zahvali mu na svemu,
jer sve je dobro.“ (Put, 268).

Klanjanje i slavljenje



Bitan dio molitve je prepoznavanje i
navijeStanje BozZje veliine, punine
njegova bica, njegove beskrajne
dobrote i ljubavi. Razmatranje
ljepote i neizmjernosti svemira
potiCe nas da ga hvalimo, kao Sto
vidimo u mnogim biblijskim
tekstovima (usp., na primjer, Ps 19;
Sir 42,15-25; Dn 3,32-90),iu
tradicionalnim krscanskim
molitvama. Slavljenje mogu
potaknuti i velika i divna djela koja
Bog Cini u povijesti spasenja, kao Sto
pokazuje Magnificat (Lk 1,46-55)iu
Pavlovim hvalospjevima (na primjer,
Ef 1,3-14).); ili mali pa i najsitniji
detalji u kojima se ocituje BoZja
ljubav.

U svakom slucaju, ono Sto
karakterizira slavljenje jest to da
usmjerava nasu pozornost izravno
na samoga Boga, kakav On jest u
sebi, u svojoj neogranicenoj i
beskrajnoj savrsenosti. ,Pohvala je
oblik molitve koja najneposrednije



priznaje Boga Bogom. Ona ga slavi
radi njega samoga, i povrh svega Sto
Cini, slavi ga jer ON

JEST.“ (Katekizam 2639). Stoga je
usko povezana s klanjanjem, s
duboko proZivljenom spoznajom
malenosti svega stvorenog u
usporedbi sa Stvoriteljem, i, kao
posljedica toga, s poniznoscu, s
prihvac¢anjem nase osobne malenosti
pred Onim koji nas beskrajno
nadilazi. I zadivljeni smo ¢injenicom
da se ovaj nas Bog, kojemu andeli i
cijeli svemir iskazuju pocast,
udostojio ne samo obratiti svoj
pogled na Covjecanstvo, vec i
prebivati u nama, i StoviSe, utjeloviti
se.

Klanjanje, slavljenje, molba i
zahvaljivanje temeljne su postavke
na kojima se temelji svaki dijalog
izmedu Covjeka i Boga. Kakav god
bio konkretan sadrzaj naSe molitve,
svatko tko moli uvijek to ¢ini, izricito
ili preSutno, klanjajudi se, slaveci,



preklinjucdi ili zahvaljujuéi Bogu,
kojega Stujemo, ljubimo i vjerujemo
mu. Istodobno vrijedi ponoviti da
specifi¢ni sadrzaj molitve moZe
znatno varirati. Nasa molitva
ponekad moZze ukljucivati
razmatranje odlomaka iz Svetog
pisma, ili dublje ulaZenje u neku
kr$c¢ansku istinu, ili ponovno
prozivljavanje Kristova Zivota, ili
priblizavanje nasoj Gospi... Ili moze
ukljucivati poCinjanje od dogadaja u
vlastitom zZivotu kako bismo s Bogom
podijelili svoje radosti i brige, svoje
nade i probleme; ili traziti njegovu
podrsku i utjehu; ili ispitati u BoZjoj
prisutnosti naSe vlastito ponasanje i
donijeti odluke i zakljucke; ili
jednostavno razgovarati o
dogadajima dana s nekim za koga
znamo da nas voli.

»Pisao si mi: 'Moliti znaci govoriti s
Bogom. Ali o Cemu govoriti?' - O
cemu? O njemu, o sebi: o radostima,
zalostima, uspjesima, neuspjesima,



plemenitim ambicijama, dnevnim
brigama... o slabostima! Govori mu o
svojoj zahvalnosti i prosnji, o Ljubavi
i zadovoljstini. U dvije rijeci:
spoznavati njega i spoznavati sebe:
"posti¢i intimnost'.“ (Put, 91). Na ovaj
ili onaj nacin, molitva ¢e uvijek biti
intimni i sinovski susret s Bogom,
koji Ce poticati nasu svijest o BoZjoj
blizini i voditi do Zivljenja svakog
dana u Bozjoj prisutnosti.

Nacini ili oblici molitve

S obzirom na nacine ili oblike
molitve, duhovni pisci obi¢no prave
razlike izmedu: usmene molitve i
misaone molitve; javne i privatne
molitve; pretezno intelektualne ili
introspektivne molitve i afektivne
molitve; vodene i spontane molitve,
itd. Ponekad ovi pisci pokusSavaju
ocrtati stupnjevanje intenziteta u
molitvi, razlikujuci misaonu molitvu,
afektivnu molitvu, molitvu



smirenosti, molitvu razmatranja,
molitvu sjedinjenja....

Katekizam razlikuje usmenu molitvu,
razmatranje i unutarnju. Sve tri
»imaju jednu zajednicku oznaku:
sabranost srca. Ta budnost, da se
Cuva Rijec i da se ostane u Bozjoj
prisutnosti daje tim trima izrazima
da budu iznimni trenuci molitvenog
Zivota” (Katekizam 2699). Katekizam
pojasSnjava da upotreba ove
terminologije nije namijenjena
odnositi se na tri razine u
molitvenom Zivotu, ve¢ prije na dva
nacina molitve, usmenu molitvu i
razmatranje, predstavljajuci obje kao
prikladne da dovedu do unutarnje
molitve, vrhunca molitvenog
iskustva. U naSoj raspravi u nastavku
slijedit cemo ovaj pristup.

Usmena molitva

,<Usmena molitva bitan je element
krséanskog zivota. Svoje ucenike,
privucene tihom molitvom njihova



Ucitelja, Isus poducava usmenoj
molitvi, O¢ena$. Ne samo da je naglas
molio liturgijske molitve sinagoge,
nego je, kako pokazuju Evandelja,
podigao svoj glas da izrazi svoju
osobnu molitvu, od blagoslova kojim
kliCe Ocu, do tjeskobe u
Gestemanskom vrtu” (Katekizam
2701). Usmenu molitvu mogli bismo
definirati kao molitvu koja se sluzi
ustaljenim rijeCima, bilo kratkim
formulama (teZnjama), rijeCima
preuzetima iz Svetoga pisma ili
molitvama iz tradicionalne
duhovnosti (Veni Sancte Spiritus,
Salve, Memorare...).

Vazno je naglasiti da usmena molitva
nije samo stvar rijeci, vec prije svega
razuma i srca. Ako te poboZzZnosti
nema, ako nema svijesti o tome
Kome se u molitvi obraca i za Sto se
moli, onda se, kako to slikovito kaze
sveta Terezija od Isusa, ne moZe
ispravno govoriti o molitvi ,makar



ne znam koliko micao usnama“ (Put,
85).

Usmena molitva igra odlucujucu
ulogu u poucavanju ljudi kako moliti,
osobito kada tek pocinju razgovarati
s Bogom. Uceci znak kriZza i usmenu
molitvu, djeca — a Cesto i odrasli —
Cine prve korake u prakticnom
Zivljenju vjere, a time i u svom
molitvenom Zivotu. Medutim, uloga i
vaznost usmene molitve nije
ograniCena samo na pocetak dijaloga
s Bogom, vec je namijenjena da prati
svaku fazu naSeg duhovnog razvoja.

Razmatranje (meditacija)

Meditacija znaci koriStenje naSeg
uma za razmatranje stvarnosti sa
Zeljom da je dublje spoznamo i
razumijemo. Za krsc¢anina,
meditacija (koja se Cesto naziva
,misaona molitva“) ukljucuje
usmjeravanje nasih misli na Boga
kako se objavio tijekom povijesti
Izraela, konacno i potpuno u Kristu.



A onda, uz svjetlo koje primamo od
Boga, okrenuti se vlastitom Zivotu
kako bismo ga ocijenili i prilagodili
otajstvu Zivota, zajedniStva i ljubavi
za koje nam je Bog otvorio oci.

Razmatranje se moZe razviti
spontano, u trenucima tiSine tijekom
ili nakon liturgijskog slavlja ili nakon
Citanja nekog biblijskog teksta ili
odlomka nekog duhovnog pisca. U
drugim prilikama moZe se ograniciti
na vrijeme posebno posveceno tome.
U svakom slucaju, ocito je da, osobito
na pocetku, ali ne samo tada,
zahtijeva trud, Zelju da produbimo
spoznaju o Bogu i zahtjevima
njegove volje, te ustrajemo u
odluc¢nosti da se istinski poboljSamo
u nasem krS¢anskom Zivotu. Stoga se
moZe reci da je ,razmatranje u
prvom redu trazenje“ (Katekizam
2705), iako valja naglasiti da se ne
radi o traZenju neCega nego Nekoga.
Cilj krs¢anskog razmatranja nije
samo, ili prvenstveno, nesto



razumjeti (u krajnjoj analizi, shvatiti
BoZje nacine djelovanja i oCitovanja),
nego pribliziti mu se, poistovjetiti se
s njegovom voljom i biti u jedinstvu s
Njim.

Unutarnja ili kontemplativna
molitva

Kako raste necije iskustvo
krséanskog zivota, a s njime i
molitveni Zivot, nastaje postojanije,
osobnije i intimnije zajedniStvo
izmedu vjernika i Boga. Molitva na
ovoj razini je ono Sto Katekizam
naziva ,unutarnjom® molitvom.
Utemeljen na Zivom osjecaju Bozje
blizine pune ljubavi, ovaj oblik
molitve nadilazi formalne rijeci i
koncepte i vodi do istinskog Zivljenja
u intimnom zajednistvu s Njim.

,Sto je unutarnja molitva?* pita
Katekizam na pocetku dijela koji se
bavi unutarnjom molitvom. I
odgovara rije¢ima preuzetima od
svete Terezije od Isusa: to je



jednostavno ,blisko dijeljenje medu
prijateljima; to ¢esto znaci odvojiti
vrijeme da budemo sami s Njim za
koga znamo da nas voli“ (Zivot, 8, 5).
ysunutarnja molitva traZi onoga ‘koga
ljubi dusa moja’ (Pjesma 1,7). To je
Isusiu njemu Otac. TraZimo ga, jer
Zeljeti ga uvijek je pocetak ljubavi i
trazimo ga u onoj Cistoj vjeri zbog
koje smo rodeni od njega i Zivimo u
njemu. (Katekizam 2709).

ysunutarnja molitva je molitva BoZjeg
djeteta, grjeSnika kojemu je
oproSteno i koji pristaje prihvatiti
ljubav kojom je ljubljen te joj Zeli
odgovoriti ljubeci jos viSe. No, ujedno
zna da je njegova uzvratna ljubav
ona koju mu Duh razlijeva u srcu, jer
sve je Bozja milost. Unutarnja
molitva jest smjerno i siromasno
predanje u ljubljenu Ocevu volju u
sve dubljem jedinstvu s njegovim
lJjubljenim Sinom.“ (Katekizam 2712).



Ovaj oblik molitve moZe se dogoditi u
odredenim trenucima posvecenim
molitvi ili u bilo kojem drugom
trenutku. Ukratko, molitva je
odredena da obuhvati cjelokupnu
ljudsku osobu - intelekt, volju i
osjecCaje — te da dopre do srediSta srca
i1 promijeni njegova raspoloZenja,
oblikujuci cijelo bice krs¢anina,
Cineci svakog drugim Kristom (usp.
Gal 2,20).

Izrazom ,kontemplativci usred
svijeta“ sveti Josemaria sazeo je
jednu od bitnih znacajki duha Opusa
Dei: inzistiranje da obi¢ni krs$cani,
pozvani traZiti svetost usred svijeta,
mogu dosegnuti puninu
kontemplacije, a da ne moraju
ostaviti po strani svoje svjetovno
stanje. Sveti Josemaria je poucavao
da su obi¢ni krs¢ani pozvani biti
kontemplativni upravo u svom
svakodnevnom Zzivotu i kroz njega,
bududi da kontemplacija nije
ograniCena na odredene trenutke



tijekom dana (vrijeme posveceno
izricito osobnoj i liturgijskoj molitvi,
sudjelovanje u svetoj misi itd.), nego
moZe obuhvatiti cijeli dan, sve dok
ne postane stalna molitva, gdje dusa
»0sjecaizna da je pod Bozjim
pogledom punim ljubavi, cijeli

dan“ (Prijatelji BoZji, 307). Stoga je
rekao: ,,Zelio bih da se, u nasoj
danasnjoj meditaciji odlu¢imo,
jednom i za svagda, da moramo teZiti
tome da postanemo kontemplativne
duse, na ulici, usred naseg rada,
odrZavanjem stalnog razgovora s
naSim Bogom i ne prekidati ga nikad
tokom dana. Ako Zelimo zaista biti
odani sljedbenici nasega Gospodina,
ovo je jedini nacin.“ (Prijatelji BoZji,
238).

Uvjeti i karakteristike molitve

Vazan uvjet za pravu molitvu je
sabranost. Izraz ,,sabranost“
oznacava radnju kojom volja,
snagom svoje sposobnosti kontrole



svih tendencija ljudske prirode,
pokusava ublaZiti svoju sklonost
rasprsenosti, njegujuci unutarnji mir
1 spokoj. Tijekom trenutaka
posvecenih posebno molitvi, ovaj
stav ostavljanja po strani drugih
zadataka i pokuSaja izbjegavanja
smetnji je bitan, ali niposto nije
ograniCen na te trenutke. Umjesto
toga, trebalo bi se proSiriti na druge
trenutke necijeg dana sve dok
sabranost ne postane navika,
ispunjavajuci srce duhom vjere i
ljubavi koji nas vodi da teZzimo
obavljanju svih nasih aktivnosti,
implicitno ili eksplicitno, u odnosu
na Boga, Cak i kada smo angaZirani u
poslu koji zahtijeva svu nasu paznju.

Drugi uvjet za molitvu je povjerenje.
Bez punog povjerenja u Boga i
njegovu ljubav prema nama molitva
je nemoguca, barem iskrena molitva
koja moZe nadvladati kusnje i
poteskoce. Ne radi se samo o
povjerenju da ¢e odredena molba biti



usliSana, nego o sigurnosti da nas
Onaj s kim razgovaramo voli i
razumije te da mu mozemo bez
rezerve otvoriti svoje srce (usp.
Katekizam 2734-2741).

Ponekad je molitva spontani dijalog
iz dubine duse koji donosi radost i
utjehu. Medutim, ponekad - moZda i
CeScCe - zahtijeva odlucCnost i
ustrajnost. Tada se moZe uvuci
osjecaj obeshrabrenja koji moze
dovesti do pomisli da nema smisla
provoditi vrijeme razgovarajuci s
Bogom (usp. Katekizam 2728).
Trenuci poput ovih jasno pokazuju
vaznost jo$ jednog uvjeta za molitvu:
ustrajnost. Cilj molitve nije dobivanje
naklonosti ili utjehe, nego
zajedniStvo s Bogom, odakle i
vaznost ustrajnosti u molitvi, koja je
uvijek — ispunjena razumnim
osjecajima ili ne — Zivi susret s Bogom
(usp. Katekizam 2742-2745). ,
2746-2751).



Temeljna znacajka svake krs¢anske
molitve je njezin trojstveni karakter.
Duh Sveti ulijeva vjeru, nadu i ljubav
u nasa srca i vodi nas Kristu,
utjelovljenom Sinu BozZjemu, u Cijem
CovjeStvu vidimo boZanstvo njegove
Osobe. Idudi tim putem dolazimo do
Boga Oca i do sve viSe povjerljivog
odnosa s Njim. Krs¢anska tradicija
takoder preporucuje odlazak
zagovoru andela i svetaca, a posebno
Mariji Majci Bozjoj.

Stoga je krS¢anska molitva izrazito
sinovska molitva. To je molitva
sinova ili kéeri koji se — bilo radosni
ili patni, radeci ili odmarajucéi -
obracaju svome Ocu s
jednostavnosc¢u i iskrenosc¢u i
stavljaju u njegove ruke sve svoje
brige, nalazeci ondje dobrodoslicu i
ljubav koja svemu daje smisao.

Potreba za molitvom

U svjetlu onoga Sto smo vidjeli, jasno
je da molitva nije nesto Sto se bira za



duhovni zZivot, nego Zivotna potreba,
kao Sto uci Katekizam Katolicke
Crkve (br. 2744): ,Moliti je Zivotna
potreba. Suprotan dokaz nije manje
uvjerljiv: ako se ne prepustimo
vodstvu Duha, padamo u ropstvo
grijeha. Kako Duh Sveti moZe biti na$
Zivot ako je nase srce daleko od
njega?“

Stoga Katekizam Katolicke Crkve
koristi izraz ,,sveopci poziv na
molitvu“ za podnaslov prvog
poglavlja Cetvrtog dijela Katekizma
(onog posvecenog molitvi): Objava
molitve. Sveop¢i poziv na molitvu.
Iako ovaj izraz joS nije vrlo
uobicajen, usko je povezan s drugim
poznatijim izrazom: ,,Sveopci poziv
na svetost u Crkvi“, naslov petog
poglavlja dogmatske konstitucije
Lumen gentium Drugoga
vatikanskog sabora. Tako se ¢ini da je
Katekizam Katolicke Crkve,
podsjecajuci na nauk posljednjeg
Ekumenskog sabora, Zelio istaknuti



potrebu molitve za postizanje
krS¢anske svetosti.

Sveci su uvijek inzistirali na potrebi
molitve za duhovni Zivot i napredak
u njemu. Na primjer, Sveta Terezija
od Isusa je napisala: ,Prije kratkog
vremena mi je jedna vrlo ucena
osoba rekla da su duSe bez molitve
poput ljudi cija su tijela ili udovi
paralizirani: posjeduju stopala i ruke,
ali ih ne mogu

kontrolirati“ (Unutarnji dvorac, 1, 6).
I sveti Franjo Saleski propovijedao je
u propovijedi: ,Samo Zivotinje ne
mole; stoga im nalikuju oni koji ne
mole“ (Cjelokupna djela, sv. 9). Sveti
Josemaria Escriva je pak rekao: ,Svet
bez molitve?...- Ne vjerujem u tu
svetost” (Put, 107).

Osnovna bibliografija



Katekizam Katolicke Crkve,
2558-2758.

Preporucena literatura

Kongregacija za nauk vjere,
Krsé¢anska meditacija. Pismo
,Orationis Formas®. 15. listopada
1989,

Kateheza pape Benedikta XVI. o
molitvi (opce audijencije srijedom od
svibnja 2011. do listopada 2012.).

Kateheza pape Franje o molitvi (opce
audijencije srijedom od svibnja 2020.
do lipnja 2021.).

Sveti Josemaria, ,,Krist pobjeduje
kroz poniznost,“ ,Euharistija,
otajstvo vjere i ljubavi,” ,,UzaSaSce
nasega Gospodina,“ ,,Velika
nepoznanica”, ,,Isusu preko Marije,”



u Krist prolazi, 12- 21, 83-94, 117-126,
127-138 1 139-149.

,Upoznavanje Boga“, ,,Zivot molitve*,
»,Prema svetosti,“ u Bozji prijatelji,
142-153, 238-257, 294-316.

Javier Echevarria, Putevi do Boga,
pogl. 8, “Stazama molitve”, Scepter.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-35-molitva-u-
krscanskom-zivotu/ (20.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-35-molitva-u-krscanskom-zivotu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-35-molitva-u-krscanskom-zivotu/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-35-molitva-u-krscanskom-zivotu/

	Tema 35: Molitva u kršćanskom životu

