
opusdei.org

Tema 34: Deveta i
deseta zapovijed

Deveta i deseta zapovijed
odnose se na unutarnje radnje
koje odgovaraju grijesima
protiv šeste i sedme zapovijedi.
Unutarnji grijesi mogu
deformirati savjest. Borba
protiv unutarnjih grijeha dio je
nastojanja kršćanina da ljubi
svim srcem, umom i snagom.
Čistoća srca znači imati svet
način osjećanja.

4.01.2024.

Članak poslušajte ovdje.

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-34-deveta-i-desta-zapovijed?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


„Ne poželi žene bližnjega svojega, ne
poželi kuće bližnjega svojega, ni
zemlje njegove, ni sluge njegova, ni
sluškinje njegove, ni vola njegova, ni
magarca njegova, ni bilo čega što je
bližnjega tvojega” (Pnz 5,21).

„A ja vam kažem da je svaki koji
pogleda ženu s željom, već s njome
učinio preljub u srcu” (Mt 5,28).

Posvećenje unutarnjeg svijeta

Isusove riječi kada odgovara na
pitanje o tome što je najvažnije u
Zakonu pokazuju da moralni život
nije samo niz vanjskih čina, već nešto
mnogo dublje: „Zato ljubi Gospodina
Boga svojega iz svega srca svojega, i
iz sve duše svoje, i iz svega uma
svoga, i iz sve snage svoje!” (Mk
12,30). Svetost, koja je uvijek Božji
dar, ne sastoji se temeljno u životu
bez teških grijeha, nego u životu
ispunjenom Božjom ljubavlju; ta
ljubav zahtijeva unutarnji red i sklad
koji nam je nemoguće postići bez



milosti, ali to se može uočiti kod
svetih ljudi. U isto vrijeme,
korespondencija s ovim Božjim
darom je nadohvat ruke; tolika su
naša braća i sestre u vjeri svojim
osobnim trudom znali učiniti da ova
milost urodi plodom: „Učitelju,
predao si mi pet talenata; evo zaradio
sam još pet talenata” (Mt 25,20).

Taj unutarnji red i sklad je ono što je
poznato kao “čistoća srca”, koju hvali
Isus u Govoru na gori, a koja nam
također omogućuje da otvorimo
svoje srce bližnjemu: „Ovim putem
ulazimo u odnos s bližnjim koji izvire
iz ljubavi koju nam Bog pokazuje u
Kristu, poziv je na ljepotu vjernosti,
velikodušnosti i autentičnosti. Ali da
bismo živjeli na ovaj način - to jest, u
ljepoti vjernosti, velikodušnosti i
autentičnosti - potrebno nam je novo
srce, nastanjeno Duhom Svetim. . .
dar novih želja (usp. Rim 8,6). Željeti
u skladu s Duhom, željeti ritmom
Duha, željeti glazbom Duha. . . To je



ono što je Dekalog za nas kršćane:
promatrati Krista kako bismo se
otvorili za primanje njegova srca, za
primanje njegove volje, za primanje
njegova Duha Svetoga.” [1]

Ljubav prema ljudima i materijalnim
dobrima dobra je sama po sebi, ali
zahtijeva poredak koji uzima u obzir
cjelovito dobro osobe, što za kršćane
podrazumijeva ljubav prema Bogu
koja uključuje cijelog čovjeka: razum,
srce i ostale sposobnosti. Materijalna
dobra, iako neizostavna sredstva,
nisu u stanju ispuniti težnju za
beskonačnim u ljudskom srcu, koje je
stvoreno za Boga i koje se ne
zadovoljava materijalnim
blagostanjem. Ta dobrobit, kada nije
integrirana u život po Duhu Svetom,
često otupljuje razum i srce i otežava
istinsku ljubav prema drugima i
prepoznavanje njihovih potreba.

Unutarnji grijesi



Ove dvije zapovijedi odnose se na
unutarnje činove koji su grijesi
protiv šeste i sedme zapovijedi, koje
moralna tradicija svrstava u
unutarnje grijehe. S pozitivnog
gledišta, propisuju živjeti čistoću
(deveta) i nevezanost za materijalna
dobra (deseta) u našim mislima i
željama, živjeti u skladu s Kristovim
riječima: „Blaženi čisti srcem, oni će
Boga gledati.” i „Blago siromasima
duhom, njihovo je kraljevstvo
nebesko” (Mt 5,3.8).

Prvo što ovdje treba razjasniti je ima
li smisla govoriti o "unutarnjim"
grijesima. Drugim riječima, zašto bi
se čin intelekta i volje koji nije
izražen u vanjskom djelovanju
smatrao moralno osudivim?

Odgovor nije očit jer se čini da su
popisi grijeha koji se nalaze u Novom
zavjetu uglavnom vanjski činovi:
preljub, blud, ubojstvo,
idolopoklonstvo, čarobnjaštvo, svađe,



prepuštanje gnjevu, itd. Pa ipak, u
istom katalogu grijeha također
nalazimo određena unutarnja djela
koja se navode kao grijesi: zavist, zle
želje, pohlepa.[2]

Sam Isus kaže da „zle misli, ubojstvo,
preljub, blud, krađa, lažna
svjedočanstva, klevete" (Mt 15,19)
dolaze iz čovjekova srca. Osvrćući se
posebno na čistoću, On uči da je
„svatko tko pogleda ženu s željom,
već s njome učinio preljub u
srcu” (Mt 5,28). Ovi su tekstovi važni
za naše razumijevanje morala jer
naglašavaju da se izvor ljudskih
postupaka, a samim tim i dobra ili
zla u čovjeku, nalazi u željama srca,
u onome što čovjek želi i bira. Zlo
ubojstva, preljuba, krađe nije
primarno u fizičkoj stvarnosti djela,
ili u njegovim posljedicama (iako su
one važan dio toga), već u volji, u
srcu ubojice, preljubnika, lopova, koji
se birajući to posebno djelovanje
odlučuje za orijentaciju suprotnu



ljubavi prema bližnjemu, a time i
ljubavi prema Bogu.

Volja uvijek traži dobro, ali ponekad
ono što se čini dobrim je nešto što
nije racionalno uređeno prema
općem dobru. Lopov traži nešto što
smatra dobrim, ali činjenica da
predmet pripada drugoj osobi čini
izbor da ga dobije nešto što ne može
doprinijeti njegovom vlastitom
dobru kao osobe, odnosno svrsi
njegovog života. U tom smislu, nije
potrebna vanjska radnja da bi se
odlučilo ide li volja u dobrom ili
lošem smjeru. Svatko tko odluči
ukrasti neki predmet, čak i ako ga
nešto nepredviđeno spriječi u tome,
loše je “postupio”. Izvršio je
unutarnji čin volje protiv vrline
pravednosti.

Dobrota ili zloća osobe ukorijenjena
je u volji, pa bi, strogo govoreći, te
kategorije trebali koristiti za
označavanje želja (što želimo,



odobravamo), a ne misli. Da bismo
govorili o intelektu, koristimo se
drugim kategorijama kao što su
istina ili laž. Kada deveta zapovijed
zabranjuje "nečiste misli", ne misli se
na slike ili na misli same po sebi,
nego na pokret volje koji prihvaća
neuredan užitak izazvan određenom
slikom (unutarnjom ili vanjskom).[3]

Unutarnji grijesi tradicionalno se
dijele na:

– zle misli: one se sastoje u
zamišljanju grešnog djela bez
namjere da se ono izvrši. Smrtni je
grijeh ako se radi o ozbiljnoj stvari i
ako se uživanje u tome traži ili
pristaje;

– zla želja: unutarnja želja za
grješnom radnjom koju osoba
svojevoljno prihvaća. To nije isto što i
namjera da se to učini (koja uvijek
podrazumijeva stvarnu želju da se to
učini), iako bi u mnogim slučajevima
osoba to izvršila ako ne zbog



sputavajućih razloga (kao što su
posljedice radnje, poteškoće u
izvođenje, itd.);

– grešno samozadovoljstvo: to jest,
namjerno uživanje u zloj radnji koju
su izvršili sami ili drugi. Time se
obnavlja grijeh u duši.

Sami po sebi, unutarnji grijesi obično
su manje ozbiljni od odgovarajućih
vanjskih grijeha budući da vanjsko
djelovanje općenito očituje veću
namjernu samovolju. Ipak, oni su
zapravo vrlo štetni, prije svega za
osobe koje žele rasti u prijateljstvu s
Bogom, jer:

– lakše se obvezuju, jer je potreban
samo pristanak volje, a iskušenja
mogu biti češća;

– na njih se manje obraća pozornost,
jer ih se katkad iz neznanja, a katkad
zbog određenog suučesništva sa
strastima ne želi prepoznati kao



grijehe, barem one lake, ako postoji
nesavršeni pristanak.

Unutarnji grijesi mogu deformirati
savjest, kao kad netko prihvaća
unutarnji laki grijeh kao stvar navike
ili s određenom učestalošću, iako
nastoji izbjeći smrtni grijeh. Ova
deformacija može dovesti do
manifestacija razdražljivosti,
nedostatka milosrđa, kritičkog duha,
pomirenja s čestim iskušenjima bez
uporne borbe protiv njih, itd.[4] U
nekim slučajevima to može dovesti
do toga da se unutarnji grijesi ne žele
prepoznati, skrivaju ih nerazumnim
isprikama i time još više zbunjuju
savjest. Kao rezultat toga, lako se
povećava ljubav prema sebi, javljaju
se brige, poniznost i iskreno kajanje
postaju teži i lako može rezultirati
mlakošću.

Borba protiv unutarnjih grijeha, koja
izgrađuje moralnu profinjenost i
sklad u čovjeku, nema nikakve veze



sa skrupulama, koje su hipertrofija
unutarnje osjetljivosti i mogu postati
pravi psihički poremećaj.

Borba protiv unutarnjih grijeha dio
je kršćanskog nastojanja da se ljubi
cijelim srcem, umom i snagom. Na
ovom području nam pomažu:

– posjećivanje sakramenata koji nam
daju milost ili je uvećavaju, te nas
liječe od svakodnevnih pogrešaka;

– molitva, mrtvljenje i rad, iskreno
traženje Boga;

– poniznost, koja nam omogućuje da
prepoznamo svoju bijedu, a da se ne
obeshrabrimo svojim pogreškama, i
pouzdanje u Boga, znajući da nam je
uvijek spreman oprostiti;

– biti iskren prema Bogu, prema sebi
i u duhovnom smjeru, vodeći
posebnu brigu o ispitu savjesti.

Pročišćavanje srca



Deveta i deseta zapovijed bave se
unutarnjim korijenima grijeha protiv
čistoće i pravde, i u širem smislu, bilo
kojeg grijeha.[5] U pozitivnom
smislu, ove nas zapovijedi pozivaju
da djelujemo s ispravnom namjerom,
čistim srcem. Zbog toga su oni od
velike važnosti, jer se ne zaustavljaju
na vanjskom razmatranju postupaka,
već razmatraju izvor iz kojeg ti
postupci proizlaze.

Ove unutarnje radnje temeljne su u
moralnom životu kršćana, gdje se
darovi Duha Svetoga i ulivene
kreposti primaju u skladu s nečijim
sklonostima. Ovdje su od posebne
važnosti moralne vrline, koje su
sklonosti volje i osjetilnih apetita da
se čini dobro. Dajući važnost ovim
čimbenicima, možemo prevladati
određenu karikaturu moralnog
života kao puke borbe za
izbjegavanje grijeha i otkriti
neizmjerno pozitivnu panoramu



nastojanja da rastemo u kreposti i
pročišćavamo svoje srce.

Ove se zapovijedi konkretnije odnose
na unutarnje grijehe protiv kreposti
čistoće i pravednosti, koji se jasno
odražavaju u tekstu Svetoga pisma
koji govori o „tri vrste pohlepe ili
požude: požuda tijela, požuda očiju i
oholost života (1 Iv
2,16)” (Katekizam, 2514).

Svaki muškarac i žena otkrivaju u
sebi neke poremećene sklonosti, koje
moralna tradicija naziva požudom.
Katekizam to objašnjava kada govori
o „pobuni 'tijela' protiv 'duha'.
Požuda proizlazi iz neposluha prvoga
grijeha" (Katekizam, 2515). Nakon
istočnog grijeha nitko nije izuzet od
požude, osim našega Gospodina
Isusa Krista i naše Gospe.

Iako požuda sama po sebi nije
grešna, ona nas navodi na grijeh i
rađa grijeh kada nije podložna
razumu prosvijetljenom vjerom, uz



pomoć milosti. Ako se zanemari
stvarnost požude, lako je pomisliti da
su sve sklonosti koje osjećamo
"prirodne" i da nema ništa loše u
tome da se njima rukovodimo. Mnogi
ljudi shvaćaju da je to laž kada
razmotre impuls za nasiljem, jasno
videći da se ne smijemo voditi tim
impulsom, već ga moramo
kontrolirati. U području čistoće,
međutim, nije tako lako prepoznati
da su "prirodni" poticaji često
neprikladni. Deveta zapovijed
pomaže nam shvatiti da to nije istina,
jer je požuda ranila našu narav, a
ono što osjećamo prirodnim često je
posljedica grijeha i treba ga
kontrolirati. Isto se može reći i za
pretjeranu želju za bogaćenjem,
odnosno pohlepu, koju zabranjuje
deseta zapovijed.

Važno je da budemo svjesni ovog
poremećaja izazvanog u nama
istočnim grijehom i našim osobnim
grijesima, jer ova spoznaja:



– potiče nas na molitvu: samo Bog
može ukloniti istočni grijeh, izvor
požude; isto tako samo uz njegovu
pomoć uspjet ćemo nadvladati ovu
poremećenu tendenciju. Božja milost
liječi rane grijeha u našoj naravi i
uzdiže nas u nadnaravni poredak;

– uči nas ljubiti sva stvorenja, jer je
sve što dolazi iz Božjih ruku dobro
stvoreno; naše su neuredne želje te
koje izvrću Božju kreaciju.

Borba za čistoću i slobodu srca

Čistoća srca znači imati svet način
osjećanja. Uz Božju pomoć i vlastitu
borbu možemo postići sve veću
"čistoću srca": čistoću u našim
mislima i željama. Ovo čišćenje ili
čistoća srca donosi sa sobom
povećanu slobodu našeg srca da voli.

Što se tiče devete zapovijedi, kršćani
dobivaju tu čistoću po Božjoj milosti i
po kreposti i daru čistoće, po čistoći
nakana i pogleda te po molitvi.[6]



Čistoća pogleda nije samo odbijanje
gledanja u nešto što je očito
neprikladno. Također zahtijeva
pročišćavanje upotrebe naših
vanjskih osjetila, što nas navodi da
gledamo svijet i druge muškarce i
žene nadnaravnim vidom, Kristovim
očima. To podrazumijeva pozitivnu
borbu koja nam omogućuje otkriti
stvarnu ljepotu svega stvorenog i, na
poseban način, ljepotu onih koji su
oblikovani na sliku i priliku Božju.[7]

„Čistoća zahtijeva skromnost,
sastavni dio umjerenosti. Skromnost
štiti intimno središte osobe. To znači
odbijanje otkrivanja onoga što bi
trebalo ostati skriveno. Naređuje se
čistoći o čijoj osjetljivosti svjedoči.
Vodi kako netko gleda na druge i
ponaša se prema njima u skladu s
dostojanstvom osoba i njihovom
solidarnošću” (Katekizam, 2521).

Što se tiče materijalnih dobara,
današnje društvo potiče



konzumerizam i samopotvrđivanje
toliko snažno da ugrožava čak i
stabilnost obitelji. Mnogi ljudi
prekasno shvaćaju da su svoj život
usmjerili na svoju profesiju, na
zarađivanje novca i društveni
položaj, a zanemarili druge važnije
aspekte svog života: svoj odnos s
Bogom i svoju obitelj.

Pretjerana važnost koja se danas
pridaje materijalnom blagostanju
iznad mnogih drugih vrijednosti nije
znak ljudskog napretka; to je
umanjivanje i obezvrjeđivanje
ljudske osobe, čije je dostojanstvo
duhovno stvorenje pozvano na vječni
život kao dijete Božje (usp. Lk 12,
19-20).

„Deseta zapovijed zahtijeva da se
zavist istjera iz ljudskog
srca” (Katekizam, 2538). Zavist je
glavni grijeh. To se „odnosi na tugu
pri pogledu na tuđa
dobra” (Katekizam, 2539). Zavist



može izazvati mnoge druge grijehe:
mržnju, klevetu, omalovažavanje,
neposlušnost, itd. Zavist je
suprotstavljena dobročinstvu. Da
bismo se borili protiv toga, trebamo
živjeti vrlinu dobrohotnosti, koja nas
navodi da želimo dobro drugih kao
očitovanje naše ljubavi prema njima.
U toj borbi pomaže nam i krepost
poniznosti, budući da zavist često
proizlazi iz oholosti (usp. Katekizam,
2540).

Moći voljeti svim srcem i snagom
zahtijeva unutarnji red, koji dolazi s
milošću i vrlinama. Ovdje se ne radi
samo o suzdržljivosti, koja u
najboljem slučaju izbjegava najteže
grijehe, već prije znači postići sklad
ispunjen mirom koji imaju sveti
ljudi.

Osnovna literatura



Katekitam Katoličke Crkve,
2514-2557.

Preporučena literatura

Sveti Josemaría, Homilija "Jer oni će
Boga gledati" u Prijatelji Božji,
175-189; Homilija "Nenavezanost" u
Prijatelji Božji, 110-126.

[1] Papa Franjo, Opća audijencija, 28.
studenog 2018.

[2] Usp. Gal 5,19-21; Rimljanima
1,29-31; Kol 3,5. Nakon što je uputio
apel da se klonimo bluda, sveti Pavao
piše: „da svatko od vas zna upravljati
svojim tijelom u svetosti i časti, a ne
u strasti požude kao pogani koji ne
poznaju Boga . . . Jer Bog nas nije
pozvao na nečistoću, nego na



svetost” (1 Sol 4,4-7). Pritom ističe
važnost osjećaja, koji su u korijenu
našeg djelovanja, te potrebu da ih
očistimo radi postizanja svetosti.

[3] Stoga treba jasno razlikovati
između "osjećanja" i "pristanka" u
odnosu na određenu strast ili pokret
osjetila. Samo kad postoji pristanak
volje, radi se o grijehu (ako je stvar
grešna).

[4] „Gacaš u napastima, izlažeš se
opasnosti, igraš se gledanjem i
maštanjem, govoriš o... glupostima. –
I onda se čudiš što te salijeću sumnje,
skrupule, smetenosti, žalosti,
neugodnosti. Moraš mi dopustiti:
premalo si dosljedan.” (Sveti
Josemaria, Brazda, 132).

[5] „Deseta zapovijed odnosi se na
namjere srca; s devetom, sažima sve
propise Zakona” (Katekizam, 2534).

[6] „S Božjom milošću on će
pobijediti: krepošću i darom čistoće,



jer čistoća nam omogućuje da
ljubimo čestitim i nepodijeljenim
srcem; čistoćom nakane koja se
sastoji u traženju istinskog cilja
čovjeka: jednostavnošću gledanja
krštenik nastoji u svemu pronaći i
ispuniti Božju volju; (usp. Rim 12,2;
Kol 1,10); čistoćom pogleda, vanjskim
i unutarnjim; disciplinom osjećaja i
mašte; odbijanjem svakog
suučesništva u nečistim mislima koje
nas navode da skrenemo s puta
Božjih zapovijedi: ‘Izgled budi čežnju
u bezumnicima’ (Mudr 15,5);
molitvom” (Katekizam, 2520).

[7] „Oči! Kroz njih mnoge nepravde
ulaze u dušu. — Kakva iskustva
poput Davidovih! — Ako čuvaš svoj
vid, osigurao si stražu svoga
srca” (Sveti Josemaría, Put, 183).
„Dragi Bože, nalazim ljepotu i draž u
svemu što vidim! Čuvat ću svoj vid u
svakom trenutku, za ljubav” (Sveti
Josemaría, Kovačnica, 415).



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-34-deveta-i-deseta-

zapovijed/ (13.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-34-deveta-i-deseta-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-34-deveta-i-deseta-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-34-deveta-i-deseta-zapovijed/

	Tema 34: Deveta i deseta zapovijed

