opusdei.org

Tema 33: Sedma i
osma zapovijed

Krscanski Zivot nastoji dobra
ovoga svijeta prirediti Bogu i
bratskoj ljubavi. Vazni su i
umjerenost, za umjerenu
upotrebu i posjedovanje, i
pravednost, za poStovanje
prava nasih bliznjih. Ovim
dvjema vrlinama treba dodati i
solidarnost. Osma zapovijed
zabranjuje Kkrivo predstavljanje
istine u odnosima s bliZnjima.
Krscani imaju duznost
svjedociti Istinu koja je Krist i
priznati Ga pred ljudima.



3.01.2024.

Clanak poslusajte ovdje.

»,Sedma zapovijed zabranjuje
nepravedno uzimanje ili zadrzavanje
dobara bliZznjega i nanoSenje mu bilo
kakve nepravde u odnosu na njegova
dobra. Zapovijeda pravdu i milosrde
u brizi za zemaljska dobra i plodove
ljudskog rada. Radi opcCeg dobra
zahtijeva poStivanje univerzalnog
odredisSta dobara i poStivanje prava
na privatno vlasnistvo. Kr$canski
Zivot nastoji dobra ovoga svijeta
podrediti Bogu i bratskoj

ljubavi” (Katekizam, 2401).

Bog je povjerio zemlju ¢ovjeCanstvu
da je obraduju i da uZivaju u
njezinim plodovima. Ovo je dar koji
Bog daje svim muskarcima i Zenama,
i stoga je ,prisvajanje imovine
legitimno za jamcenje slobode i


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-33-sedma-i-osma-zapovijed?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

dostojanstva osoba i za pomo¢
svakome od njih da zadovolji svoje
osnovne potrebe 1 potrebe onih koji
su mu povjereni" (Katekizam, 2402).
To nije u suprotnosti s pravom na
privatno vlasnistvo, ali, kako uci
Drugi vatikanski koncil, ono mora
biti kanal za pomoc¢ onima koji su
najpotrebitiji (usp. Gaudium et spes,
69, 1). Crkva je odbacila i totalitarne
ideologije koje nastoje dokinuti
privatno vlasnistvo i "divljacki" i
individualisticki kapitalizam koji
nastoji monopolizirati vecinu
sredstava za proizvodnju u rukama
nekolicine, ostavljajuci mnoge ljude
u vrlo neizvjesnoj situaciji.

KorisStenje stvorenih dobara:
umjerenost, pravednost i
solidarnost

Sto se ti¢e koristenja stvorenih
sredstava, vazni su i umjerenost, za
umjerenu upotrebu i posjedovanje, i
pravednost, za poStivanje prava



drugih. Ovim dvjema vrlinama treba
pridodati solidarnost (usp.
Katekizam, 2407).

Krepost siromastva, kao dio
umjerenosti, ne sastoji se u
neposjedovanju, ve¢ u odvojenosti od
materijalnih dobara, u
zadovoljavanju onim Sto je dovoljno
za umjeren Zivot [1] i u upravljanju
dobrima za sluZzenje drugima. Nas
Gospodin nam je dao primjer
siromastva i nenavezanosti od svog
dolaska na svijet do svoje smrti (usp.
2 Kor 8,9). Takoder nas je poucio
kakvu Stetu moZe prouzrociti
vezanost za bogatstvo: ,TeSko Ce
bogatas udi u kraljevstvo

nebesko” (Mt 19,23).

Pravednost, kao moralna vrlina,
sastoji se u navici da se svakom
Covjeku s postojanom i ¢vrstom
voljom daje ono Sto mu pripada.
Pravda izmedu pojedinaca naziva se
komutativna pravda (na primjer, ¢in



placanja duga); distributivna
pravednost regulira ono Sto
zajednica duguje gradanima prema
njihovim potrebama i doprinosima; a
pravna pravda je pravednost
gradanina prema zajednici, koja ima
oblik, izmedu ostalog, placanja
pravednih poreza.[2]

Vrlina solidarnosti je ,,Cvrsta i
ustrajna odluka da se zaloZimo za
opcCe dobro; to jest na dobro svih i
svakoga pojedinca, jer svi smo
stvarno odgovorni za sve.”[3]
Solidarnost je ,,dijeljenje duhovnih
dobara joS viSe nego dijeljenje
materijalnih” (Katekizam, 1948).

Sedma zapovijed zabranjuje
nepravedno uzimanje ili zadrZavanje
tude imovine ili nanoSenje
nepravedne Stete tudim materijalnim
dobrima. Krada ili razbojnistvo je
pocinjeno kada se prikrivanjem otme
tuda stvar. Pljacka je nasilno
otimanje tude imovine. Prijevara je



krada koja se vrsi obmanom
bliZnjega prijevarom, laZznim
ispravama i sl, ili uskradivanjem
posStene place. Lihvarstvo se sastoji u
traZenju vece kamate nego Sto je
dopusteno za posudeni iznos
(opcenito iskoriStavanjem
materijalne potrebe bliznjega).
Korupcija je takoder protuzakonita,
kao i svaka vrsta rastrosnosti.

Tko god je pocinio nepravdu, mora
popraviti nastalu Stetu, koliko je to
moguce. Povrat ukradenog - ili
barem Zelja i namjera da se vrati —
nuzna je za primanje
sakramentalnog odrjeSenja. Fizicka
ili moralna nemoguc¢nost oslobada od
obveze povrata, dok traje. Obveza se
moZe ponistiti, primjerice,
vjerovnikovim oprostom duga.[4]

Socijalni nauk Crkve

Skup ucenja o nacelima koja trebaju
regulirati drustveni Zivot naziva se
Socijalni nauk i dio je katoliCkog



moralnog nauka.[5] Vazno je
naglasiti da ,nije uloga crkvenih
pastira da izravno interveniraju u
politicko strukturiranje i
organizaciju druStvenog zivota. Ta je
zadaca dio poziva vjernika laika koji
samoinicijativno djeluju sa svojim
sugradanima” (Katekizam, 2442).

Poslanje crkvene hijerarhije je
drugacijeg reda od poslanja
politi¢kih vlasti. Svrha Crkve je
nadnaravna i njezino poslanje je
voditi muskarce i Zene do spasenja.
Stoga, kad se Uciteljstvo poziva na
vremenite aspekte opceg dobra, ono
to ¢ini u onoj mjeri u kojoj oni
trebaju biti usmjereni prema
najviSem Dobru, naSem kona¢nom
cilju. Crkva izrazava moralnu
prosudbu, u gospodarskim i
drustvenim stvarima, kada to
zahtijevaju temeljna prava osobe ili
spasenje dusa.



Neka temeljna ucenja socijalnog
nauka Crkve su: 1) transcendentno
dostojanstvo ljudske osobe i
nepovredivost njezinih prava; 2)
priznavanje obitelji kao temeljne
Celije druStva utemeljene na istinskoj
i nerazrjesivoj zenidbi te potreba da
se ona S§titi i potiCe zakonima o
braku, odgoju i javnhom moralu; 3)
ucenja o opcem dobru i ulozi drzave.
Posljednjih godina Uciteljstvo
inzistira na vaznosti ekologije i brige
za nas zajednicki dom kao vaznog
dijela drustvenog nauka.[6]

»Ljudski rad proizlazi izravno od
osoba stvorenih na sliku Bozju i
pozvanih produZziti djelo stvaranja
podcinjavanjem zemlje, medusobno i
jedni za druge. Stoga je rad duznost:
‘Ako tko nece raditi, neka ne jede.
Rad postuje Stvoriteljeve darove i
talente primljene od njega. MoZe biti
1 otkupiteljski” (Katekizam, 2427).
VrSeci svoje djelo u jedinstvu s
Kristom, postajemo suradnici Sina



BoZjega u njegovom otkupiteljskom
djelu.[7] Rad je sredstvo za
posvecivanje osoba i zemaljskih
stvarnosti, ispunjavajuci ih Kristovim
Duhom. ,,Otkako ga je Krist uzeo u
svoje ruke, rad je za nas postao
otkupljena i otkupljujuca stvarnost.
Ne samo da je to pozadina ¢ovjekova
Zivota, to je sredstvo i put svetosti. To
je nesto Sto treba posvetiti i nesto Sto
posvecuje.”’[8]

Socijalna pravda je izraz koji je uSao
u upotrebu u 20. stoljecu i odnosi se
na univerzalnu dimenziju koju su
problemi pravde dobili. ,,Drustvo
osigurava druStvenu pravdu kada
osigurava uvjete koji omogucuju
udrugama ili pojedincima da dobiju
ono Sto im pripada, prema njihovoj
naravi i njihovom

pozivu” (Katekizam, 1928). Mnogi
elementi dolaze u obzir kada se radi
0 socijalnoj pravdi: odgovornost
drZave, uloga poslodavaca,



mogucnost pristupa zapoS$ljavanju
itd.

U Evangelii Gaudium (br. 197) ¢itamo
da ,,BoZje srce ima posebno mjesto za
siromabhe, toliko da je i sam ‘postao
siromah’ (2 Kor 8,9). Cijela povijest
naseg otkupljenja obiljeZena je
prisutnoscu siromaha.” Ovdje nije
rijeC samo o provodenju akcija ili
programa druStvenog napretka, vec
o stavu brige i skrbi za bliZznjega, za
potrebite.

U tom kontekstu pravda i solidarnost
medu narodima su od posebne
vaznosti. ,Bogati narodi imaju veliku
moralnu odgovornost prema onima
koji nisu u stanju sami osigurati
sredstva za svoj razvoj ili su ih u
tome sprijecili tragi¢ni povijesni
dogadaji. To je duznost u solidarnosti
u milosrdu; to je takoder obveza u
pravdi ako je blagostanje bogatih
naroda proizaslo iz izvora koji nisu
posSteno placeni” (Katekizam, 2439).



Osma zapovijed Dekaloga

»,Osma zapovijed zabranjuje krivo
predstavljanje istine u nasim
odnosima s drugima . . . Prijestupi
protiv istine izraZavaju rijecju ili
djelom odbijanje da se Covjek obveze
na moralnu Cestitost” (Katekizam,
2464).

Covjekova sklonost da spozna istinu i
da je ocituje rijeCima i djelima bila je
izokrenuta grijehom, koji je ranio
ljudsku narav neznanjem intelekta i
zlo¢om volje. Kao posljedica grijeha,
ljubav prema istini je smanjena, a
ljudi varaju jedni druge, Cesto iz
sebi¢nosti i osobnog interesa. Ali s
Kristovom milo$¢u Zivotom svake
osobe moZe upravljati istina.

Krepost koja ¢ovjeka potiCe da uvijek
govori istinu zove se istinoljubivost,
iskrenost (usp. Katekizam, 2468). Tri
temeljna aspekta ove vrline su:



— iskrenost prema sebi: to znaci
prepoznavanje istine o vlastitom
ponasanju, vanjskom i unutarnjem:
namjerama, mislima, osjecajima itd.;
bez straha od istine, bez zatvaranja
oCiju pred stvarnoScu; [9]

— Iskrenost prema drugima: ljudski
suzivot bio bi nemoguc da ljudi ne
vjeruju jedni drugima, odnosno da
jedni drugima ne govore istinu ili se
ne ponasaju Cestito, npr. postivanjem
ugovora i sporazuma (usp.
Katekizam, 2469);

— Iskrenost prema Bogu: Bog sve vidi,
ali buduci da smo njegova djeca, Zeli
da mu otvoreno pokazZemo svoje
brige. ,,BoZje dijete postupa s
Gospodinom kao s Ocem. On nije
ponizan i servilan, nije samo
formalan i dobro odgojen: on je
potpuno iskren i pun povjerenja.
Ljudi ne sablaznjavaju Boga. On
moZe podnijeti sve naSe nevjere.
Otac na$ na nebu oprasta svaku



uvredu kada mu se dijete vrati, kada
se pokaje i zamoli za oprost.
Gospodin je tako dobar Otac da
predvida nasu Zelju za oprosStenjem i
dolazi naprijed k nama, rasirivsi
svoje ruke bogate milo$c¢u.”[10]

Iskrenost u sakramentu ispovijedi i
duhovnom vodstvu izvanredno su
djelotvorna sredstva za rast u
nutarnjem Zivotu: u jednostavnosti, u
poniznosti i u drugim krepostima.
[11] Iskrenost je bitna za ustrajnost u
nasljedovanju Krista, jer Krist je
Istina (usp. Iv 14,6).

Sveto pismo uci da se istina mora
govoriti u Jjubavi (Ef 4,15). Iskrenost,
kao i sve vrline, treba Zivjeti iz
ljubavii s ljubavlju (prema Bogu i
Jjudima): s blagoscu i
razumijevanjem. Lijepa
manifestacija toga je bratsko
ispravljanje, evandeoska praksa (usp.
Mt 18,15) koja se sastoji u
upozoravanju druge osobe na



pocinjenu gresku ili nedostatak, kako
bi se mogao popraviti. To je velika
manifestacija ljubavi prema istini i
milosrda. Ponekad to moze biti teSka
duZnost.

Svjedocenje istine

»SvjedocCenje je €in pravde koji
utvrduyje istinu ili je

obznanjuje” (Katekizam, 2472).
Krs¢ani imaju duznost svjedociti
Istinu koja je Krist i priznati Ga pred
ljudima.

»Mucenistvo je najvece
svjedoCanstvo istine vjere: ono znaci
svjedoCanstvo do smrti. Mucenik
svjedocCi Krista koji je umro i
uskrsnuo, s kojim ga povezuje
ljubav” (Katekizam, 2473). Iako
vecina kr$cana nije pozvana na ovaj
ekstremni izraz ljubavi prema Bogu,
svi trebaju ocCitovati istinu o Bogu i
onome Sto je Bog objavio ¢akipo
cijenu gubitka svog ugleda ili
druStvenog poloZaja. Ponekad



iskrenost moze zahtijevati
poduzimanje, uz pomoc¢ nadnaravne
snage, herojskih djela u obrani istine.

U Evangelii Gaudium neki se grijesi
protiv istinoljubivosti isticu kao
paradigmatski primjeri stavova koji
prijece uvjerljivu i privlacnu
evangelizaciju (usp. br. 100).

,» LaZ se sastoji u govorenju lazi s
namjerom obmane’ (Sveti Augustin,
De mendacio, 4,5). Gospodin osuduje
laz kao davolsko djelo: ‘Vas je otac
davo. .. unjemu nema istine. Kad
laZe, govori po svojoj naravi, jer je
lazac i otac lazi’ (Iv

8,44)” (Katekizam, 2482). Njegova se
tezina mjeri prema istini koju
iskrivljuje, namjeri onoga tko je
govori i posljedicama lazi. MozZe biti
rije¢ o smrtnom grijehu kada
ozbiljno Steti vrlinama pravde i
milosrda.

»,Kad je javno izreCena izjava
suprotna istini poprima posebnu



tezinu. Na sudu postaje lazni
svjedok. Kad je pod prisegom, to je
krivokletstvo” (Katekizam, 2476).

Pravo na Cast i dobar glas — vlastiti i
tudi — dobro je dragocjenije od
bogatstva, a od velike je vaznosti za
osobni, obiteljski i drustveni Zivot.
Grijesi protiv dobrog ugleda drugih
su:

—nepromisljena prosudba: dogada se
kada se, bez dovoljno osnova,
navodna moralna greska bliZznjega
prizna kao istinita (npr. prosudivanje
da je netko postupio s loSom
namjerom, bez dokaza za to). ,,Ne
sudite i necete biti sudeni; ne
osudujte, pa necete biti osudeni” (Lk
6,37) (usp. Katekizam, 2477);

—kleveta: to je svaki nepravedan
napad na ugled bliznjega. MoZe biti
dvije vrste. OmalovaZavanje ili
klevetanje (,ruzno govoriti“) sastoji
se u otkrivanju grijeha ili mana koje
stvarno postoje kod bliznjega, bez



razmjerno ozbiljnog razloga (naziva
se ogovaranjem kada se radi iza leda
optuzenika). Kleveta se sastoji u
pripisivanju laznih grijeha ili
nedostataka bliZznjemu. Kleveta
ukljucuje dvostruku zlobu: protiv
istinoljubivosti i protiv pravde (Sto je
kleveta veca i Sto je rasirenija, to je
ozbiljnija).

Preporucljivo je izbjegavati nemarno
govorenje o drugima (usp. Mt 12,36),
jer to lako vodi u laZi (netocne ili
nepravedne ocjene, pretjerivanja,
ponekad i klevete). Danas su u
medijima Cesta pojava ovakvih
vrijedanja istine i dobrog ugleda
ljudi. Stoga je takoder potrebno
vjezbati zdrav kriticki duh kada
primamo vijesti iz novina, casopisa,
TV-a itd., kao is druStvenih mreZa.
Naivan ili lakovjeran stav dovodi do
stvaranja laznih prosudbi[12] ili do
neselektivnog Sirenja neprovjerenog
sadrzaja.



Kad god je pocinjena kleveta (bilo
omalovaZavanjem ili klevetanjem),
postoji obveza koriStenja svih
mogucih sredstava da se drugima
vrati dobar ugled koji je nepravedno
oStecen.

Takoder se mora izbjegavati suradnja
u ovim grijesima. Oni koji suraduju u
kleveti, iako u razlicitim
stupnjevima, su oni koji slusaju
klevetnika sa zadovoljstvom i uzivaju
u onome Sto govori; nadredeni koji
ne sprjecava ogovaranje o osobi za
koju je odgovoran, te onaj tko — ¢ak i
ako mu se ne svida grijeh klevetanja
—1iz straha, nemara ili srama ne
ispravi ili odbaci klevetnika te onih
koji bez razmisljanja Sire tude
insinuacije protiv ugleda trece
strane.[13]

Postivanje privatnosti

,Dobro i sigurnost drugih, postivanje
privatnosti i op¢e dobro dovoljni su
razlozi za Sutnju o onome $to se ne bi



smjelo znati ili za koriStenje
diskretnog jezika. Duznost
izbjegavanja skandala Cesto nalaze
strogu diskreciju. Nitko nije duZan
otkriti istinu onome tko je nema
pravo znati” (Katekizam, 2489).

»,Tajna sakramenta pomirenja je
sveta i ne moZe se povrijediti ni pod
kakvom izlikom. ‘Sakramentalni
pecat je nepovrediv; dakle, zloCin je
da ispovjednik na bilo koji nacin izda
pokornika rijecju ili na bilo koji drugi
nacin ili iz bilo kojeg razloga” (CIC,
983, §1)” (Katekizam, 2490).

Profesionalne tajne i opcenito sve
prirodne tajne moraju se ¢uvati.
Otkrivanje tih tajni predstavlja
nepostivanje privatnosti osoba i
moZe predstavljati grijeh protiv
pravde.

Mediji imaju odlucujuci utjecaj na
javno mnijenje. Od pojave interneta,
Sirenja drustvenih mreza i razmjene
trenutnih poruka, svatko je



odgovoran za sadrzaj koji stvara i/ili
Siri. To je vrlo vazno polje apostolata
za obranu istine i stvaranje
krs¢anskog drustva.

Osnovna literatura

Katekizam Katolicke Crkve,
2401-2499.

Papa Franjo, Evangelii gaudium,
186-216.

Preporucena literatura

Sveti Josemaria, Homilija "Otvoren
Bogu i Jjudima" u Prijatelji BoZji,
154-174.



Sveti Josemaria, Homilija "Kr$cansko
postivanje osoba i njihove slobode" u
Susret s Kristom, 67-72

[1] Usp. Sveti Josemaria, Put, 631.
[2] Usp. Katekizam, 2411.

[3] Sveti Ivan Pavao II., Sollicitudo rei
socialis, 30. prosinca 1987., 38.

[4] ,,Oni koji su, izravno ili neizravno,
preuzeli tudu imovinu, duzni su je
vratiti ili vratiti protuvrijednost u
naravi ili novcu, ako je roba nestala,
kao i dobit ili prednosti koje bi njihov
vlasnik legitimno dobio od njih. Isto
tako, svi koji su na neki nacin
sudjelovali u kradi ili su se njome
svjesno okoristili — primjerice, oni
koji su je naredili, pomogli u njoj ili
primili ukradenu stvar — duzni su
nadoknaditi Stetu razmjerno svojoj



odgovornosti i na njihov dio
ukradenog” (Katekizam, 2412).

[5] Usp. Ivan Pavao II., Sollicitudo rei
socialis, 41.

[6] Usp. Papa Franjo, Laudato si, 63.
[7] Isto, 98.

[8] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
47.

[9] Usp. Sveti Josemaria, Put, 33 1 34;
Brazda, 148: “divljacka iskrenost” u
ispitu savjesti.

[10] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, 64.

[11] Usp. Sveti Josemaria, Kovacnica,
126-128.

[12] ,Sredstva drusStvene
komunikacije (osobito masovni
mediji) mogu izazvati stanovitu
pasivnost medu korisnicima, ¢ineci
ih manje od budnih konzumenata



onoga Sto je recCeno ili prikazano.
Korisnici bi trebali prakticirati
umjerenost i disciplinu u svom
pristupu masovnim medijima. Htjet
Ce oblikovati prosvijetljenu i
ispravnu savjest kako bi se lakSe
oduprli Stetnim

utjecajima” (Katekizam, 2496). ,,Po
samoj prirodi svoje profesije,
novinari imaju obvezu sluZiti istini i
ne vrijedati dobrocinstvo u Sirenju
informacija. Trebali bi nastojati
postovati, s jednakom paznjom,
prirodu ¢injenica i ogranic¢enja
kritickog prosudivanja pojedinaca.
Neka ne padnu pred

klevetu” (Katekizam, 2497).

[13] Usp. Sveti Josemaria, Put, 49.
Posebno je ogovaranje Stetan
neprijatelj jedinstva u apostolatu:
,O0govaranje je bolest koja zaraZuje 1
truje apostolat. To je protiv milosrda,
znaci rasipanje energije, oduzima
mir i unistava jedinstvo s



Bogom” (Sveti Josemaria, Put, 445.
Usp. ibid., 453).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-33-sedma-i-osma-
zapovijed/ (22.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-33-sedma-i-osma-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-33-sedma-i-osma-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-33-sedma-i-osma-zapovijed/

	Tema 33: Sedma i osma zapovijed

