
opusdei.org

Tema 31: Peta
zapovijed

Nitko, ni pod kojim
okolnostima, ne može prisvojiti
pravo da izravno ubije nevino
ljudsko biće. Peta zapovijed
također zabranjuje udaranje,
ranjavanje ili nanošenje bilo
kakve nepravedne tjelesne
ozljede sebi ili bližnjima, kao i
vrijeđanje pogrdnim riječima ili
željenje zla. Što se tiče pobačaja
i eutanazije, poštivanje života
trebala bi biti granica koju niti
jedan pojedinac ili država ne
smiju prekršiti.



1.01.2024.

Članak poslušajte ovdje. 

Ljudski je život svet

„Ljudski život je svet jer od svog
početka uključuje stvaralačko Božje
djelovanje i zauvijek ostaje u
posebnom odnosu sa Stvoriteljem,
koji je njegov jedini cilj. . . nitko ni
pod kojim okolnostima ne može za
sebe tražiti pravo da izravno uništi
nedužno ljudsko biće” (Katekizam,
2258).

Čovjek je stvoren na sliku i priliku
Božju (usp. Post 1,26-27). Svako
ljudsko biće je jedino stvorenje na
ovom svijetu koje Bog voli zbog njega
samog.[1] Predodređeni smo da
vječno poznajemo i ljubimo Boga.
Ovdje leži krajnji temelj svetosti i
dostojanstva ljudskog života i, u

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-31-peta-zapovijed?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


njegovoj moralnoj dimenziji,
zapovijedi „Ne ubij“. Enciklika 
Evangelium vitae (1995.), koja nudi
prekrasnu meditaciju o jedinstvenoj
vrijednosti ljudskog života i pozivu
svake osobe na vječni život i
zajedništvo s Bogom, ističe da
„svetost ljudskog života proizlazi iz
njegove nepovredivosti” (br. 40).
Nakon potopa, u savezu sklopljenom
s Noom, činjenica da je čovjek
stvoren na Božju sliku jasno je
utvrđena kao osnova za osudu
ubojstva (usp. Post 9,6).

Činjenica da je ljudski život stavljen
u vlast naših ruku zahtijeva znanje
kako njime upravljati u suradnji s
Bogom. To zahtijeva stav ljubavi i
služenja, a ne proizvoljnog vladanja:
to je ministrantsko, a ne apsolutno
gospodstvo, odraz jedinstvenog
Božjeg gospodstva.[2]

Knjiga Postanka predstavlja
zloporabu ljudskog života kao



posljedicu istočnog grijeha. Jahve se
uvijek pokazuje kao zaštitnik života:
čak i Kainovog, nakon što je ubio
njegova brata Abela. Nitko ne smije
uzeti pravdu u svoje ruke i nitko ne
smije sebi prisvojiti pravo
raspolaganja životom svoga bližnjega
(usp. Post 4,13-15).

Iako se ova zapovijed odnosi upravo
na ljudski život, ona nas podsjeća na
potrebu brige za ostala živa bića i
naš zajednički dom. U enciklici 
Laudato sí (2015.) čitamo: „Kada su
naša srca autentično otvorena
univerzalnom zajedništvu, ovaj
osjećaj bratstva ne isključuje ništa i
nikoga. Iz toga slijedi da naša
ravnodušnost ili okrutnost prema
bližnjima ovoga svijeta prije ili
kasnije utječe na tretman koji imamo
prema drugim ljudskim bićima.
Imamo samo jedno srce, a ista
jadnost koja nas navodi da
maltretiramo životinje ubrzo će se
pokazati u našim odnosima s drugim



ljudima. Svaki čin okrutnosti prema
bilo kojem stvorenju je ‘suprotan
ljudskom dostojanstvu’” (br. 92).

Ova zapovijed, kao i ostale, nalazi
svoje puno značenje u Kristu, a
posebno u Govoru na gori: „Čuli ste
da je rečeno starima: Ne ubij! Tko
ubije, bit će podvrgnut sudu. A ja
vam kažem: Svaki koji se srdi na
brata svoga bit će podvrgnut sudu. A
tko bratu rekne ‘Glupane!’, bit će
podvrgnut Vijeću. A tko reče:
‘Luđače!’, bit će podvrgnut ognju
paklenomu. Ako dakle prinosiš dar
na žrtvenik pa se ondje sjetiš da tvoj
brat ima nešto protiv tebe, ostavi dar
ondje pred žrtvenikom, idi i najprije
se izmiri s bratom, a onda dođi i
prinesi dar.” (Mt 5,21-24). „Najdublji
element Božje zapovijedi o zaštiti
ljudskog života je zahtjev za
iskazivanjem štovanja i ljubavi
prema svakoj osobi i životu svake
osobe.”[3]



Moralna dužnost očuvanja života i
zdravlja

Ljudski život treba primiti kao
dragocjeni dar od Boga koji treba
zaštititi i sačuvati. Katekizam nas uči
da se za svoje zdravlje moramo
brinuti na razuman način, uvijek
vodeći računa o potrebama drugih i
općem dobru (br. 2288). Istodobno
nas podsjeća da to nije apsolutna
vrijednost. Kršćanski moral
suprotstavlja se neopaganskom
shvaćanju koje promiče kult tijela, a
koje može dovesti do potkopavanja
međuljudskih odnosa (br. 2289).

„Krijepost umjerenosti nas raspolaže
da izbjegavamo svaku vrstu ekscesa:
zloporabu hrane, alkohola, duhana
ili lijekova. Tešku krivnju snose oni
koji pijanstvom ili ljubavlju prema
brzini ugrožavaju svoju i tuđu
sigurnost na cesti, na moru ili u
zraku” (br. 2290). Stoga je i korištenje



droga ozbiljan prekršaj, jer ozbiljno
narušava zdravlje (br. 2291).

Pismo Samaritanus bonus (2020.)
ističe da nam razvoj medicine
pomaže u našoj dužnosti očuvanja i
brige za ljudski život i zdravlje.
Istodobno nas podsjeća na potrebu
korištenja svih dijagnostičkih i
terapijskih mogućnosti s mudrom
sposobnošću moralnog razlučivanja,
izbjegavajući sve što bi moglo biti
nerazmjerno ili čak
dehumanizirajuće.

Crkva uči da je darivanje organa za
transplantaciju legitimno i da može
biti djelo milosrđa, ako je potpuno
slobodno i besplatno[4], te poštuje
poredak pravde i milosrđa. „Čovjek
može darovati samo nešto čega se
može lišiti bez ozbiljne opasnosti ili
štete po vlastiti život ili osobni
identitet, te iz opravdanog i
razmjernog razloga. Očito je da se



vitalni organi mogu donirati tek
nakon smrti.”[5]

Peta zapovijed zabranjuje ubijanje
čovjeka. Zabranjuje se i udaranje,
ranjavanje ili nepravedno tjelesno
ozljeđivanje sebe ili bližnjega, kao i
vrijeđanje pogrdnim riječima ili
željenje zla. Ova zapovijed također
zabranjuje samoubojstvo (suicid).
Enciklika Evangelium vitae treći dio
posvećuje suočavanju s napadima na
život, preuzimajući prethodnu
moralnu tradiciju. Ovaj odjeljak
izričito osuđuje dobrovoljno
ubojstvo, pobačaj i eutanaziju.

„Peta zapovijed zabranjuje izravno i
namjerno ubijanje kao teški grijeh.
Ubojica i oni koji dobrovoljno
surađuju u ubojstvu čine grijeh koji
vapi prema nebu za osvetom (usp.
Post 4,19)” (Katekizam, 2268).[6] 
Evangelium vitae je na definitivan i
nepogrešiv način formulirao sljedeću
negativnu normu: „ovlašću koju je



Krist dao Petru i njegovim
nasljednicima, te u zajedništvu s
biskupima Katoličke Crkve,
potvrđujem da je izravno i
dragovoljno ubojstvo nevinog ljudsko
biće je uvijek teško nemoralno. Ovaj
nauk, utemeljen na onom nepisanom
zakonu koji čovjek, u svjetlu razuma,
nalazi u vlastitom srcu (usp. Rim 2,
14-15), ponovno je potvrđen Svetim
pismom, prenesen Tradicijom Crkve i
naučen od strane Crkve i njezinim
sveopćim učiteljstvom”.[7]

Ova osuda ne isključuje mogućnost
legitimne samoobrane, što ponekad
predstavlja pravi paradoks. Kao što
također uči Evangelium vitae,
„zakonita obrana može biti ne samo
pravo, nego i teška dužnost za
nekoga tko je odgovoran za tuđi
život, opće dobro obitelji ili države.
Nažalost, događa se da potreba da se
agresora onesposobi za nanošenje
štete ponekad uključuje i oduzimanje
njegova života” (br. 55).



Pobačaj

„Ljudski se život mora poštivati i
štititi apsolutno od trenutka
začeća” (Katekizam, 2270). Stoga
„izravan pobačaj, to jest pobačaj
željen kao cilj ili kao sredstvo, uvijek
predstavlja teški moralni poremećaj,
budući da se radi o namjernom
ubijanju nedužnog ljudskog bića.”[8]
„Bez obzira na okolnosti, na svrhu, ni
jedan zakon nikada ne može učiniti
dopuštenim čin koji je sam po sebi
nedopušten, budući da je protivan
Božjem zakonu koji je zapisan u
svakom ljudskom srcu, spoznatljiv
razumom i naviješten od Crkve.” [9]

Danas se u mnogim zemljama na
pobačaj gleda kao na pravo i
nezamjenjivo sredstvo za nastavak
unaprjeđenja reproduktivnog
zdravlja žena. To otežava
razumijevanje učenja Crkve kod nas i
jedan je od razloga zašto mnogi ljudi
pribjegavaju ovim zahvatima s



neznanjem koje je često nepobjedivo.
Štoviše, kad se suoči s neželjenom
trudnoćom, društveni i obiteljski
pritisak može biti toliko velik da je
osobna odgovornost žene koja traži
pobačaj često smanjena.

Stoga su za svaku pohvalu sve
inicijative koje pomažu majkama da
nastave s trudnoćom, posebice kada
se susreću s posebnim poteškoćama.
Država ima veliku ulogu u ovom
području, jer to znači obrana
posebno ranjivog stanovništva.
Također je vrlo pohvalan rad na
pružanju odgovarajućih informacija
o stvarnosti pobačaja i njegovim
negativnim psihološkim i
egzistencijalnim posljedicama –
ponekad ozbiljnim – za one koji se
odluče za ovu opciju.

Samoubojstvo i eutanazija

Neki pogrešno misle da se zabrana
neubijanja odnosi samo na druge, te
da kršćanstvo ne bi trebalo biti



protivno samoubojstvu, barem u
nekim okolnostima, tvrdeći da za to
nema izričite osude u Svetom pismu.
Međutim, kao što nas podsjeća 
Evangelium vitae (br. 66),
„samoubojstvo je uvijek jednako
moralno nepoželjno kao i ubojstvo.
Crkvena ga je tradicija uvijek
odbacivala kao teško zao izbor.”
Katekizam naglašava da je „to
ozbiljno protivno pravednoj ljubavi
prema sebi. Isto tako vrijeđa ljubav
prema bližnjemu jer nepravedno
prekida veze solidarnosti s obitelji,
nacijom i drugim ljudskim društvima
prema kojima i dalje imamo obveze.
Samoubojstvo je protivno ljubavi
prema živome Bogu” (br. 2281).[10]
Sasvim je druga stvar prihvatiti
vlastitu smrt da bi se spasio život
drugoga, što je čin herojskog
milosrđa.

Istina je da određeni psihološki,
kulturološki i društveni uvjeti mogu
ublažiti ili čak poništiti subjektivnu



odgovornost za samoubojstvo, a
Crkva Bogu preporuča duše onih koji
su počinili taj ekstremni čin.
Međutim, to ne znači da je izbor da
se namjerno izazove vlastita smrt
opravdan.

Posljednjih desetljeća eutanazija je
uzela maha u mnogim zemljama,
gdje smrtonosnu radnju izvodi treća
osoba, na zahtjev dotične osobe.
Eutanaziju u istinskom i pravom
smislu treba shvatiti kao radnju ili
propust koji po svojoj prirodi i
namjeri uzrokuje smrt kako bi se
otklonila svaka bol. Crkva je oduvijek
naučavala da je to „teško kršenje
Božjeg zakona, budući da je to
namjerno i moralno neprihvatljivo
ubijanje ljudske osobe . . . Ovisno o
okolnostima, ova praksa uključuje
zloću koja je svojstvena
samoubojstvu ili ubojstvu.” [11] To je
jedna od posljedica, ozbiljno
suprotna dostojanstvu ljudske osobe,



do koje može dovesti hedonizam i
gubitak kršćanskog značenja boli.

Važno je razlikovati eutanaziju od
drugih radnji koje se provode u
kontekstu odgovarajuće medicinske
skrbi na kraju života, kao što je
prekid određenih tretmana, koji se u
određenom trenutku smatraju
izvanrednim ili nesrazmjernim
ciljevima kojima se teži. Također se
razlikuje od takozvane "palijativne
sedacije", koja je terapeutsko
sredstvo za neke terminalne situacije
u kojima uobičajeni tretmani nisu
dovoljni da pacijenta poštede teške
patnje. Ponekad nije lako odrediti
najprikladniji izbor. Zato pismo 
Samaritanus bonus nudi neke
kriterije koji mogu pomoći ljudima
da donesu dobre odluke.

U vezi s pobačajem i eutanazijom
potrebno je zapamtiti da poštivanje
života mora biti prepoznato kao
granica koju nijedan pojedinac ili



državna aktivnost ne smiju prekršiti.
Neotuđivo pravo svake nevine osobe
na život konstitutivni je element
građanskoga društva i njegova
zakonodavstva te ga kao takvo
trebaju priznavati i poštivati i
društvo i političke vlasti (usp.
Katekizam, 2273).[12]

Stoga, „u savjesti nema obveze
poštivanja takvih zakona [koji
dopuštaju pobačaj]; umjesto toga
postoji teška i jasna obveza da im se
suprotstavimo prigovorom
savjesti.”[13]

Smrtna kazna

Smrtna kazna se stoljećima
opravdavala kao učinkovito sredstvo
za osiguranje obrane općeg dobra, pa
čak i kao način vraćanja pravde u
slučajevima teških zločina.
Učiteljstvo Crkve ovdje je postupno
napredovalo u svom naučavanju,
vodeći računa o sve većim
mogućnostima zaštite općeg dobra



građana odgovarajućim sustavima
pritvora. Sadašnja formulacija u
Katekizmu (br. 2267) smatra smrtnu
kaznu nedopustivom, budući da je
napad na nepovredivost i
dostojanstvo ljudske osobe, te kaže
da se Crkva zalaže za njezino
potpuno ukidanje u cijelom svijetu.

Otmica i uzimanje talaca su moralno
pogrešni, jer to znači tretirati ljude
samo kao sredstva za postizanje
raznih ciljeva, nepravedno ih
lišavajući njihove slobode. Terorizam
i mučenje također su u velikoj
suprotnosti s pravdom i milosrđem.

“Osim kada se izvode iz strogo
terapeutskih medicinskih razloga,
izravno namjeravane amputacije,
sakaćenja i sterilizacije koje se izvode
na nedužnim osobama protive se
moralnom zakonu” (Katekizam,
2297).

Nakon što spominje uvrede protiv
tijela, Katekizam u svom objašnjenju



pete zapovijedi upućuje na “uvrede
protiv duše”, a posebno na sablazni.
Isus je to osudio propovijedajući
svojim učenicima: „Tko sablazni
jednoga od ovih najmanjih koji
vjeruju u mene, bolje bi mu bilo da
mu se objesi mlinski kamen o vrat i
da se baci u more” (usp. Mt 18,6).
Skandal je „stav ili ponašanje koje
navodi drugoga da čini zlo."[14] To je
ozbiljan prijestup, jer navodi, bilo
radnjom ili propustom, druge da
počine grijeh. Skandal mogu izazvati
nepravedni komentari, promicanje
nemoralnih emisija, knjiga i
časopisa, slijeđenje mode suprotne
skromnosti, itd.[15]

Enciklika Fratelli tutti (2020.) poziva
nas da njegujemo „bratsku
otvorenost koja nam omogućuje da
priznamo, cijenimo i ljubimo svaku
osobu, bez obzira na fizičku blizinu,
bez obzira na to gdje je rođena ili
živi” (br. 1). Ovo je bratstvo sposobno



utemeljiti pravi društveni i
međunarodni mir.

„Blago mirotvorcima, oni će se
sinovima Božjim zvati” (Mt 5,8).
Svojstvo je duhu božanskog
sinovstva da budemo sijači mira i
radosti.[16] „Mir se ne može postići
na zemlji bez očuvanja dobara osoba,
slobodnog komuniciranja među
ljudima, poštivanja dostojanstva
osoba i naroda i marljivog
prakticiranja bratstva . . . To je djelo
pravde (usp. Iz 32,17) i učinak
ljubavi” (Katekizam, 2304).

Ljudska povijest je vidjela, i nastavlja
vidjeti, toliko mnogo ratova koji
promiču uništenje i mržnju. Iako se
ponekad predstavljaju kao
neizbježni, oni su uvijek „lažni
odgovori, koji ne rješavaju probleme
koje namjeravaju prevladati i koji na
kraju samo dodaju nove faktore
destrukcije u tkivo nacionalnog i
univerzalnog društva.” [17] „Crkva



ustrajno potiče sve na molitvu i
djelovanje kako bi nas božanska
Dobrota oslobodila drevnog ropstva
rata (usp. Drugi vatikanski sabor, 
Gaudium et spes, 81,4)” (Katekizam,
2307). Katekizam uči da postoji
„legitimna obrana vojnom silom”. Ali
„težina takve odluke podvrgava se
rigoroznim uvjetima moralne
legitimnosti” (Katekizam, 2309). I
ističe: „Pritom je nužno da: šteta koju
agresor nanosi narodu ili zajednici
naroda mora biti trajna, teška i
sigurna; moralo se pokazati da su svi
drugi načini da se tome stane na kraj
nepraktični ili neučinkoviti; moraju
postojati ozbiljni izgledi za uspjeh;
uporaba oružja ne smije proizvesti
zla i nerede teže od zla koje treba
eliminirati. Snaga suvremenih
sredstava razaranja ima veliku
težinu u procjeni ovog stanja.”[18]

Utrka u naoružanju, „daleko od toga
da eliminira uzroke rata, riskira
njihovo pogoršanje. Trošenje



ogromnih iznosa za proizvodnju
uvijek novih vrsta oružja priječi
napore da se pomogne potrebitom
stanovništvu” (Katekizam, 2315).
Utrka u naoružanju „krajnje je
podmukla zamka za čovječanstvo,
koja zarobljava siromašne do
nepodnošljivog stupnja” (Drugi
vatikanski sabor, Gaudium et spes,
81). Vlasti imaju pravo i dužnost
regulirati proizvodnju i trgovinu
oružjem (usp. Katekizam, 2316).[19]

Osnovna literatura

Katekizam Katoličke Crkve,
2258-2330.

Ivan Pavao II., Evangelium vitae, 25.
ožujka 95., poglavlje III.



[1] Usp. Drugi vatikanski sabor,
Gaudium et spes, 24.

[2] Sveti Ivan Pavao II., Evangelium
vitae, 25. ožujka 95., 52.

[3] Isto, 41.

[4] Usp. Sveti Ivan Pavao II., Govor,
22. lipnja 1991., 3; Katekizam, 2301.

[5] Isto, 4.

[6] Također „zabranjuje činjenje bilo
čega s namjerom neizravnog
izazivanja nečije smrti. Moralni
zakon zabranjuje bez ozbiljnog
razloga nekoga izlagati smrtnoj
opasnosti, kao i uskraćivanje pomoći
osobi u opasnosti” (Katekizam, 2269).

[7] Sveti Ivan Pavao II., Evangelium
vitae, 57.

[8] Isto, 62.

[9] Ibid., 62. Tolika je težina zločina
pobačaja da Crkva sankcionira ovaj



zločin kanonskom kaznom izopćenja 
latae sententiae (usp. Katekizam,
2272).

[10] Međutim, „ne bismo trebali
očajavati u pogledu vječnog spasenja
osoba koje su si oduzele život.
Putevima koji su samo njemu
poznati, Bog može pružiti priliku za
spasonosno pokajanje. Crkva moli za
osobe koje su si oduzele
život” (Katekizam, 2283).

[11] Sveti Ivan Pavao II., Evangelium
vitae, 65.

[12] „Ova ljudska prava ne ovise ni o
samcima ni o roditeljima; niti
predstavljaju ustupak društva i
države: oni se odnose na ljudsku
prirodu i svojstveni su osobi na
temelju kreativnog čina iz kojeg je
osoba potekla. . . u trenutku kada
pozitivno pravo liši kategoriju
ljudskih bića zaštite koju im
građansko zakonodavstvo mora dati,
država uskraćuje jednakost svih pred



zakonom. Kada država ne stavi svoju
moć u službu prava svakog
građanina, a posebno onih ranjivijih,
potkopavaju se sami temelji države
utemeljene na zakonu” (Kongregacija
za nauk vjere, Donum vitae, 22.
veljače 1987., 3).

„Kakvi se zločini čine u ime pravde!
Da ste trgovac vatrenim oružjem i da
vam netko ponudi pištolj da njime
ubije vašu majku, biste li mu ga
prodali? — Pa ipak, nije li vam za to
bio spreman platiti pravednu cijenu?
Sveučilišni profesori, novinari,
političari, diplomati:
razmislite” (Sveti Josemaría, Put,
400).

[13] Sveti Ivan Pavao II., Evangelium
vitae, 73.

[14] Katekizam, 2284.

[15] „Oni su krivi za skandale koje
izazivaju zakoni ili društvene
strukture koje dovode do pada



morala i kvarenja vjerske prakse, ili
do 'društvenih uvjeta koji, namjerno
ili ne, čine kršćansko ponašanje i
poslušnost Zapovijedima teškim i
praktično nemogućim' (Pio XII.,
Govor, 1. lipnja 1941.)” (Katekizam,
2286).

[16] Usp. Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, 124.

[17] Papa Franjo, Fratelli tutti, 255.

[18] Ovo su tradicionalni elementi
doktrine takozvanog “pravednog
rata”. „Vrednovanje ovih uvjeta
moralne legitimnosti pripada
razboritoj prosudbi onih koji su
odgovorni za opće
dobro” (Katekizam, 2309). Štoviše,
„netko je moralno dužan oduprijeti
se naredbama koje zapovijedaju
genocid” (Katekizam, 2313).

[19] Papa Franjo, Fratelli tutti,
256-262.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-31-peta-zapovijed/
(21.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-31-peta-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-31-peta-zapovijed/

	Tema 31: Peta zapovijed
	Osnovna literatura


