
opusdei.org

TEMA 30. Osobni
grijeh

Osobni grijeh je «čin, riječ ili
želja protivna vječnom
zakonu»1. To znači da je grijeh
ljudski Čin, budući da zahtjeva
stjecaj slobode2, i očituje se u
vanjskim činima, riječima ili
nutarnjim činima.

1.12.2012.

1.- Osobni grijeh: uvreda Boga,
neposluh božanskoj zapovijedi



Osobni grijeh je «čin, riječ ili želja
protivna vječnom zakonu»1. To znači
da je grijeh ljudski

Čin, budući da zahtjeva stjecaj
slobode2, i očituje se u vanjskim
činima, riječima ili nutarnjim
činima. Osim toga, taj ljudski čin je 
zlo, to jest, opire se vječnom Božjem
zakonu koji je prvotno i najviše
moralno pravilo, temelj ostalih.
Najopćenitije može se reći da je
grijeh svaki ljudski čin suprotstavljen
moralnoj normi, to jest, zdravom
razumu prosvjetljenom vjerom.

Dakle, radi se o zauzimanju
negativnog stava u odnosu prema
Bogu i, u suprotnom, nemoralnoj
ljubavi prema samima sebi. Zato se i
kaže da je grijeh bitno aversio a Deo
et conversio ad creaturas. Aversio ne
predstavlja nužno izrazitu mržnju ili
odvratnost, nego udaljavanje od
Boga, dajući prednost prividnom ili
ograničenom dobru pred vrhovnim



dobrom čovjeka (conversio). Sveti
Augustin to opisuje kao «ljubav
prema sebi koja seže do prezira
Boga»3. «Zbog tog oholog uzdizanja
samoga sebe grijeh je dijametralno
oprečan Isusovoj poslušnosti koja
ostvaruje spasenje (usp. Flp 2,
6-0)» (Katekizam, 1850).

Grijeh je u punom smislu jedino zlo.
Druga zla (npr. neka bolest) u
samima sebi ne odvraćaju od Boga,
iako predstavljaju zasigurno
lišavanje nekog dobra.

2.- Smrtni grijeh i laki grijeh

Grijesi se mogu podijeliti na smrtne
ili teške i lako oprostive ili lake (usp. 
Iv 5, 16-17), po kojima čovjek gubi
potpuno milost Božju ili ju ne gubi4.
Smrtni grijeh i lako oprostiv grijeh
mogu se međusobno usporediti kao
smrt i bolest duše.

«Smrtni grijeh je onaj koji ima kao
objekt tešku stvar i koji je, osim toga,



učinjen s punom spoznajom i 
promišljenom privolom»5. «Slijedeći
Crkvenu Predaju, smrtni grijeh
pripisujemo činu, kojim se čovjek,
slobodno i spoznajno, udaljuje od
Boga, njegovog zakona i saveza
ljubavi, [aversio a Deo], davši
prednost vraćanju samom sebi, nekoj
stvorenoj i ograničenoj stvarnosti,
nečem što je protivno božanskoj volji
(conversio ad creaturam). To se može
dogoditi izravno i formalno, kao kod
grijehâ idolopoklonstva, odpadništva
i bezboštva; ili drugih čina jednakog
značaja, kao kod nepoštivanja Božjih
zapovijedi u teškoj stvari»6.

____________________________

1SVET AUGUSTIN, Contra Faustum
manichoeum, 22, 27: PL 42, 418. Usp. 
Katekizam, 1849.

2Grijeh je klasično definiran kao 
voljni neposluh zakonu Božjem: ako
nije bi bio voljan, nije grijeh, jer se



nije radilo o vlastitom i istinskom 
ljudskom činu.

3SV. AUGUSTIN, De civitate Dei, 14, 28.

4Usp. IVAN PAVAO II, Ex. Ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 2-
XII-1948, 17.

5Ibidem. Usp. Katekizam, 1857-1860.

6IVAN PAVAO II Ex. Ap. Reconciliatio
et paenitentia, 17.

-Teška stvar: označava da je čin sam
po sebi nespojiv s ljubavlju i prema
tome s neminovnim zahtjevima
moralnih i božanskih krijeposti.

-Potpuna spoznaja: (ili obavijest)
razumjevanja: ili, znano je da je
radnja koja se vrši griješna, tj.
suprotna Božjem zakonu.

-Promišljen (ili potpun) pristanak
slobode: govori da se taj čin želi
otvoreno, a poznato je da



je suprotan zakonu Božjem. To ne
znači da ako postoji smrtni grijeh, da
je bilo nužno htjeti izravno uvrijediti
Boga: dovoljno je da se želi ostvariti
nešto znatno suprotno njegovoj
božanskoj volji7.

Ova tri uvjeta moraju se ispunuti
istodobno8. Ako nedostaje jedan od
njih, grijeh može biti lako oprostiv.
To se zbiva, na pr. kada materija nije
teška, iako postoji upozorenje i
potpun pristanak; ili pak, kada nema
upozorenja ili puni pristanak,
premda bi se radilo o teškoj materiji.
Logično, ako nema ni upozorenja ni
potpunog pristanka, nedostaju
formalnosti da bi se moglo govoriti
da je neki čin griješan, jer takav čin
ne bi bio svojstveno ljudski.

3.- Učinci smrtnoga grije

Smrtni grijeh «nosi u sebi gubitak
ljubavi i oduzimanje posvetne
milosti, tj stanja milosti. Ako se ne
iskupi kajanjem i božanskim



oproštenjem, uzrokuje isključenje iz
Kristova Kraljevstva i vječnu smrt u
paklu» (Katekizam, 1861)9. Kada je
počinjen smrtni grijeh, i dok je
čovjek bez "stanja milosti" –bez
ponovnog zadobivanja u sakramentu
pokore- ne može se primiti sv,
Pričest, jer se ne može odjednom
željeti biti sjedinjen i udaljen od
Krista: to bi bilo svetogrđe10.

______________________________

7Smrtni grijeh se čini kada čovjek
«znajući i htijući to, bira, iz bilo kojih
motiva, nešto što je izrazito
nemoralno. U stvari, ovim izborom je
već uključen prezir božanske
zapovijedi, odboj Božje ljubavi
prema ljudskoj prirodi i prema
svemu stvorenome: čovjek se
udaljuje od Boga i gubi
ljubav» (Ibidem).

8Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 70.



Gubeći životno jedinstvo s Kristom
poradi smrtnoga grijeha, gubi se i
jedinstvo s mističnim Tijelom,
Crkvom. Nema više pripadnosti
Crkvi, postaje se bolesnim članom,
bez zdravlja, što uzrokuje zlo cijelom
tijelu. Također je uzrokovana šteta
ljudskom društvu, jer se prestaje biti
svjetlo i kvasac, iako se to događa
nehotično.

Zbog smrtnoga grijeha gube se
stečene zasluge –premda se one stiču
ponovno kod primanja sakramenta
Pokore- i postaje se nesposobnim
postizati nove zaslige; čovjek postaje
subjektom robstva zloduha; opada
prirodna želja činiti dobro i stvara se
nered u sposobnostima i
naklonostima.

4.- Učinci lakoga grijeha

«Laki grijeh slabi ljubav i očituje
neurednu sklonost prema stvorenim
dobrima; priječi napredak duše u
vježbanju u krijeposti i u vršenju



moralnog dobra; zaslužuje vremenite
kazne. Namjerni laki grijeh, koji
ostaje bez kajanja, malo pomalo nas
priprema da počinimo teški grijeh.
Ipak, laki grijeh nas ne suprotstavlja
božanskoj volji i prijateljstvu; ne
raskida Savez s Bogom. Ljudski je
popravljiv milošću Božjom. "ne
lišava posvetne milosti, prijateljstva s
Bogom, ljubavi, a prema tome ni
vječnog blaženstva" (IVAN PAVAO II,
Ex. Ap. Reconciliatio et paenitentia
(2-12-1984), 17)» (Katekizam, 1863).

Bog nam oprašta lake grijehe u
Ispovijedi, a i izvan ovog
sakramenta, ako pobudimo djelo
pokajanja i činimo pokoru, kajući se
što nismo odgovorili na bezkrajnu
ljubav koja nas uzdržava.

Promišljeni laki grijeh, iako nas ne
udaljuje posve od Boga, tužan je
nedostatak koji zahlađuje
prijateljstvo s Njim. Treba se
"užasavati promišljenog lakog



grijeha". Za osobu koja zaista želi
ljubiti Boga ne postoji razumjevanje
za dopuštanje i malih izdajstava, jer
nisu smrtni grijesi11; to vodi u 
mlakost12.

5.- Temeljni izbor

Nauk temeljnog izbora13, koji
odbacuje tradicionalnu razliku
između smrtnih i lakih grijeha, drži
da gubitak posvetne milosti zbog
smrtnog grijeha –sa svime što nosi sa
sobom- kompromitira na taj način
osobu koja jedino može biti plod
čina, radikalno i potpuno
suprotstavljenog Bogu, to jest, čina 
temeljnog izbora protiv Njega14.
Takvo shvaćanje, prema
zagovarateljima ovog pogriješnog
mišljenja, imalo bi za posljedicu stav,
da je skoro nemoguće pasti u smrtni
grijeh u svakidašnjim zbivanjima
koja nam se nude na izbor; ili u
njihovom slučaju smrtnog grijeha
obnoviti stanje milosti posredstvom



iskrene ispovijedi: naime, sloboda,
kažu, ne bi bila podesna odrediti
svojom redovnom sposobnošću
biranja, tako jednostavno i odrešito,
obilježje moralnog života osobe.
Tako, vele ovi autori, kada bi se
radilo o nesumnjivim iznimkama
cjelokupno ispravnog života, tada bi
se mogli opravdati teški prijestupi
jedinstva i sklada kršćanskog života;
na žalost u isto vrijeme bi se smanjila
važnost sposobnosti odlučivanja i
obaveza osobe u korištenju vlastitog
mišljenja.

Gornjim naukom je u mnogočem
povezan prijedlog za podjelu grijeha
na troje, na lake, teške i smrtne.
Posljedni bi predstavljali svijesnu i
neopozivu odluku uvrijediti Boga, i
bili bi jedini koji bi udaljavali od
Boga i zatvarali vrata vječnoga
života. Na taj način bi većina grijeha
koji, po svojoj stvari, su tradicionalno
bili smatrani kao smrtni, bili samo



teški, jer ne bi bili počinjeni s
pozitivnom nakanom odbaciti Boga

Crkva je u brojnim prigodama
ukazivala na pogreške koje vladaju u
tim strujama mišljenja. Nalazimo se
pred doktrinom o slobodi kada ona
biva oslabljena, jer zaboravlja da u
stvarnosti, tko odlučuje je osoba koja
može birati kako modificirati svoje
najdublje namjere i koja u stvari
može mijenjati svoje naume, svoje
težnje, svoje ciljeve i čitav svoj
životni plan, kroz određene
individualne i svagdanje čine15. S
druge strane, «uvijek ostaje čvrsto
načelo da postoji bitna i odrešita
razlika između grijeha koji razara
ljubav i grijeha koji ne ubija
nadnaravni život; između života i
smrti nema srednjeg puta»16.

__________________________

9Katekizam, 1452 i 1457).



10Usp. SV. JOSEMARĺA, Prijatelji Božji,
243; Brazda, 139.

11Usprkos prosuđivanja čina u sebi,
pokazuje se da sud o osobama
moramo povjeriti samo pravednosti i
milosrđu Božjem (Usp. Katekizam,
1861).

12Jedino tko zaista ima važan razlog,
a nema mogućnosti ispovjedit se,
može slaviti otajstva i pričestiti se,
nakon što učini čin savršenog
kajanja, koji uključuje namjeru
ispovjediti se što prije (Usp. Usp. SV.
JOSEMARĺA, Put, 325-331.

13Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 65-70.

14Usp. Ibidem, 69.

15 Usp. IVAN PAVAO II, Ex.ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 17;
Veritatis splendor, 70.

16 Ibidem, 17.



6.- Druge podjele

a) Možemo razlikovati aktualan
grijeh, što je sam čin počinjenja
grijeha, i stalan grijeh koji je ljaga u
duši zbog počinjenog grijeha,
obaveza kazne i grijeha, a kod
smrtnog grijeha gubitak milosti.

b) Osobni grijeh se razlikuje bitno od 
istočnog grijeha, s kojim se svi
rađamo, a koji smo navukli na sebe
zbog Adamova neposluha. Istočni
grijeh ranjava svakog iako nije
počinjen osobno. Mogao bi se
usporediti s nasljednom bolesti, koja
se liječi svetim Krstom –ukoliko
prešutno postoji želja- premda ostaje
izvjesna slabost koja naginje
počinjenju novih osobnih grujeha.
Prema tome, osobni grijeh se počinja,
dok se istočni grijeh navlači na sebe.

c) Vanjski grijesi su oni koji su
počinjeni činom koji se opaža izvana
(ubojstvo, krađa, kleveta, itd.). 
Nutarnji grijesi, suprotno, ostaju



unutar čovjeka, to jest, u njegovoj
volji, bez manifestiranja kroz vanjske
čine (srdžba, zavist, škrtost, koji nisu
izjavljeni, itd.). Svaki grijeh, bilo
vanjski ili nutarnji ima svoj početak
u nutarnjem činu volje: ovo je
zapravo moralni čin. Čisto nutarnji
čini mogu biti inkluzivno i teški.

d) Govorimo o tjelesnim ili duhovnim
grijesima, prema tome, kako
neuredno stremimo čuvstvenom
dobru (ili stvarnosti koja se pokazuje
prividnošću dobra; na primjer,
bludnost) ili duhovnom (oholost). Po
sebi su ovi drugi teži; ipak, tjelesni
grijesi su po općem pravilu
vehementniji, neminovno jer je
objekt koji zavodi )osjetna stvarnost)
mnogo bliži.

e) Grijesi izvršenja i propusta: svaki
grijeh trpi ostvarenje neurednog
voljnog čina. Ako se ovaj prevede u
djelovanje, naziva se grijeh izvršenja;
ako se naprotiv, voljni čin prevede u



propuštanje neke dužnosti, zove se 
propust.

7.- Množenje grijeha

«Grijeh ima za posljedicu slabost koja
navlači na sebe druge grijehe;
ponavljanjem istih čina rađa se
mana. Iz nje proizlaze izopaćena
nagnuća koja zasljepljuju savijest i
iskrivljuju konkretne sudove o dobru
i zlu. Tako grijeh teži da se ponovi i
ukorijeni, ali on ne može uništiti
moralni osjećaj do
korijena» (Katekizam, 1865).

Glavnim grijesima nazivamo osobne
grijehe koji značajno uvode u druge
grijehe, jer su glava ostalih grijeha.
To su oholost –počelo svakog grijeha 
ex parte aversionis (usp. Sir 10,
12-13)-, škrtost – počelo ex parte
conversionis-, bludnost, srdžba,
lakomost, zavist i lijenost
(usp.Katekizam, 1866).



Gubitak osjećaja za grijeh je plod
voljnog potamnjivanja savjesti koja
vodi čovjeka –zbog njegove oholosti-
da niječe da su osobni grijesi toliki i
na kraju negiraju da grijeh postoji17.

Ponekad ne činimo izravno zlo, ali na
neki način surađujemo, s manje ili
više odgovornosti i moralnom
krivnjom, u zloj djelatnosti drugih
osoba. «Grijeh je osoban čin. Osim
toga odgovorni smo i za grijehe, što
ih drugi čine, kad u njima
sudjelujemo: učestvujući u njima
izravno i svojevoljno; naređijući,
svjetujući, hvaleći ili odobravajući ih;
ne prijavljivajući ili ne sprečavajući
ih, kad smo to dužni učiniti; i štiteći
one koji čine zlo» (Katekizam,1868).

Osobni grijesi daju također povoda
društvenim situacijama koje se
protive božanskoj dobroti, a
nazivamo ih strukture grijeha18. One
su izraz i učinak grijeha svake osobe
(Katekizam, 1869)19.



8.- Napasti

U kontekstu uzrokâ grujeha, moramo
govoriti o napasti, koja je
nagovaranje na zlo. «Korijen svih
grijeha u ljudskom srcu» (Katekizam,
1873), ali ovaj može biti namamljen
nazočnošću prividnih dobara.
Privlačnost napasti ne može nikada
biti toliko snažna da bi obavezivala
na grijeh: «Nikakva kušnja veća od
ljudske snage nije vas zadesila. Bog je
vjeran i ne će dopustiti da budete
kušani preko vaših snaga, nego će
vam zajedno s kušnjom dati sretan
ishod, da je možete podnjeti» (1 Kor
10, 13). Ako se ne traže, i koriste se
kao prilika za moralno jačanje, mogu
imati pozitivno značenje za
kršćanski život.

Uzroci napasti dadu se svesti na tri
(usp. 1 Iv 2,16):

- "svijet":ne kao Božje stvorenje, jer u
tom smislu je ono dobro, nego što
kroz nered grijeha zagovara 



conversio ad creaturas, s
materijalističkim i poganskim
okruženjem20.

- đavao: koji nagovara na grijeh, ali
nas ne može prisiliti na grijeh.
Đavolske napasti se odklanjaju
molitvom21.

- "tijelo" ili putenost: nered jakosti
duše kao rezultat grijeha (nazvani i 
fomes peccati). Ova se napast
pobjeđuje mrtvljenjem i pokorom, i
odlukom ne raspravljatiti i biti iskren
u duhovnom vodstvu, ne prikrivajući
napast "pametnim glupostima"22.

Protiv napasti valja se boriti
izbjegavanjem pristajanja, budući da
predpostavlja privlačnost volje
prema uživanju, još uvijek
nepromišljeno, postižući nehotimični
prikaz zla koje se ispolava 
nagovaranjem..

Za svladavanje napasti treba biti
potpuno iskren s Bogom, sam sa



sobom i u duhovnom vodstvu. U
suprotnom se riskira da se izazove
razobličenje savjesti. Iskrenost je
važno sredstvo u izbjegavanju
grijeha i postizanju poniznosti: Bog
Otac ide ususret onom tko se priznaje
griješnikom, otkrivajući ono što
oholost želi prikriti kao grijeh.

__________________

17Usp. Ibidem, 18.

18Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-XII-1987, 36 i ss.

19Usp. IVAN PAVAOII, Ex. Ap. 
Reconciliatio et paenitentia, 16.

20Za svladanje tih napasti treba ići
uvijek snažno protiv struje, umjesto
dati se pridobiti frivolnim navikama
(usp. SV. JOSEMARĺA, Put, 376).

21Na primjer, molitva Sv. Mihovilu
Arkanđelu, pobjedniku nad Sozonom
(usp. Ap 12,7 i 20,2). Crkva također



uvijek preporučaneke
sakramentalije, kao blagoslovljenu
vodu, u borbi protiv đavolskih
napasti. «Ni od koje stvari ne bježe
zlodusi tako nepovratno kao od
blagoslovljene vode», govorila je Sv.
Terezija Avilska (citat u SV.
JOSEMARĺA, Put, 572).

22Usp. SV. JOSEMARĺA, Put, 134 i 727.

Paul Agulles Simó

Temeljna bibliografija

Katekizam Katoličke Crkve,
1846-1876.

IVAN PAVAO II, Ex.ap. Reconciliatio et
paenitentia, 2-XII-1984, 14-18.

IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 65-70.

Preporučeno štivo

SV.JOSEMARĺA, Homilija unutrašnja
borba, u Susret s Kristom, 73-82.



E. COLOM, A. RODRĺGUEZ LUÑO, 
Izabranici u Kristu da budu sveti,
Riječ, Madrid 2000, gla. XI.

A.FERNÁNDEZ, Moralna Teologija,
vol. I, Aldecoa, Burgos 19952, pp.
747-834.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-30-osobni-grijeh/
(28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-30-osobni-grijeh/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-30-osobni-grijeh/

	TEMA 30. Osobni grijeh

