opusdei.org

TEMA 30. Osobni
grijeh

Osobni grijeh je «Cin, rijec ili
Zelja protivna vjeCnom
zakonu»1. To znaci da je grijeh
ljudski Cin, buduci da zahtjeva
stjecaj slobode2, i oCituje se u
vanjskim Cinima, rijec¢ima ili
nutarnjim ¢inima.

1.12.2012.

1.- Osobni grijeh: uvreda Boga,
neposluh boZanskoj zapovijedi



Osobni grijeh je «Cin, rijec ili Zelja
protivna vje¢nom zakonu»'. To znaci
da je grijeh ljudski

Cin, bududi da zahtjeva stjecaj
slobode?, i o¢ituje se u vanjskim
Cinima, rijeCima ili nutarnjim
¢inima. Osim toga, taj ljudski Cin je
zlo, to jest, opire se vjeCnom BoZjem
zakonu Kkoji je prvotno i najvise
moralno pravilo, temelj ostalih.
Najopcenitije moZe se reci da je
grijeh svaki ljudski ¢in suprotstavljen
moralnoj normi, to jest, zdravom
razumu prosvjetljenom vjerom.

Dakle, radi se o zauzimanju
negativnog stava u odnosu prema
Bogu i, u suprotnom, nemoralnoj
ljubavi prema samima sebi. Zato se 1
kaze da je grijeh bitno aversio a Deo
et conversio ad creaturas. Aversio ne
predstavlja nuzno izrazitu mrznju ili
odvratnost, nego udaljavanje od
Boga, dajuci prednost prividnom ili
ogranicenom dobru pred vrhovnim



dobrom covjeka (conversio). Sveti
Augustin to opisuje kao «ljubav
prema sebi koja seZe do prezira
Boga»®. «Zbog tog oholog uzdizanja
samoga sebe grijeh je dijametralno
oprecan Isusovoj poslusnosti koja
ostvaruje spasenje (usp. Flp 2,
6-0)» (Katekizam, 1850).

Grijeh je u punom smislu jedino zlo.
Druga zla (npr. neka bolest) u
samima sebi ne odvracaju od Boga,
iako predstavljaju zasigurno
liSavanje nekog dobra.

2.- Smrtni grijeh ilaki grijeh

Grijesi se mogu podijeliti na smrtne
ili teske 1 lako oprostive ili lake (usp.
Iv 5, 16-17), po kojima covjek gubi
potpuno milost Bozju ili ju ne gubi.
Smrtni grijeh i lako oprostiv grijeh
mogu se medusobno usporediti kao
smrt i bolest duSe.

«Smrtni grijeh je onaj koji ima kao
objekt tesku stvar i koji je, osim toga,



ucinjen s punom spoznajom i
promisljenom privolom»®. «Slijedeéi
Crkvenu Predaju, smrtni grijeh
pripisujemo ¢inu, kojim se Covjek,
slobodno i1 spoznajno, udaljuje od
Boga, njegovog zakona i saveza
ljubavi, [aversio a Deo], davsi
prednost vra¢anju samom sebi, nekoj
stvorenoj i ogranicenoj stvarnosti,
necem Sto je protivno boZanskoj volji
(conversio ad creaturam). To se moze
dogoditi izravno i formalno, kao kod
grijehd idolopoklonstva, odpadniStva
i bezbostva; ili drugih ¢ina jednakog
znacaja, kao kod nepostivanja Bozjih
zapovijedi u tedkoj stvari»®.

'SVET AUGUSTIN, Contra Faustum
manichoeum, 22, 27: PL. 42, 418. Usp.
Katekizam, 1849.

*Grijeh je klasi¢no definiran kao
voljni neposluh zakonu BoZjem: ako
nije bi bio voljan, nije grijeh, jer se



nije radilo o vlastitom i istinskom
ljudskom cinu.

’SV. AUGUSTIN, De civitate Dei, 14, 28.

“Usp. IVAN PAVAO II, Ex. Ap.
Reconciliatio et paenitentia, 2-
XI1-1948, 17.

*Ibidem. Usp. Katekizam, 1857-1860.

IVAN PAVAO II Ex. Ap. Reconciliatio
et paenitentia, 17.

-TeSka stvar: oznacava da je ¢in sam
po sebi nespojiv s lJjubavlju i prema
tome s neminovnim zahtjevima
moralnih i bozanskih krijeposti.

-Potpuna spoznaja: (ili obavijest)
razumjevanja: ili, znano je da je
radnja koja se vrsi grijesSna, tj.
suprotna Bozjem zakonu.

-Promisljen (ili potpun) pristanak
slobode: govori da se taj Cin Zeli
otvoreno, a poznato je da



je suprotan zakonu BoZjem. To ne
znaci da ako postoji smrtni grijeh, da
je bilo nuZno htjeti izravno uvrijediti
Boga: dovoljno je da se Zeli ostvariti
nesto znatno suprotno njegovoj
boZanskoj volji’.

Ova tri uvjeta moraju se ispunuti
istodobno®. Ako nedostaje jedan od
njih, grijeh moze biti lako oprostiv.
To se zbiva, na pr. kada materija nije
teSka, iako postoji upozorenje i
potpun pristanak; ili pak, kada nema
upozorenja ili puni pristanak,
premda bi se radilo o teskoj materiji.
Logi¢no, ako nema ni upozorenja ni
potpunog pristanka, nedostaju
formalnosti da bi se moglo govoriti
da je neki ¢in grijesan, jer takav ¢in
ne bi bio svojstveno ljudski.

3.- Ucinci smrtnoga grije

Smrtni grijeh «nosi u sebi gubitak
ljubavi i oduzimanje posvetne
milosti, tj stanja milosti. Ako se ne
iskupi kajanjem i bozanskim



oprosStenjem, uzrokuje iskljucenje iz
Kristova Kraljevstva i vjeCnu smrt u
paklu» (Katekizam, 1861)°. Kada je
pocinjen smrtni grijeh, i dok je
covjek bez "stanja milosti" —-bez
ponovnog zadobivanja u sakramentu
pokore- ne moze se primiti sv,
Pricest, jer se ne moZe odjednom
zZeljeti biti sjedinjen i udaljen od
Krista: to bi bilo svetogrde™.

’Smrtni grijeh se ¢ini kada Covjek
«znajuci 1 htijudi to, bira, iz bilo kojih
motiva, nesto Sto je izrazito
nemoralno. U stvari, ovim izborom je
vecC ukljucen prezir boZanske
zapovijedi, odboj BoZje ljubavi
prema ljudskoj prirodi i prema
svemu stvorenome: ¢ovjek se
udaljuje od Boga i gubi

ljubav» (Ibidem).

8Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 70.



Gubedi Zivotno jedinstvo s Kristom
poradi smrtnoga grijeha, gubi se i
jedinstvo s misticnim Tijelom,
Crkvom. Nema viSe pripadnosti
Crkvi, postaje se bolesnim clanom,
bez zdravlja, Sto uzrokuje zlo cijelom
tijelu. Takoder je uzrokovana Steta
ljudskom drustvu, jer se prestaje biti
svjetlo i kvasac, iako se to dogada
nehotic¢no.

Zbog smrtnoga grijeha gube se
steCene zasluge —premda se one sticu
ponovno kod primanja sakramenta
Pokore- i postaje se nesposobnim
postizati nove zaslige; covjek postaje
subjektom robstva zloduha; opada
prirodna Zelja €initi dobro i stvara se
nered u sposobnostima i
naklonostima.

4.- Ucinci lakoga grijeha

«Laki grijeh slabi ljubav i ocituje
neurednu sklonost prema stvorenim
dobrima; prijeci napredak duse u
vjeZbanju u krijeposti i u vrSenju



moralnog dobra; zasluzuje vremenite
kazne. Namjerni laki grijeh, koji
ostaje bez kajanja, malo pomalo nas
priprema da pocinimo teski grijeh.
Ipak, laki grijeh nas ne suprotstavlja
bozanskoj volji i prijateljstvu; ne
raskida Savez s Bogom. Ljudski je
popravljiv miloS¢u BoZjom. "ne
liSava posvetne milosti, prijateljstva s
Bogom, ljubavi, a prema tome ni
vjecnog blaZenstva" (IVAN PAVAO II,
EX. Ap. Reconciliatio et paenitentia
(2-12-1984), 17)» (Katekizam, 1863).

Bog nam oprasta lake grijehe u
Ispovijedi, a i izvan ovog
sakramenta, ako pobudimo djelo
pokajanja i ¢inimo pokoru, kajuci se
Sto nismo odgovorili na bezkrajnu
ljubav koja nas uzdrzava.

Promisljeni laki grijeh, iako nas ne
udaljuje posve od Boga, tuzan je
nedostatak koji zahladuje
prijateljstvo s Njim. Treba se
"uzasavati promisljenog lakog



grijeha". Za osobu koja zaista Zeli
ljubiti Boga ne postoji razumjevanje
za dopuStanje i malih izdajstava, jer
nisu smrtni grijesi'’; to vodi u
mlakost".

5.- Temeljni izbor

Nauk temeljnog izbora", koji
odbacuje tradicionalnu razliku
izmedu smrtnih i lakih grijeha, drzi
da gubitak posvetne milosti zbog
smrtnog grijeha —sa svime S$to nosi sa
sobom- kompromitira na taj nacin
osobu koja jedino mozZe biti plod
Cina, radikalno i potpuno
suprotstavljenog Bogu, to jest, ¢ina
temeljnog izbora protiv Njega'*.
Takvo shvacanje, prema
zagovarateljima ovog pogrijeSnog
miSljenja, imalo bi za posljedicu stav,
da je skoro nemoguce pasti u smrtni
grijeh u svakidasnjim zbivanjima
koja nam se nude na izbor; ili u
njihovom slucaju smrtnog grijeha
obnoviti stanje milosti posredstvom



iskrene ispovijedi: naime, sloboda,
kaZu, ne bi bila podesna odrediti
svojom redovnom sposobnoscu
biranja, tako jednostavno i odresSito,
obiljezje moralnog Zivota osobe.
Tako, vele ovi autori, kada bi se
radilo o nesumnjivim iznimkama
cjelokupno ispravnog Zivota, tada bi
se mogli opravdati teSki prijestupi
jedinstva i sklada kr$canskog Zivota;
na zalost u isto vrijeme bi se smanjila
vaznost sposobnosti odlucivanja i
obaveza osobe u koriStenju vlastitog
miSljenja.

Gornjim naukom je u mnogocem
povezan prijedlog za podjelu grijeha
na troje, na lake, teske i smrtne.
Posljedni bi predstavljali svijesnu i
neopozivu odluku uvrijediti Boga, 1
bili bi jedini koji bi udaljavali od
Boga i zatvarali vrata vjecnoga
Zivota. Na taj nacin bi vecina grijeha
koji, po svojoj stvari, su tradicionalno
bili smatrani kao smrtni, bili samo



teSki, jer ne bi bili poc¢injeni s
pozitivnom nakanom odbaciti Boga

Crkva je u brojnim prigodama
ukazivala na pogreske koje vladaju u
tim strujama misljenja. Nalazimo se
pred doktrinom o slobodi kada ona
biva oslabljena, jer zaboravlja da u
stvarnosti, tko odlucuje je osoba koja
moZe birati kako modificirati svoje
najdublje namjere i koja u stvari
moZe mijenjati svoje naume, svoje
teznje, svoje ciljeve i Citav svoj
zivotni plan, kroz odredene
individualne i svagdanje ¢ine®. S
druge strane, «uvijek ostaje cvrsto
nacelo da postoji bitna i odreSita
razlika izmedu grijeha koji razara
ljubav i grijeha koji ne ubija
nadnaravni Zivot; izmedu Zivota i
smrti nema srednjeg puta»'’.

SKatekizam, 1452 i 1457).



“Usp. SV. JOSEMARIA, Prijatelji BoZji,
243; Brazda, 139.

"Usprkos prosudivanja ¢ina u sebi,
pokazuje se da sud o osobama
moramo povjeriti samo pravednosti i
milosrdu Bozjem (Usp. Katekizam,
1861).

“Jedino tko zaista ima vazZan razlog,
a nema mogucnosti ispovjedit se,
moZe slaviti otajstva i pricestiti se,
nakon Sto ucini ¢in savrSenog
kajanja, koji ukljucuje namjeru
ispovjediti se Sto prije (Usp. Usp. SV.
JOSEMARIA, Put, 325-331.

¥Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 65-70.

“Usp. Ibidem, 69.

'® Usp. IVAN PAVAO II, Ex.ap.
Reconciliatio et paenitentia, 17;
Veritatis splendor, 70.

% Ibidem, 17.



6.- Druge podjele

a) MoZemo razlikovati aktualan
grijeh, Sto je sam Cin pocinjenja
grijeha, i stalan grijeh koji je ljaga u
dusi zbog pocinjenog grijeha,
obaveza kazne i grijeha, a kod
smrtnog grijeha gubitak milosti.

b) Osobni grijeh se razlikuje bitno od
istocnog grijeha, s kojim se svi
radamo, a koji smo navukli na sebe
zbog Adamova neposluha. Isto¢ni
grijeh ranjava svakog iako nije
pocinjen osobno. Mogao bi se
usporediti s nasljednom bolesti, koja
se lijeCi svetim Krstom —ukoliko
presutno postoji Zelja- premda ostaje
izvjesna slabost koja naginje
pocinjenju novih osobnih grujeha.
Prema tome, osobni grijeh se pocinja,
dok se isto¢ni grijeh navlaci na sebe.

¢) Vanjski grijesi su oni koji su
pocinjeni ¢inom Kkoji se opaZa izvana
(ubojstvo, krada, kleveta, itd.).
Nutarnji grijesi, suprotno, ostaju



unutar covjeka, to jest, u njegovoj
volji, bez manifestiranja kroz vanjske
Cine (srdZba, zavist, Skrtost, koji nisu
izjavljeni, itd.). Svaki grijeh, bilo
vanjski ili nutarnji ima svoj pocetak
u nutarnjem ¢inu volje: ovo je
zapravo moralni ¢in. Cisto nutarnji
¢ini mogu biti inkluzivno i teSki.

d) Govorimo o tjelesnim ili duhovnim
grijesima, prema tome, kako
neuredno stremimo ¢uvstvenom
dobru (ili stvarnosti koja se pokazuje
prividnoScu dobra; na primjer,
bludnost) ili duhovnom (oholost). Po
sebi su ovi drugi tezi; ipak, tjelesni
grijesi su po op¢em pravilu
vehementniji, neminovno jer je
objekt koji zavodi )osjetna stvarnost)
mnogo blizi.

e) Grijesi izvrSenja i propusta: svaki
grijeh trpi ostvarenje neurednog
voljnog Cina. Ako se ovaj prevede u
djelovanje, naziva se grijeh izvrSenja;
ako se naprotiv, voljni ¢in prevede u



propustanje neke duznosti, zove se
propust.

7.- MnoZenje grijeha

«Grijeh ima za posljedicu slabost koja
navlaci na sebe druge grijehe;
ponavljanjem istih ¢ina rada se
mana. Iz nje proizlaze izopacena
nagnuca koja zasljepljuju savijest i
iskrivljuju konkretne sudove o dobru
i zlu. Tako grijeh teZi da se ponovi i
ukorijeni, ali on ne moZe unistiti
moralni osjec¢aj do

korijena» (Katekizam, 1865).

Glavnim grijesima nazivamo osobne
grijehe koji znacajno uvode u druge
grijehe, jer su glava ostalih grijeha.
To su oholost —pocelo svakog grijeha
ex parte aversionis (usp. Sir 10,
12-13)-, Skrtost — pocelo ex parte
conversionis-, bludnost, srdZba,
lakomost, zavist i lijenost
(usp.Katekizam, 1866).



Gubitak osjecaja za grijeh je plod
voljnog potamnjivanja savjesti koja
vodi Covjeka -zbog njegove oholosti-
da nijeCe da su osobni grijesi toliki i
na kraju negiraju da grijeh postoji"’.

Ponekad ne ¢inimo izravno zlo, ali na
neki nacin suradujemo, s manje ili
viSe odgovornosti i moralnom
krivnjom, u zloj djelatnosti drugih
osoba. «Grijeh je osoban ¢in. Osim
toga odgovorni smo i za grijehe, Sto
ih drugi ¢ine, kad u njima
sudjelujemo: ucCestvujudi u njima
izravno i svojevoljno; naredijuci,
svjetujuci, hvaleci ili odobravajuci ih;
ne prijavljivajudi ili ne sprecavajuci
ih, kad smo to duZni uciniti; i Stiteci
one koji Cine zlo» (Katekizam,1868).

Osobni grijesi daju takoder povoda
druStvenim situacijama koje se
protive bozanskoj dobroti, a
nazivamo ih strukture grijeha'®. One
su izraz i ucCinak grijeha svake osobe
(Katekizam, 1869)".



8.- Napasti

U kontekstu uzroka grujeha, moramo
govoriti o napasti, koja je
nagovaranje na zlo. «Korijen svih
grijeha u lJjudskom srcu» (Katekizam,
1873), ali ovaj moZe biti namamljen
nazoc¢nosc¢u prividnih dobara.
Privla¢nost napasti ne moZe nikada
biti toliko snazna da bi obavezivala
na grijeh: «Nikakva kusSnja veca od
ljudske snage nije vas zadesila. Bog je
vjeran i ne Ce dopustiti da budete
kusSani preko vasih snaga, nego Ce
vam zajedno s kuSnjom dati sretan
ishod, da je moZete podnjeti» (1 Kor
10, 13). Ako se ne traZe, i koriste se
kao prilika za moralno jacanje, mogu
imati pozitivno znacenje za
krs$canski zZivot.

Uzroci napasti dadu se svesti na tri

(usp. 1 Iv 2,16):

- "svijet":ne kao Bozje stvorenje, jer u
tom smislu je ono dobro, nego Sto
kroz nered grijeha zagovara



conversio ad creaturas, s
materijalistiCkim i poganskim
okruzenjem®.

- davao: koji nagovara na grijeh, ali
nas ne moze prisiliti na grijeh.
bavolske napasti se odklanjaju
molitvom®'.

- "tijelo" ili putenost: nered jakosti
duse kao rezultat grijeha (nazvani i
fomes peccati). Ova se napast
pobjeduje mrtvljenjem i pokorom, i
odlukom ne raspravljatiti i biti iskren
u duhovnom vodstvu, ne prikrivajuci

napast "pametnim glupostima"*.

Protiv napasti valja se boriti
izbjegavanjem pristajanja, buduci da
predpostavlja privlac¢nost volje
prema uzivanju, jos uvijek
nepromisljeno, postizuci nehotimic¢ni
prikaz zla koje se ispolava
nagovaranjem..

Za svladavanje napasti treba biti
potpuno iskren s Bogom, sam sa



sobom i u duhovnom vodstvu. U
suprotnom se riskira da se izazove
razobliCenje savjesti. Iskrenost je
vazno sredstvo u izbjegavanju
grijeha i postizanju poniznosti: Bog
Otac ide ususret onom tko se priznaje
grijeSnikom, otkrivajuci ono Sto
oholost Zeli prikriti kao grijeh.

Usp. Ibidem, 18.

¥Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-XII-1987, 361 ss.

Usp. IVAN PAVAOII, EX. Ap.
Reconciliatio et paenitentia, 16.

*Za svladanje tih napasti treba i¢i
uvijek snazno protiv struje, umjesto
dati se pridobiti frivolnim navikama
(usp. SV. JOSEMARIA, Put, 376).

*'Na primjer, molitva Sv. Mihovilu
Arkandelu, pobjedniku nad Sozonom
(usp. Ap 12,71 20,2). Crkva takoder



uvijek preporucaneke
sakramentalije, kao blagoslovljenu
vodu, u borbi protiv davolskih
napasti. «Ni od koje stvari ne bjeZe
zlodusi tako nepovratno kao od
blagoslovljene vode», govorila je Sv.
Terezija Avilska (citat u SV.
JOSEMARIA, Put, 572).

2Usp. SV. JOSEMARIA, Put, 1341 727.
Paul Agulles Simo6
Temeljna bibliografija

Katekizam Katolicke Crkve,
1846-1876.

IVAN PAVAO II, Ex.ap. Reconciliatio et
paenitentia, 2-X11-1984, 14-18.

IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 65-70.

Preporuceno S§tivo

SV.JOSEMARIA, Homilija unutrasnja
borba, u Susret s Kristom, 73-82.



E. COLOM, A. RODRIGUEZ LUNO,
Izabranici u Kristu da budu sveti,
Rije¢, Madrid 2000, gla. XI.

A.FERNANDEZ, Moralna Teologija,
vol. I, Aldecoa, Burgos 19957 pp.
747-834.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-30-osobni-grijeh/
(28.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-30-osobni-grijeh/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-30-osobni-grijeh/

	TEMA 30. Osobni grijeh

