opusdei.org

Tema 3: Razvoj
Objave

Bog se Covjeku malo-pomalo
objavljivao i njegova objava je
kulminirala utjelovljenjem.
Krist je ustanovio Crkvu, koja
cuva uspomenu na njega i
prikazuje ga kao onoga koji je,
nakon $to je Zivio na ovom
svijetu, uskrsnuo i zauvijek
ostao medu nama. A tu zadacu,
nadahnuta Duhom Svetim, vrsi
cuvanjem BoZje rijeci, sabrane
u Svetom pismu, usmenom
Predajom i poucCavanjem kako
krScanski Zivjeti u svakom
vremenu (Magisterij).



3.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.

1. Razvoj Objave: od Abrahama do
Isusa

Objava pocinje samim stvaranjem
Covjeka. Sveto pismo nam govori da
su Adam i Eva, nasi praroditelji, ve¢
imali odnos i dijalog s Bogom. Imali
su odredenu bliskost s njim, kao $to
se vidi u poCetnim scenama knjige
Postanka. To je ilogi¢no ako se uzme
u obzir da su stvoreni da Zive u
zajedniStvu s Bogom. Ta se bliskost
gubi s grijehom; od tada ¢e Covjeku
biti prili¢no tesko otkriti Boga u
osobnom zivotu i u druStvenom
okruZenju. Medutim, Bog je vec
prvim roditeljima obecao da Ce grijeh
jednoga dana biti pobijeden od
Zenina roda (Post 3,15): on je tako
najavio Kristovo otkupiteljsko djelo,


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-3-razvoj-objave?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

koje je bilo pripremljeno pricom o
prethodnom spasenju.

Biblija, u ovim izvjeS¢ima o
podrijetlu, ne nastoji detaljno
pripovijedati povijesne dogadaje, vec
pruZiti bitna ucenja o Covjeku i
njegovom temeljnom odnosu s
Bogom, izraZena u slikama i
pripovijestima, na €ijoj je povijesnoj
vrijednosti teSko napraviti kona¢nu
procjenu. Iz tog razloga, ne
iznenaduje da sama Biblija nema
poteskoca u suprostavljanju
pripovijesti o istim dogadajima, a
koje se razlikuju u nekim detaljima,
(na primjer, Knjiga Postanka
predstavlja dva razliCita izvjeStaja o
stvaranju muskarca i Zene). Na taj
nacin mozemo izvuci brojna ucenja
iz razli¢itih biblijskih izvjeStaja o
podrijetlu, bez potrebe da mislimo da
su se svi ispricani dogadaji dogodili
upravno onako kako je zapisano.



Knjiga Postanka takoder nam govori
da je, nakon tog prvog grijeha, svijet
iskusio veliko obilje nereda i
nepravde, na koje je Bog gledao s
prezirom. To je dovelo do price o
potopu, u kojoj Sveto pismo vidi
BoZju kaznu za mnoge ljudske
grijehe. Medutim, nakon potopa Bog
je obnovio svoje prijateljstvo s Noom
1 njegovom obitelji, koji su bili
spaseni od potopa jer su se pravedno
ponasali, a preko njih i sa svime Sto
je stvorio. S Noom je obnovio odnos
koji je Zelio imati s Adamom, Evom i
njihovim potomcima. Bog je znao da
je stvaranje bilo vrijedno i dobro,
iako je ljudsko srce bilo sklono
grijehu i traZio je od ljudi da rastu i
mnoZe se, bas kao Sto je trazio od
Adama. Pricom o Noi Bog je ljudskom
stvorenju dao drugu priliku da Zivi u
prijateljstvu s njim.

Medutim, pravi pocetak povijesti
spasenja dogodio se stolje¢ima
kasnije, preko saveza koji je Bog



sklopio s Abrahamom. Ovdje se vec
susrecemo s jednim BoZzjim izborom.
Abraham je priznao Boga kao jedinog
Gospodina, poslusao ga je s velikom
vjerom, a Bog je namijenio
Abrahamu da bude ,,naroda mnogih
ocem” (Post 17,5). Tako je Bog krenuo
sa zadatkom da okupi Covjecanstvo
rasprseno grijehom pod jednu glavu.
Dvije generacije kasnije, Bog je
Jakovu dao drugo ime: nazvao ga je
Izrael, a njegovih dvanaest sinova
bili su temelj izraelskog naroda:
dvanaest plemena Izraelovih.

Nekoliko stoljeca kasnije, u Mojsijevo
vrijeme, ova BoZja povijest s Jjudima
poprimila je vidljiviju i angaZiraniju
dimenziju. Bog Abrahama i
patrijaraha ucinio je Izrael svojim
narodom i oslobodio ga ropstva
Egipcana. Bog je sklopio savez s
Mojsijem i stavio narod pod svoju
zastitu i svoje zakone, a narod je
sveCano prihvatio taj savez i obecao
sluZiti Gospodinu i Stovati ga. U



prelasku Crvenog mora i u hodu kroz
sinajsku pustinju, u dolasku u
obecanu zemlju i u izgradnji
kraljevstva Davidova, Izrael je uvijek
iznova dozivljavao da je Bog s njim,
jer Izrael je njegov narod, koji je on
sam oblikovao izmedu svih ostalih i
koji mu pripada ,kao kraljevstvo
svecenika, narod svet” (Izl 19,6).

U narednim stolje¢ima Bog nije
dopustio da se taj savez raspadne,
nego je preko proroka vodio svoj
narod do nade konacnog i
definitivnog spasenja. Kad su ljudi
izgubili put i zaboravili svoju
predanost savezu, Bog je podigao
svoje sluge sa zadatkom da ljude
vode natrag poslusnosti i pravdi.
Proroci su hrabrili i tjeSili ljude u
nadji, ali su ih upozoravaliina
opasnost od laznog povjerenja u
odabrano stanje, jer to Sto su
odabrani, ako ne bi bilo uzvraceno,
moglo bi se pretvoriti u osudu, u
BoZju kaznu za grijeh. Dva dogadaja



imaju posebno karakter kazne: pad
sjevernog kraljevstva (deset od
dvanaest izraelskih plemena) 722.
godine. st., 1 progonstvo kraljevstva
Juga (druga dva plemena koja su se
razdvojila stoljecima prije), zajedno s
uniStenjem njegove prijestolnice,
Jeruzalema, 587. godine pr. Kr. Izrael
je tada izgubio svoju autonomiju kao
narod. Zivio je u progonstvu, u
okupiranoj zemlji. Gospodin ga je,
medutim, kaznio, ali ga nije napustio.
Knjiga proroka Izaije daje nam vijest
0 povratku naroda iz progonstva u
Babilonu u svoju zemlju, o
ponovnom utemeljenju naroda;
ponovno utemeljenje koje je bilo
samo djelomicno, jer su mnogi ostali
rasprseni.

Kroz ovaj Bozji put s Izraelom, ljudi
su naucili upoznati Boga, upoznali su
njegovu vjernost i zadrzali nadu da
Ce ispuniti svoja obecanja o
posljednjem i kona¢nom spasenju
preko kralja, Davidova potomka, koji



¢e na kraju vremena, uspostaviti
novi Savez. Savez koji nece biti
zapisan na kamenim plocama, kao
onaj stari: sam Bog Ce ga ispisati u
srcima vjernika po prisutnosti i
djelovanju Duha Svetoga. Doci ¢e dan
kada ¢e se svi narodi okupiti,
privuceni sjajem novog Jeruzalema, i
prepoznati Boga Izraelova. Bio bi to
dan vje¢nog mira i svijeta
ujedinjenog pod jednim Bogom.

Kroz cijeli ovaj proces s njegovim
razlic¢itim fazama, Bog je pripremao
svoj narod za konacno Otkrivenje u
Isusu Kristu. On je ispunjenje
starozavjetnih obecanja i s njim
dolazi najavljena obnova posljednjih
vremena. Tijekom svog Zivota na
zemlji, Isus je ljudima priopcio nove i
neslucene dimenzije Boga. Uvijek se
pozivao na Boga Staroga zavjeta,
Boga patrijaraha, proroka i kraljeva,
a njegovo je propovijedanje imalo
pecat jezika i ideja koje je izraelski
narod stolje¢ima dijelio. Medutim,



njegovo propovijedanje o Bogu, cak
pronalazeci paralele u
starozavjetnim tekstovima i u
Zidovskoj misli svoga vremena, imalo
je sasvim novi naglasak i stoga je bilo
nepogresivo i jedinstveno. Isus je
navijestao da je Kraljevstvo Bozje
koje se ocekuje u Starom zavjetu vec
vrlo blizu, ¢ak StoviSe, postalo je
prisutno po njegovim rije¢ima, u
njegovim djelima i u samoj njegovoj
Osobi.

2. Ustav Crkve

»~Pomolivsi se Ocu, Gospodin je Isus
pozvao k sebi one koje je sam htio te
je postavio dvanaestoricu da budu s
njime i da ih Salje propovijedati
kraljevstvo BozZje” (Lumen gentium,
19). Isus je Zelio, nakon Sto on dovrsi
SVoju misiju u ovom svijetu, da je
nastave njegovi ucenici,
evangelizirajuci sve narode. Iz toga
razloga je ustanovio skupinu
apostola i postavio im Petra za



poglavara. Na Posljednjoj vecCeri uveo
ih je u otajstvo Zrtve svoga tijela i
krvi i zatraZio je od njih da ga
ubuduce obnavljaju. Ucinio ih je
svjedocima svoga uskrsnuca i poslao
im Duha Svetoga da ih ojaCa u
poslanju. Tako je potpuno
ustanovljena Crkva u kojoj ljudi svih
vremena mogu pronaci Krista i
slijediti ga na putu koji vodi u vjecni
Zivot.

Crkva uvijek ¢uva uspomenu na
Krista i prikazuje ga, ne kao bice iz
proslosti, nego kao onoga koji je,
prozivjevsi u odredeno vrijeme na
ovome svijetu, uskrsnuo i ostao s
nama zauvijek.

3. Sveto pismo, Predaja i
Uciteljstvo

a) Sveto pismo

Izraelski je narod, pod bozanskim
nadahnucem, stoljecima zapisivao
svjedoCanstvo BoZje objave



patrijarsima, prorocima, pravednim i
postenim Jjudima. Crkva pozdravlja i
Stuje ovo Sveto pismo, koje je
predstavljalo BoZju pripremu za
veliko Otkrivenje Isusa Krista. Osim
toga, apostoli i prvi Isusovi ucenici
zapisali su i svjedocanstvo o Kristovu
Zivotu i djelu, ¢ijem su zemaljskom
hodu svjedocili, na poseban nacin o
vazmenom otajstvu njegove smrti i
uskrsnuca. Tako su iz njih nastale
knjige Novoga zavjeta, koje
dovrsavaju i dovode do punine one iz
Staroga zavjeta. Ono Sto je u Starom
zavjetu bilo pripremljeno i
navijeSteno u simbolima i slikama,
Novi svjedoci otkrivajuci istinu
sadrzanu u dogadajima iz Isusove
price.

Svete se knjige ne temelje samo na
lJjudskom sjecanju ili svjedocanstvu o
tome Sto je Bog ucinio u Izraelu i,
iznad svega, Sto je ucinio po Kristu;
imaju dublji temelj, jer je njihovo
konacno podrijetlo u djelovanju



Duha Svetoga, koji je obasjao ljude
pisce i odrzao ih svojim nadahnucem
i svjetlima. Zbog toga Crkva smatra
da Sveto pismo nije prvenstveno
ljudska rijec velike vrijednosti, nego
da je ono prava BoZja rijec, te ga Stuje
kao sveto i posveceno. To, medutim,
ne znaci da je Bog ,,diktirao” tekst
autorima knjiga; ono Sto Zeli reci je
da je koristio ljude koji su, koristeci
svoje vlastite sposobnosti i sredstva,
dopustili Bogu da djeluje u njima i po
njima, te su tako ,kao pravi autori
pismeno predali sve ono i samo ono
Sto on hocée” (Katekizam, 106).

U tom smislu, u svetim knjigama
takoder postoje odredena kulturalna,
filozofska i teoloSka ogranicCenja
autora, koji su pisali u razli¢itim
vremenima i kulturama. Ali nije
problem vjerovati u istinu koju
prenose, jer je ta istina religijskog
reda, odnosno ne odnosi se na
znanstveno videnje svijeta, niti na
egzaktnu i preciznu kroniku ljudske



povijesti ili zagonetnu mudrost.
Umjesto toga, odnosi se na krajnji
smisao zivota ljudi, koji su pozvani
na zajednistvo s Bogom kao njegova
djeca u Isusu Kristu, Sto se mozZe
izraziti na mnogo nacina: kroz
razliCite knjiZevne Zanrove, metafore
i simbole, price za poucavanje u
kreposti i pricCe koje su se stvarno
dogodile. Prisutnost Duha Svetoga u
nastanku svetih knjiga jamc¢i nam da
»vjerno i bez zablude naucavaju
istinu za koju je Bog htio da radi
naSega spasenja bude zapisana u
Svetim pismima” (usp. Dei Verbum,
11).

b) Apostolska predaja i ,,Predaja”

Prije nego Sto su zapisali
svjedoCanstvo o Zivotu i djelu
Kristovu, apostoli i prvi Isusovi
ucenici propovijedali su ono Sto su
vidjeli i razmiSljali dok su bili s Njim.
ISli su svijetom prenoseci usmeno
zajednicama koje su osnivali ono Sto



su dozivjeli s Kristom, Sirili su
krs¢ansku poruku spasenja i to su
Cinili preko liturgije i sakramenata i
sve ovo kasnije su zabiljeZili u
spisima Novog zavijeta. Postoji, dakle,
usmeno navjeStanje Isusova zZivota i
nauka o Isusu koji su prethodili
spisima, koji su se takoreci prelijevali
u te spise. Ova usmena predaja
ukljucuje mnoge aspekte koje su
apostoli naucili od Isusa i naziva se
»~Apostolska predaja”. Prema rijeCima
Kompendija Katekizma: ,Apostolska
predaja je prenoSenje Kristove
poruke koje se od samih pocetaka
krS¢anstva vrsi propovijedanjem,
svjedoCanstvom, ustanovama,
bogosluZjem i nadahnutim

spisima” (br. 12).

Kroz vrijeme Crkva Siri Apostolsku
predaju na dva nacina: usmeno, kada
propovijeda i ¢ini ono Sto je naucila
od Krista i Sto su naucavali apostoli, i
pismeno, kada prenosi Sveto pismo
novim krS¢anskim narastajima (usp.



Katekizam, 76). Prvi nacin (usmena
predaja) jednostavno se naziva
»,Predaja”.

Predaja proizlazi iz svjedocanstava
apostola o Isusovom Zivotu i u€enju;
njezin izvor je stoga isti kao 1 izvor
novozavijetnih spisa. Ali oboje
(Predaja i Sveto pismo) imaju
donekle razliCite funkcije, jer je prva,
bududi da je usmena i prakti¢na,
bogatija i fleksibilnija od druge, a
takoder jamci, na neki nacin,
autenticnost potonje. S druge strane,
Pismo, buduci da je zabiljeZeno u
pisanom obliku, na fiksan i
nepromjenjiv nacin izlaZe ono Sto je
Isus propovijedao i Zivio, formulira i
odreduje, te sprjecava da se uCenja
tijekom vremena iskrive i podvrgnu
proizvoljnim promjenama Kkulture i
mentaliteta. ,Verba volant, scripta
manent”, s pravom je rekao rimski
car Tit, govoreci rimskom Senatu.



Na taj se nacin Sveto pismo i Predaja
medusobno osvjetljavaju: na primjer,
Crkva po Predaji poznaje knjige koje
su nadahnute i koje su zbog toga dio
kanona knjiga Svetoga pisma. Knjige
koje Cine krS¢ansku Bibliju uvijek su
iste, one koje je Predaja prepoznala
kao nadahnute; postojali su i drugi
Spisi iz istog vremena Kkoji su se
takoder odnosili na Isusa, ali se
nikada nisu smatrali nadahnutima
(apokrifni spisi). I obrnuto, Sveto
pismo pomaze razlikovati i utvrduje
Sto pripada ili ne pripada tradiciji.
Primjer je Cinjenica da se u Novom
zavjetu vidi da je Isus postio
Cetrdeset dana u pustinji. Tako
konkretan aspekt tradicije posta
tijekom korizme nalazi potporu i
potvrdu u Svetom pismu.

¢) Crkveno uciteljstvo

Vremenski slijed nosi sa sobom
materijalni napredak te kulturne i
intelektualne promjene. Otvaraju se



nove perspektive i postavljaju nova
pitanja koja utjecu na nacin Zivota
kr$canina. O moralnosti pitanja kao
Sto su odrzivi ekoloSki razvoj ili
pravo na posao u antici se nije
raspravljalo. Ta pitanja koja ipak
utjecu na nacin Zivljenja kr$cana
nisu se postavljala. Zbog toga je
Gospodin, uspostavivsi u svojoj Crkvi
razliku izmedu pastira i vjernika,
prvima dao milost (karizmu)
razlucivanja onoga $to je primjereno
kr$c¢anskom Zivotu pojedinaca i
zajednica, a Sto, umjesto toga,
zlostavlja i unistava. Zadaca
poucavanja, poduprta ovom
karizmom, zove se ,,UCiteljstvo”.
Funkcija Uciteljstva je sluZenje. Ona
nije iznad Svetoga pisma ili predaje,
nego sluzi i jednom i drugom,
ispravno ih tumacedi i vjerno izlazuci
njihov sadrzaj.

Autenti¢no tumacenje Objave
»,povjereno je samo Zivome
Uciteljstvu Crkve, tj. Petrovu



nasljedniku, rimskome biskupu i
biskupima koji su s njime u
zajednisStvu” (Kompendij, 16). Ovu
sluzbu mogu vrSsiti jer biskupskim
redenjem dobivaju posebnu pomoc¢
Duha Svetoga (karizma istine), koja
im olakSava razumijevanje sadrzaja
Objave u vrSenju njihove sluzbe. Iako
biskupi uzeti pojedina¢no mogu
pogrijesiti, Crkva kao cjelina
(jedinstvo rimskog prvosvecenika,
biskupa u jedinstvu s njim i
krséanskih vjernika) ne moze
pogrijesiti u stvarima koje se ticu
Objave. Naime, ne moZze pogrijesiti ni
rimski prvosvecenik kada javno i
svecano (ex cathedra) naucava da se
neka doktrina mora smatrati
konacnom, jer pripada bozZanskoj
Objavi. Isto vrijedi i za ekumenske
koncile: pastiri okupljeni u saboruiu
jedinstvu sa Svetim Ocem ne grijeSe
kada ukazuju da se u nesto mora
vjerovati jer to pripada vjeri Crkve. U
ovim i drugim slucajevima Crkva nije



u zabludi jer joj Duh Sveti pomaZze da
u istini poducava Kristov nauk.

4. Kako tumadciti Bibliju

Moglo bi se reci da Biblija u sebi
sadrzi Zivot 1 povijest svijeta i ljudi.
Skup njezinih knjiga je golem i,
poput samog Zivota, sadrzi mnostvo
aspekata. Ponekad se mozZe Ciniti da
Biblija proturjeci sama sebi ili da
zastupa stavove koji ne mogu biti
istiniti jer nisu posteni. Medu
kontroverznim pitanjima su nasilje,
ropstvo, uloga Zene, osveta itd. Zato
je vazno nauciti razumjeti Cemu nas
Sveto pismo Zeli pouciti po svakoj
temi ili jedinici teksta.

Drugi vatikanski sabor posvetio je
BoZjoj Objavi Dogmatsku konstituciju
,Del Verbum”. Poglavlje III odnosi se
na nacela i kriterije koje treba uzeti u
obzir da bi se Biblija ispravno
tumacila. Pogledajmo ih:



a) Prvo, Sabor prije svega, podsjeca
da je Bog Autor Svetoga pisma, ali,
kao Sto rekosmo, u njemu covjeku
govori preko ljudi i na ljudski nacin.
Iz tog razloga, za ispravno tumacenje
Svetoga pisma treba paZzljivo istraziti
Sto su ljudski autori zapravo htjeli
potvrditi i Sto je Bog Zelio ocitovati iz
ljudskih rijeci.

b) Drugo, buduci da je rije¢ o knjizi
nadahnutoj od Boga, Sveto pismo
mora se tumaciti ,,u istom Duhu u
kojem je napisano” (Dei Verbum, 12).
Drugim rijeCima, tumac zahtijeva
osobno otvaranje Bogu i molbu za
pomoc kako bi ispravno razumio
Sveto pismo. Bez ove otvorenosti
lako je moguce da predrasude ili
osobne ideje i interesi prevladaju u
tumacenju.

c) Trece, potrebno je obratiti veliku
pozornost na sadrZzaj i jedinstvo
svega Pisma: samo se Pismo shvaca u
svom jedinstvu. Ovo je nacelo



takoder vazno jer nema sve Sto je
navedeno u Svetom pismu istu
vrijednost ili snagu. BoZja rijeC nije u
svemu jednako izraZena. U Svetom
pismu postoji hijerarhija istina i
pojmova i to nam pomaze da
moZemo tumaciti u pravoj dimenziji
i doci do odlomaka koji mogu
iznenaditi Citatelja. Uvijek treba
imati na umu da je Krist srediSte i
srce Svetoga pisma.

d) Cetvrto, Sveto pismo treba
tumaciti u kontekstu Zive Predaje
Crkve, buducdi da ono nije nista drugo
nego pisani izraz te iste Objave dok je
Predaja njezin usmeni izraz. A uz
Predaju, potrebno je paziti i na
cjelokupnu vjeru Crkve, koja se
izrazava u njezinu Uciteljstvu, u
skladu njezinih istina, u jedinstvu
njezina nauka. Na primjer, ako je
tumacenje odredenog biblijskog
odlomka u suprotnosti s odredenom
istinom vjere, to tumacenje tesko
moZe biti istinito.



Antonio Ducay

Bibliografija

— Katekizam Katolicke Crkve, nn.
74-141.

—II. vatikanski sabor, Konst. Dei
Verbum.

— Benedikt XVI., Apostolska
egzortacija Verbum Domini, 30. IX.
2010. (I. dio: Verbum Dei).

—J. Burgraff, Teologia fundamental.
Manual de iniciacion, Rialp, Madrid
2007., pogl. IVi VI.

Antonio Ducay

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-3-razvoj-objave/

hr-hr/article/tema-3-razvoj-objave/
(19.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-3-razvoj-objave/

	Tema 3: Razvoj Objave

