
opusdei.org

Tema 3: Razvoj
Objave

Bog se čovjeku malo-pomalo
objavljivao i njegova objava je
kulminirala utjelovljenjem.
Krist je ustanovio Crkvu, koja
čuva uspomenu na njega i
prikazuje ga kao onoga koji je,
nakon što je živio na ovom
svijetu, uskrsnuo i zauvijek
ostao među nama. A tu zadaću,
nadahnuta Duhom Svetim, vrši
čuvanjem Božje riječi, sabrane
u Svetom pismu, usmenom
Predajom i poučavanjem kako
kršćanski živjeti u svakom
vremenu (Magisterij).



3.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

1. Razvoj Objave: od Abrahama do
Isusa

Objava počinje samim stvaranjem
čovjeka. Sveto pismo nam govori da
su Adam i Eva, naši praroditelji, već
imali odnos i dijalog s Bogom. Imali
su određenu bliskost s njim, kao što
se vidi u početnim scenama knjige
Postanka. To je i logično ako se uzme
u obzir da su stvoreni da žive u
zajedništvu s Bogom. Ta se bliskost
gubi s grijehom; od tada će čovjeku
biti prilično teško otkriti Boga u
osobnom životu i u društvenom
okruženju. Međutim, Bog je već
prvim roditeljima obećao da će grijeh
jednoga dana biti pobijeđen od
ženina roda (Post 3,15): on je tako
najavio Kristovo otkupiteljsko djelo,

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-3-razvoj-objave?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


koje je bilo pripremljeno pričom o
prethodnom spasenju.

Biblija, u ovim izvješćima o
podrijetlu, ne nastoji detaljno
pripovijedati povijesne događaje, već
pružiti bitna učenja o čovjeku i
njegovom temeljnom odnosu s
Bogom, izražena u slikama i
pripovijestima, na čijoj je povijesnoj
vrijednosti teško napraviti konačnu
procjenu. Iz tog razloga, ne
iznenađuje da sama Biblija nema
poteškoća u suprostavljanju
pripovijesti o istim događajima, a
koje se razlikuju u nekim detaljima,
(na primjer, Knjiga Postanka
predstavlja dva različita izvještaja o
stvaranju muškarca i žene). Na taj
način možemo izvući brojna učenja
iz različitih biblijskih izvještaja o
podrijetlu, bez potrebe da mislimo da
su se svi ispričani događaji dogodili
upravno onako kako je zapisano.



Knjiga Postanka također nam govori
da je, nakon tog prvog grijeha, svijet
iskusio veliko obilje nereda i
nepravde, na koje je Bog gledao s
prezirom. To je dovelo do priče o
potopu, u kojoj Sveto pismo vidi
Božju kaznu za mnoge ljudske
grijehe. Međutim, nakon potopa Bog
je obnovio svoje prijateljstvo s Noom
i njegovom obitelji, koji su bili
spašeni od potopa jer su se pravedno
ponašali, a preko njih i sa svime što
je stvorio. S Noom je obnovio odnos
koji je želio imati s Adamom, Evom i
njihovim potomcima. Bog je znao da
je stvaranje bilo vrijedno i dobro,
iako je ljudsko srce bilo sklono
grijehu i tražio je od ljudi da rastu i
množe se, baš kao što je tražio od
Adama. Pričom o Noi Bog je ljudskom
stvorenju dao drugu priliku da živi u
prijateljstvu s njim.

Međutim, pravi početak povijesti
spasenja dogodio se stoljećima
kasnije, preko saveza koji je Bog



sklopio s Abrahamom. Ovdje se već
susrećemo s jednim Božjim izborom.
Abraham je priznao Boga kao jedinog
Gospodina, poslušao ga je s velikom
vjerom, a Bog je namijenio
Abrahamu da bude „naroda mnogih
ocem” (Post 17,5). Tako je Bog krenuo
sa zadatkom da okupi čovječanstvo
raspršeno grijehom pod jednu glavu.
Dvije generacije kasnije, Bog je
Jakovu dao drugo ime: nazvao ga je
Izrael, a njegovih dvanaest sinova
bili su temelj izraelskog naroda:
dvanaest plemena Izraelovih.

Nekoliko stoljeća kasnije, u Mojsijevo
vrijeme, ova Božja povijest s ljudima
poprimila je vidljiviju i angažiraniju
dimenziju. Bog Abrahama i
patrijaraha učinio je Izrael svojim
narodom i oslobodio ga ropstva
Egipćana. Bog je sklopio savez s
Mojsijem i stavio narod pod svoju
zaštitu i svoje zakone, a narod je
svečano prihvatio taj savez i obećao
služiti Gospodinu i štovati ga. U



prelasku Crvenog mora i u hodu kroz
sinajsku pustinju, u dolasku u
obećanu zemlju i u izgradnji
kraljevstva Davidova, Izrael je uvijek
iznova doživljavao da je Bog s njim,
jer Izrael je njegov narod, koji je on
sam oblikovao između svih ostalih i
koji mu pripada „kao kraljevstvo
svećenika, narod svet” (Izl 19,6).

U narednim stoljećima Bog nije
dopustio da se taj savez raspadne,
nego je preko proroka vodio svoj
narod do nade konačnog i
definitivnog spasenja. Kad su ljudi
izgubili put i zaboravili svoju
predanost savezu, Bog je podigao
svoje sluge sa zadatkom da ljude
vode natrag poslušnosti i pravdi.
Proroci su hrabrili i tješili ljude u
nadi, ali su ih upozoravali i na
opasnost od lažnog povjerenja u
odabrano stanje, jer to što su
odabrani, ako ne bi bilo uzvraćeno,
moglo bi se pretvoriti u osudu, u
Božju kaznu za grijeh. Dva događaja



imaju posebno karakter kazne: pad
sjevernog kraljevstva (deset od
dvanaest izraelskih plemena) 722.
godine. st., i progonstvo kraljevstva
Juga (druga dva plemena koja su se
razdvojila stoljećima prije), zajedno s
uništenjem njegove prijestolnice,
Jeruzalema, 587. godine pr. Kr. Izrael
je tada izgubio svoju autonomiju kao
narod. Živio je u progonstvu, u
okupiranoj zemlji. Gospodin ga je,
međutim, kaznio, ali ga nije napustio.
Knjiga proroka Izaije daje nam vijest
o povratku naroda iz progonstva u
Babilonu u svoju zemlju, o
ponovnom utemeljenju naroda;
ponovno utemeljenje koje je bilo
samo djelomično, jer su mnogi ostali
raspršeni.

Kroz ovaj Božji put s Izraelom, ljudi
su naučili upoznati Boga, upoznali su
njegovu vjernost i zadržali nadu da
će ispuniti svoja obećanja o
posljednjem i konačnom spasenju
preko kralja, Davidova potomka, koji



će na kraju vremena, uspostaviti
novi Savez. Savez koji neće biti
zapisan na kamenim pločama, kao
onaj stari: sam Bog će ga ispisati u
srcima vjernika po prisutnosti i
djelovanju Duha Svetoga. Doći će dan
kada će se svi narodi okupiti,
privučeni sjajem novog Jeruzalema, i
prepoznati Boga Izraelova. Bio bi to
dan vječnog mira i svijeta
ujedinjenog pod jednim Bogom.

Kroz cijeli ovaj proces s njegovim
različitim fazama, Bog je pripremao
svoj narod za konačno Otkrivenje u
Isusu Kristu. On je ispunjenje
starozavjetnih obećanja i s njim
dolazi najavljena obnova posljednjih
vremena. Tijekom svog života na
zemlji, Isus je ljudima priopćio nove i
neslućene dimenzije Boga. Uvijek se
pozivao na Boga Staroga zavjeta,
Boga patrijaraha, proroka i kraljeva,
a njegovo je propovijedanje imalo
pečat jezika i ideja koje je izraelski
narod stoljećima dijelio. Međutim,



njegovo propovijedanje o Bogu, čak
pronalazeći paralele u
starozavjetnim tekstovima i u
židovskoj misli svoga vremena, imalo
je sasvim novi naglasak i stoga je bilo
nepogrešivo i jedinstveno. Isus je
naviještao da je Kraljevstvo Božje
koje se očekuje u Starom zavjetu već
vrlo blizu, čak štoviše, postalo je
prisutno po njegovim riječima, u
njegovim djelima i u samoj njegovoj
Osobi.

2. Ustav Crkve

„Pomolivši se Ocu, Gospodin je Isus
pozvao k sebi one koje je sam htio te
je postavio dvanaestoricu da budu s
njime i da ih šalje propovijedati
kraljevstvo Božje” (Lumen gentium,
19). Isus je želio, nakon što on dovrši
svoju misiju u ovom svijetu, da je
nastave njegovi učenici,
evangelizirajući sve narode. Iz toga
razloga je ustanovio skupinu
apostola i postavio im Petra za



poglavara. Na Posljednjoj večeri uveo
ih je u otajstvo žrtve svoga tijela i
krvi i zatražio je od njih da ga
ubuduće obnavljaju. Učinio ih je
svjedocima svoga uskrsnuća i poslao
im Duha Svetoga da ih ojača u
poslanju. Tako je potpuno
ustanovljena Crkva u kojoj ljudi svih
vremena mogu pronaći Krista i
slijediti ga na putu koji vodi u vječni
život.

Crkva uvijek čuva uspomenu na
Krista i prikazuje ga, ne kao biće iz
prošlosti, nego kao onoga koji je,
proživjevši u određeno vrijeme na
ovome svijetu, uskrsnuo i ostao s
nama zauvijek.

3. Sveto pismo, Predaja i
Učiteljstvo

a) Sveto pismo

Izraelski je narod, pod božanskim
nadahnućem, stoljećima zapisivao
svjedočanstvo Božje objave



patrijarsima, prorocima, pravednim i
poštenim ljudima. Crkva pozdravlja i
štuje ovo Sveto pismo, koje je
predstavljalo Božju pripremu za
veliko Otkrivenje Isusa Krista. Osim
toga, apostoli i prvi Isusovi učenici
zapisali su i svjedočanstvo o Kristovu
životu i djelu, čijem su zemaljskom
hodu svjedočili, na poseban način o
vazmenom otajstvu njegove smrti i
uskrsnuća. Tako su iz njih nastale
knjige Novoga zavjeta, koje
dovršavaju i dovode do punine one iz
Staroga zavjeta. Ono što je u Starom
zavjetu bilo pripremljeno i
naviješteno u simbolima i slikama,
Novi svjedoči otkrivajući istinu
sadržanu u događajima iz Isusove
priče.

Svete se knjige ne temelje samo na
ljudskom sjećanju ili svjedočanstvu o
tome što je Bog učinio u Izraelu i,
iznad svega, što je učinio po Kristu;
imaju dublji temelj, jer je njihovo
konačno podrijetlo u djelovanju



Duha Svetoga, koji je obasjao ljude
pisce i održao ih svojim nadahnućem
i svjetlima. Zbog toga Crkva smatra
da Sveto pismo nije prvenstveno
ljudska riječ velike vrijednosti, nego
da je ono prava Božja riječ, te ga štuje
kao sveto i posvećeno. To, međutim,
ne znači da je Bog „diktirao” tekst
autorima knjiga; ono što želi reći je
da je koristio ljude koji su, koristeći
svoje vlastite sposobnosti i sredstva,
dopustili Bogu da djeluje u njima i po
njima, te su tako „kao pravi autori
pismeno predali sve ono i samo ono
što on hoće” (Katekizam, 106).

U tom smislu, u svetim knjigama
također postoje određena kulturalna,
filozofska i teološka ograničenja
autora, koji su pisali u različitim
vremenima i kulturama. Ali nije
problem vjerovati u istinu koju
prenose, jer je ta istina religijskog
reda, odnosno ne odnosi se na
znanstveno viđenje svijeta, niti na
egzaktnu i preciznu kroniku ljudske



povijesti ili zagonetnu mudrost.
Umjesto toga, odnosi se na krajnji
smisao života ljudi, koji su pozvani
na zajedništvo s Bogom kao njegova
djeca u Isusu Kristu, što se može
izraziti na mnogo načina: kroz
različite književne žanrove, metafore
i simbole, priče za poučavanje u
kreposti i priče koje su se stvarno
dogodile. Prisutnost Duha Svetoga u
nastanku svetih knjiga jamči nam da
„vjerno i bez zablude naučavaju
istinu za koju je Bog htio da radi
našega spasenja bude zapisana u
Svetim pismima” (usp. Dei Verbum,
11).

b) Apostolska predaja i „Predaja”

Prije nego što su zapisali
svjedočanstvo o životu i djelu
Kristovu, apostoli i prvi Isusovi
učenici propovijedali su ono što su
vidjeli i razmišljali dok su bili s Njim.
Išli su svijetom prenoseći usmeno
zajednicama koje su osnivali ono što



su doživjeli s Kristom, širili su
kršćansku poruku spasenja i to su
činili preko liturgije i sakramenata i
sve ovo kasnije su zabilježili u
spisima Novog zavjeta. Postoji, dakle,
usmeno navještanje Isusova života i
nauka o Isusu koji su prethodili
spisima, koji su se takoreći prelijevali
u te spise. Ova usmena predaja
uključuje mnoge aspekte koje su
apostoli naučili od Isusa i naziva se
„Apostolska predaja”. Prema riječima
Kompendija Katekizma: „Apostolska
predaja je prenošenje Kristove
poruke koje se od samih početaka
kršćanstva vrši propovijedanjem,
svjedočanstvom, ustanovama,
bogoslužjem i nadahnutim
spisima” (br. 12).

Kroz vrijeme Crkva širi Apostolsku
predaju na dva načina: usmeno, kada
propovijeda i čini ono što je naučila
od Krista i što su naučavali apostoli, i
pismeno, kada prenosi Sveto pismo
novim kršćanskim naraštajima (usp.



Katekizam, 76). Prvi način (usmena
predaja) jednostavno se naziva
„Predaja”.

Predaja proizlazi iz svjedočanstava
apostola o Isusovom životu i učenju;
njezin izvor je stoga isti kao i izvor
novozavjetnih spisa. Ali oboje
(Predaja i Sveto pismo) imaju
donekle različite funkcije, jer je prva,
budući da je usmena i praktična,
bogatija i fleksibilnija od druge, a
također jamči, na neki način,
autentičnost potonje. S druge strane,
Pismo, budući da je zabilježeno u
pisanom obliku, na fiksan i
nepromjenjiv način izlaže ono što je
Isus propovijedao i živio, formulira i
određuje, te sprječava da se učenja
tijekom vremena iskrive i podvrgnu
proizvoljnim promjenama kulture i
mentaliteta. „Verba volant, scripta
manent”, s pravom je rekao rimski
car Tit, govoreći rimskom Senatu.



Na taj se način Sveto pismo i Predaja
međusobno osvjetljavaju: na primjer,
Crkva po Predaji poznaje knjige koje
su nadahnute i koje su zbog toga dio
kanona knjiga Svetoga pisma. Knjige
koje čine kršćansku Bibliju uvijek su
iste, one koje je Predaja prepoznala
kao nadahnute; postojali su i drugi
spisi iz istog vremena koji su se
također odnosili na Isusa, ali se
nikada nisu smatrali nadahnutima
(apokrifni spisi). I obrnuto, Sveto
pismo pomaže razlikovati i utvrđuje
što pripada ili ne pripada tradiciji.
Primjer je činjenica da se u Novom
zavjetu vidi da je Isus postio
četrdeset dana u pustinji. Tako
konkretan aspekt tradicije posta
tijekom korizme nalazi potporu i
potvrdu u Svetom pismu.

c) Crkveno učiteljstvo

Vremenski slijed nosi sa sobom
materijalni napredak te kulturne i
intelektualne promjene. Otvaraju se



nove perspektive i postavljaju nova
pitanja koja utječu na način života
kršćanina. O moralnosti pitanja kao
što su održivi ekološki razvoj ili
pravo na posao u antici se nije
raspravljalo. Ta pitanja koja ipak
utječu na način življenja kršćana
nisu se postavljala. Zbog toga je
Gospodin, uspostavivši u svojoj Crkvi
razliku između pastira i vjernika,
prvima dao milost (karizmu)
razlučivanja onoga što je primjereno
kršćanskom životu pojedinaca i
zajednica, a što, umjesto toga,
zlostavlja i uništava. Zadaća
poučavanja, poduprta ovom
karizmom, zove se „Učiteljstvo”.
Funkcija Učiteljstva je služenje. Ona
nije iznad Svetoga pisma ili predaje,
nego služi i jednom i drugom,
ispravno ih tumačeći i vjerno izlažući
njihov sadržaj.

Autentično tumačenje Objave
„povjereno je samo živome
Učiteljstvu Crkve, tj. Petrovu



nasljedniku, rimskome biskupu i
biskupima koji su s njime u
zajedništvu” (Kompendij, 16). Ovu
službu mogu vršiti jer biskupskim
ređenjem dobivaju posebnu pomoć
Duha Svetoga (karizma istine), koja
im olakšava razumijevanje sadržaja
Objave u vršenju njihove službe. Iako
biskupi uzeti pojedinačno mogu
pogriješiti, Crkva kao cjelina
(jedinstvo rimskog prvosvećenika,
biskupa u jedinstvu s njim i
kršćanskih vjernika) ne može
pogriješiti u stvarima koje se tiču 
Objave. Naime, ne može pogriješiti ni
rimski prvosvećenik kada javno i
svečano (ex cathedra) naučava da se
neka doktrina mora smatrati
konačnom, jer pripada božanskoj
Objavi. Isto vrijedi i za ekumenske
koncile: pastiri okupljeni u saboru i u
jedinstvu sa Svetim Ocem ne griješe
kada ukazuju da se u nešto mora
vjerovati jer to pripada vjeri Crkve. U
ovim i drugim slučajevima Crkva nije



u zabludi jer joj Duh Sveti pomaže da
u istini podučava Kristov nauk.

4. Kako tumačiti Bibliju

Moglo bi se reći da Biblija u sebi
sadrži život i povijest svijeta i ljudi.
Skup njezinih knjiga je golem i,
poput samog života, sadrži mnoštvo
aspekata. Ponekad se može činiti da
Biblija proturječi sama sebi ili da
zastupa stavove koji ne mogu biti
istiniti jer nisu pošteni. Među
kontroverznim pitanjima su nasilje,
ropstvo, uloga žene, osveta itd. Zato
je važno naučiti razumjeti čemu nas
Sveto pismo želi poučiti po svakoj
temi ili jedinici teksta.

Drugi vatikanski sabor posvetio je
Božjoj Objavi Dogmatsku konstituciju
„Dei Verbum”. Poglavlje III odnosi se
na načela i kriterije koje treba uzeti u
obzir da bi se Biblija ispravno
tumačila. Pogledajmo ih:



a) Prvo, Sabor prije svega, podsjeća
da je Bog Autor Svetoga pisma, ali,
kao što rekosmo, u njemu čovjeku
govori preko ljudi i na ljudski način.
Iz tog razloga, za ispravno tumačenje
Svetoga pisma treba pažljivo istražiti
što su ljudski autori zapravo htjeli
potvrditi i što je Bog želio očitovati iz
ljudskih riječi.

b) Drugo, budući da je riječ o knjizi
nadahnutoj od Boga, Sveto pismo
mora se tumačiti „u istom Duhu u
kojem je napisano” (Dei Verbum, 12).
Drugim riječima, tumač zahtijeva
osobno otvaranje Bogu i molbu za
pomoć kako bi ispravno razumio
Sveto pismo. Bez ove otvorenosti
lako je moguće da predrasude ili
osobne ideje i interesi prevladaju u
tumačenju.

c) Treće, potrebno je obratiti veliku
pozornost na sadržaj i jedinstvo
svega Pisma: samo se Pismo shvaća u
svom jedinstvu. Ovo je načelo



također važno jer nema sve što je
navedeno u Svetom pismu istu
vrijednost ili snagu. Božja riječ nije u
svemu jednako izražena. U Svetom
pismu postoji hijerarhija istina i
pojmova i to nam pomaže da
možemo tumačiti u pravoj dimenziji
i doći do odlomaka koji mogu
iznenaditi čitatelja. Uvijek treba
imati na umu da je Krist središte i
srce Svetoga pisma.

d) Četvrto, Sveto pismo treba
tumačiti u kontekstu žive Predaje
Crkve, budući da ono nije ništa drugo
nego pisani izraz te iste Objave dok je
Predaja njezin usmeni izraz. A uz
Predaju, potrebno je paziti i na
cjelokupnu vjeru Crkve, koja se
izražava u njezinu Učiteljstvu, u
skladu njezinih istina, u jedinstvu
njezina nauka. Na primjer, ako je
tumačenje određenog biblijskog
odlomka u suprotnosti s određenom
istinom vjere, to tumačenje teško
može biti istinito.



Antonio Ducay

Bibliografija

– Katekizam Katoličke Crkve, nn.
74-141.

– II. vatikanski sabor, Konst. Dei
Verbum.

– Benedikt XVI., Apostolska
egzortacija Verbum Domini, 30. IX.
2010. (I. dio: Verbum Dei).

– J. Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp, Madrid
2007., pogl. IV i VI.

Antonio Ducay

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-3-razvoj-objave/


hr-hr/article/tema-3-razvoj-objave/
(19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-3-razvoj-objave/

	Tema 3: Razvoj Objave

