opusdei.org

TEMA 29. Osoba i
drustvo

Drustveni zZivot za ljudsku
osobu nije nesto sporedno,
buduci da proizlazi iz jedne
vazne dimenzije koja je
inherentna s njegovom naravi:
drusStvenosti. Ljudsko bice
moze rasti i ostvarivati svoj
poziv jedino u savezu s
drugima.

2.12.2012.

1.- Ljudska zajednica



Bog nije stvorio Covjeka kao
«usamljeno biée», veé ga je stvorio
kao «drustveno bice» (usp. Gn 1,27,
2,18.20.23). Drustveni Zivot za
ljudsku osobu nije nesto sporedno,
bududi da proizlazi iz jedne vazne
dimenzije koja je inherentna s
njegovom naravi: druStvenosti.
Ljudsko bi¢e moze rasti i ostvarivati
SV0j poziv jedino u savezu s drugima.
1

Ova prirodna drusStvenost je oCitija u
svjetlu vjere, buduci da postoji
izvjesna sli¢nost izmedu intimnog
Zivota Presvetog Trojstva i zajednice
(opce ujedinjenje, sudionistvo) koja
se treba uspostaviti medu ljudima; i
svi su odkupljeni po Kristu i pozvani
jedinstvenom i istom cilju®. Objava
tvrdi da lJjudska povezanost mora biti
otvorena Citavom Covjecanstvu, bez
iznimke; i mora se okarakterizirati
punom neosnovanosScu, jer se u
bliZnjemu mnogo jasnije vidi Ziva



slika BoZja, zbog kojeg je potrebno
biti spreman davati se do kraja’.

Dakle, Covjek «je pozvan biti "za"
druge, preopratiti se u dar»* i ne
ostaje samo kod toga; pozvan je ne
samo biti "s" drugima ili "kraj"
drugih, nego "za" druge, Sto ima
znaciti sluziti, ljubiti. Ljudska
sloboda «se smanjuje kada Covjek,
prepustajuci se lagodnom Zivotu,
sebe zatvara u neku blazenu
osamu»°.

Naravna dimenzija i nadnaravna
snaga drusStvenosti ipak ne znace da
se druSteni odnosi smiju prepustiti
Cistoj spontanosti: mnoge naravne
osobine Jjudskoga bi¢a (npr., nacin
govora) zahtjevaju odgoj i primjenu
za svoje ispravno izvrSenje. Tako s
druStvenoSci dolazi: potreba za
osobnim i drustvenim naporom da bi
se ona razvijala®.




! Usp. II VATIKANSKI KONCIL,
Gaudium et spes, 24-25;
KONGREGACIJA ZA NAUK VJERE,
Inst. Libertatis conscientia, 32;
Kompendijum, 110.

2«Biti u zajedni$tvu s Isusom Kristom
¢ini nas sudionicima njegova bica "za
sve", 1 da bi takvi trebali biti.
Obvezuje nas biti na usluzi drugima,
ali samo ako smo u zajedniStvu s
Njim moZemo stvarno posti¢i da
budemo za druge, za sve»,
(BENEDIKT XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-1007, 28).

* Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-XII-1987, 40.

*IVAN PAVAO II, Apost. Pismo
Mulieris dignitatem, 15-VIII-1988, 7.

> 11 VATIKANSKI KONCIL, Konst.
Gaudium et spes, 31.

® «Ljudska drustvenost ne podnosi
automatski zajednicu osoba, dar sebe.



Zbog oholosti i egoizma, Covjek
otkriva u samom sebi klice
nedrustvenosti, individualistickog
smracenja i zlostavljanja

drugog» (Kompendij, 150).

Zajednica se ne ogranicava na
politicke i trgovacke aspekte, puno su
vazniji odnosi temeljeni na duboko
ljudskim aspektima: i za ono $to
pripada druStvenom prostoru, u prvi
plan je potrebno staviti duhovni
element’. Odatle proizlazi da stvarna
mogucnost izgradnje dostojnog
druStva osoba se nalazi u nutarnjem
rastu Covjeka. Ljudska povijest ne
pokrece se neosobnim
determinizmom, nego
medudjelovanjem raznih generacija
osoba, Cija slobodna djela izgraduju
drustveni poredak®. Sve to jasno
pokazuje potreba za narocitim
isticanjem duhovnih vrijednosti i
nepristrani odnosi, koji nastaju iz
sklonosti k samodarju, itd. I to kao



pravilo osobnog vladanja tako, i kao
uskladeni obrazac drustva.

Zajednica je povezana s drugom
ljudskom karakteristikom: korjenita
jednakost 1 nebitne razlike osoba. Svi
ljudi posjeduju istu prirodu i isto
porijeklo, otkupljeni su po Kristu i
pozvani da sudjeluju u istom
bozanskom blazenstvu: «Svi dakle
uZivaju jednako

dostojanstvo» (Katekizam, 1934).
Pokraj ove jednakosti takoder postoje
razlike, koje valja vrednovati
pozitivno ako nisu nepravedne: «Te
razlike ulaze u BoZji naum, jer Bog
hoce da svatko od drugih prima Sto
mu treba i da oni koji imaju osobite
»talente« upotrebljavaju ih u korist
onih koji sun ih

potrebni» (Katekizam, 1937).

2.- Drustvo

Ljudska zajednica se obavlja kroz
uspostavljanje raznih udruga
usmjerenih prema postizanju raznih



ciljeva: «Drustvo je skup osoba
organski povezanih nacelom
jedinstva koji nadilazi svaku od
njih» (Katekizam, 1880).

Ljudski objekti su mnogostruki,
jednako kao i tipovi povezanosti:
ljubav, rasa, jezik, teritorij, kultura,
itd. Zato postoji Siroki mozaik
institucija ili udruzenja, koja mogu
biti konstitutivna za manji broj osoba
kao obitelj, ili za sve veci broj, prema
raznim postojecim udruZenjima,
gradovima, drzavama i
medunarodnim Zajednicama.

Neke zajednice, kao Sto su obitelj i
gradanska zajednica, neposredno
odgovaraju naravi ¢covjeka Ona su
mu nuzna; takoder sadrze i kulturne
elemente koji razvijaju ljudsku
prirodu. Druge zajednice pripadaju
slobodnim inicijativama i odgovaraju
necemu Sto bi se moglo okvalificirati
kao "socijalizacija"ona izrazava i
prirodnu teznju osobe koja se kao



takva mora zastititi (usp. Katekizam,
1882; Kompendij, 151).

7UP BENEDIKT XVI, Enc. Spe salvi, 24
a).

® «Drustvo koje povijesno postoji
izvire iz prepletenosti sloboda svih
osoba koje medusobno suraduju,
doprinose kroz svoje opcije njegovoj
izgradnji ili

osiromasenju» (Kompendij, 163).

Uska povezanost koja postoji kod
osobe i drustvenog Zivota rasvjetljuje
enorman utjecaj drustva u osobnom
razvoju, 1 ljudski nazadak koji sobom
donosi manjkavo organizirano
drustvo: ponaSanje osoba zavisi, na
neki nacin, od drustvene
organiziranosti, koja je kulturni
produkt za nju bez dovodenja
lJjudskog bica na anonimni element
drustva’, dobro je napomenuti da
puni razvitak osobe i napredak



drustva utjec¢u jedno na drugo':
izmedu osobne dimenzije i druStvene
dimenzije ¢ovjeka ne postoji
suprotstavljanje nego
upotpunjavanje, jos vise, ako su
dimenzije intimno povezane,
medusobno jacaju.

U ovom smislu, poradi grijeha ljudi,
omoguceno je stvaranje nepravednih
drusStvenih struktura ili struktura
grijeha''. Ove strukture se
suprotstavljaju ispravnom
drustvenom poretku, otezZavaju
primjenu krijeposti a olakSavaju
nastanak osobnih grijeha protiv
pravednosti, ljubavi, ¢istoce, itd.
Mogu postati generalizizani
nemoralni obicaji (kao politicka i
gospodarska korupcija), ili
nepravedni zakoni (kao oni koji
dopustaju abortus), itd."*. Strukture
grijeha treba odstraniti i zamijeniti
pravednim strukturama.



Sredstvo od kapitalne vaznosti za
odstranjenje nepravednih struktura i
kristijaniziranje profesionalnih
odnosa te Citavog drustva, jest
zalaganje za zivot u skladu s
profesionalnim moralnim pravilima;
takvo zalaganje je uostalom nuzan
uvjet za posvecivanje
profesionalnoga rada.

*«Pocelo, subjekt i svrha svih
druStvenih institucija jesi im mora
biti ljudska osoba» (I VATIKANSKI
KONCIL, Konst. Gaudium et spes, 25).
Usp. PIO XII, BoZicna radioporuka,
24-X11-1942: AAS 35 (1943) 12; IVAN
XXIII, Enc. Mater et magistra: AAS 53
(1961) 453; katekizam, 1881;
Kompendij, 106.

“Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 38; Katekizam, 1888;
Kompendij, 62, 821 134.



""Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Sllicitudo
rei socialis, 36.

3.- Autoritet®

«Svakoj ljudskoj zajednici potrebna
je vlast, kojom se ona upravlja. Ta
vlast nalazi svoj temelj u ljudskoj
naravi. Ona je nuzna za jedinstvo
gradanske zajednice. Zadaca joj je,
koliko je moguce, osigurati opce
dobro drustva» (Katekizam, 1898).

Kako je drustvenost kvaliteta vlastita
ljudskoj naravi, treba zakljuciti da
svaka legitimna vlast dolazi od Boga,
kao tvorca prirode (usp. Rm 13,1;
Katekizam, 1899). Ali «oblik
politickog reZima i izbor voditelja
prepusteni su slobodnoj volji
gradana»'.

Moralni legitimitet vlasti ne proizlazi
od nje same: sluzbenica je BoZja (usp.
Rm 13,4) u pogledu opéeg dobra®.
Oni koji saCinjavaju vlast moraju je
vrSiti poput sluZenja, prakticirati



pravdu koja svakomu pravo dijelj,
izbjegavati favoriziranje i svaki
osobni interes, ne ponasati se
despotski (usp. Katekizam, 1902, 2235
12236).

“«Crkva, kada govori o okolnostima
grijeha ili otkrije kao drustvene
grijehe odredene okolnosti ili
kolektivna ponaSanja (...), osjeca i
izjavljuje da su ovi slucajevi
drustvenog grijeha plod, akumulacija
i koncentracija mnogih osobnih
grijeha. Radi se o najosobnijim
grijesima koji uzrokuju ili pogoduju
nejednakosti ili iskoriStavanju; koji
su u stanju uciniti neSto da se
izbjegnu, ili barem ogranice
odredena drusStvena zla, ali
propustaju to uciniti zbog
nemarnosti, straha i prikrivanja,
zbog podmuklog sudioniStva ili
ravnodusnosti; koji traze utocCiSte u
predpostavljanoj nemogucénosti



mijenjati svijet; i takoder oni koji se
boje napora i Zrtve» (IVAN PAVAOII,
EX. Apost. Reconciliatio et
paenitentia, 2-X11-1984, 16).

“Usp. II VATIKANSKI KONCIL, Const.
Lumen Gentium, 36; IVAN PAVAO II,
Enc. Centesimus annus, 1-V-1991, 38;
Kompendij, 570. Opcenito se radi o
procesu, ne o trenutacnoj promjeni,
koji trpi da Ce vjernici Cesto puta
morati Zivjeti s tim strukturama i
podnositi njihove posljedice, a da se
ne iskvare i ne gube hrabrost da ih
promjene. Dobro se sjetiti
Gospodinovih rijeci: «<Ne molim te da
ih dignes sa svijeta, ve¢ da ih oCuvas
od Zloga» (Iv 17, 15).

“II VATIKANSKI KONCIL, Konst.
Gaudium et spes, 74. Usp. Katekizam,
1901.

P«Vlast se vrsi zakonito samo ako
traZzi opce dobro odredene skupine i
ako se za to sluzi moralno
dopustenim sredstvim. Ako se dogodi



da vladari izdaju nepravedne zakone
ili poduzimaju mjere koje se protive
moralnom redu, te odredbe ne vezu
u savjesti.» (Katekizam, 1903).

«Ako javna vlast moZe, ponekad,
odustati da sprijeci ono $to bi
izazvalo, ako je bilo zabranjeno, vecu
Stetu (usp. SV. TOMA AKVINSK]I,
Summa Theologiae, 1-11, q.96, a.2),
ipak ne moze nikada ozakoniti, kao
pravo pojedinaca —premda bi ovi
bili veé¢ina ¢lanova drustva—,
nanjetu povredu drugim osobama,
nijekanjem njihovog tako temeljnog
prava kao $to je i pravo na Zivot»".

Sto se tice politi¢kih sustava, «Crkva
cijeni sustav demokracije, u mjeri
kojom osigurava sudjelovanje
gradana u politickom pravu izbora i
jamci vladaju¢ima mogucnost
biranja i kontrole nad svojom
vladajucom ekipom» . Demoktatski
poredak Drzave je dio opcega dobra.
Ali «vrijednost demokracije se



odrzava ili pada s vrijednostima koje
utjelovljuje i promice: dostojanstvo
svake ljudske osobe, i poStivanje
njezinih nepovrjedivih prava,
svakako su temeljne i vjeCne
vrijednosti»'®. «Demokracija bez
vrijednosti s lako¢om se pretvara u
totalitarizam»"’.

4.- Opce dobro

Pod pojmom "opce dobro" treba
shvatiti «skup onih uvjeta
druStvenog Zivota koji skupinama i
pojedincima omogucuju da potpunije
ilakSe dodu do vlastitog
savrsenstva»>. Dakle, opce dobro
nije samo materijalni nego i duhovni
poredak (oboje povezano), i sadrzi
«tri bitna elementa» (Katekizam,
1906):

— postivanje osobe i njene slobode®;




IVAN PAVAO II, Enc. Evangelium
vitae, 25-111-1995, 71.

IVAN PAVAO 11, Enc. Centesimus
annus, 46.

"IVAN PAVAO ILEnc. Evangelium
vitae, 70. Papa se naglaSava posebno
pravo na zivot svakog neduznog
ljudskog bica, kojem se
suprostavljaju zakoni o abortusu.

®IVAN PAVAO II, Enc. Centesimus
annus, 46.

** I VATIKANSKI KONCIL, Konst.
Gaudium et spes, 26. Usp. Katekizam,
1906.

'«U ime opéeg dobra javne vlasti su
duZne poStovati temeljna i neotudiva
prava ljudske osobe. Napose, opce
dobro sastoji se u uvjrtima
izvrSavanja naravnih sloboda koje su
nenadomjestive da se ljudski poziv
potpuno razvije» (Katekizam, 1907).



— traZiti drustveno blagostanje i
razvitak ljudske skupine®;

— promicati «mir, tj postojanost i
sigurnost pravednog
poredka» (Katekizam, 1909)>.

U skladu s ¢ovjekovom drustvenom
naravi, dobro svakoga nuzno je u
vezi s op¢im dobrom i ono mora
uvijek biti usmjereno prema
napredovanju osoba (usp.
Katekizam, 1905 i 1912)*.

Podrucje opceg dobra ne moZe biti
samo grad ili drzava. Postoji takoder
«opce zajednicko dobro. Ono zahtjeva
organizaciju zajednice

naroda» (Katekizam, 1911).

5.- Zajednica i transcendentna
dimenzija osobe

Drustvo promatra sve karakteristike
osobe, dakle i njezinu
transcendentnu dimenziju. Puna
istina o ¢ovjeku, odakle potjece



njegova dostojanstvenost, ima li u
sebi sliku i slicnost s Bogom i je 1i
pozvan u zajedni$tvo s Njim*; Zato
«teoloska dimenzija se Cini
potrebnom za interpretaciju i
rjeSenje aktualnih problema ljudskog
suzivota»®,

To objasnjava ispraznost drustvenih
postavku koje zaboravljaju
transcendentnu dimentiju. U stvari,
ateizam —u svojim odredenim
manifestacijama— je jedan od
najmucnijih fenomena naseg
vremena i njegove posljedice su
pogubne za drustveni Zivot”.

*Vlast, po$tujuci nacelo pomaganja i
promicanja privatne poduzetnosti,
mora omoguciti da svatko raspolaze s
onim Sto mu treba za dostojan Zivot:
hrana, odjeca, zdravlje, posao,
obrazovanje i kultura, odgovarajuca
informiranost, itd.; usp.Katekizam,
19081 2211.



*Nije mir samo ako nema rata. Mir
se ne moZe postici bez oCuvanja
ljudskog dostojanstva i dostojanstva
naroda: usp. Katekizam, 2304. Mir
znaci «spokojnost poretka» (SV,
AUGUSTIN, De civitate Dei, 1913). Mir
je djelo pravde: usp. Iz 32, 17. Vlast
mora jamciti poStenim sredstvima,
«Sigurnost drustva i njegovih
Clanova. Na opc¢em dobru se temelji
pravo na zakonitu osobnu i
zajednicku obranu» (Katekizam,
1909).

*«Drustveni poredak i njegov razvoj
moraju biti podredeni ljudskom
dobru (...) a ne obrnuto», (II
VATIKANSKI KONCIL, Enc. Gaudium
et spes, 26).

»Usp. I VATIKANSKI KONCIL, Konst.
Gaudium et spes, 19.

%IVAN PAVAO II, Enc. Centesimus
annus, 55. Usp. II VATIKANSKI
KONCIL, Gaudium et spes, 11141.



*’Usp. IVAN PAVAO II, Enc.
Evangelium vitae, 21-24. Ivan Pavao
IT, nakon Sto je govorio o zabludi
ideologija, dodao je: «Ako se onda
pitamo gdje nastaje to pogresno
poimanje o ljudskoj prirodii o
"subjektinvnosti" drustva, , treba
odgovoriti da je njegov glavni uzrok
ateizam. Upravo u odgovoru na BoZji
poziv, koji proizlazi iz biti stvari, gdje
Covjek postaje svijestan svog
transcendentnog dostojanstva. (...)
Negiranje Boga liSava osobu njenog
temelja i, prema tome, potice je da
organizira druStveni poredak ne
osvrcuci se na dostojanstvo i
odgovornost osobe» (IVAN PAVAO I,
Enc. Centesimus annus, 13).

Ovo je narocito vidljivo danas: gube
se religiozni korjeni zajednice,
odnosi medu njezinim sastavnim
dijelovima postaju sve napetijii
prisilni, jer slabe i k tome se gubi
moralna snaga za ispravno
djelovanje®.



AKko se Zeli da drustveni poredak ima
stabilnu osnovu, potreban mu je
bezuvjetan temelj, koji ne ovisi o
kolebljivim miSljenjima ili o igrama
moci; jedino je Bog apsolutan
temelj*’. Stoga valja izbjegavati
razdvajanja i jos viSe
suprotstavljanje religioznih i
drustvenih dimenzija ljudske osobe®;
Potrebno je uskladiti ova dva
podrucja Covjecje istine, kaja se
isprepliCu i promicCu naizmjence:
bezuvjetno trazenje Boga (Usp.
Katekizam, 358 1 1721; Kompendjj,
109) i briga za bliZnjega i za svijet,
koja se pojacava teocentrickom
dimenzijom™.

Zakljucno, prijeko je potreban
duhovni rast da bi se unaprijedio
razvoj druStva: duhovna obnova se
hrani kontemplacijom. Uistinu,
susret s Bogom u molitvi uvodi u
povijest tajnovitu snagu koja mijenja
srca, potiCe ih na obracenje, a zato je



potrebna energija za preoblikovanje
druStvenih struktura.

Covjek moZe ustrojiti drustvo i,
«organizirati zemlju bez Boga, ali, na
kraju krajeva, bez Boga ne moZe a da
je ne organizira protiv covjeka.
Isklju¢iv humanizam je necovjec¢ni
humanizam» (PAVAO VI, Enc.
Populorum progresio, 26-111-1967, 42).
Usp. IVAN XXIII, Enc. Mater et
magistra: AAS 53 (1961) 452-453; 11
VATIKANSKI KONCIL, Konst.
Gaudium et spes, 21; BENEDIKT XVI,
Enc. Deus caritas est, 25-XII-2005, 42.

»Usp. LEON XIII, Enc. Diuturnum
illud: Acta Leonis XIII, 2 (1882) 277 i
278; PIO XI, Enc. Caritate Christi: AAS
24 (1932) 183-184.

*Tedni «vide kric¢anstvo kao skup
ucenja ili djela milosrda, bez
shvacanja svoje povezanosti s
okolnostima obi¢nog Zivota, stalno



voditi brigu o potrebama drugih i
nastojati ispraviti nepravde. (...)
Drugi —naprotiv— pretpostavljaju
da bi bili humani, moraju prigusiti
neka glavna glediSta krscanske
dogme, i djeluju kao da Zivot molitve
i stalan odnos s Bogom, ustrojavaju
bijeg pred vlastitim odgovornostima i
napustanje svijeta. Zaboravljaju da
na nas je sam Isus poucio da se
ljubav i sluzenje moraju do krajnosti
njegovati. Jedino ako nastojimo
razumjevati misterij BoZje ljubavi, ta
ljubav koja traje sve do smrti,
omogicit e nam da se potpuno
posvetimo drugima, te da ne
dozvolimo da nas pobijede teSkoce ili
ravnodusnost», (SV. JOSEMARIA,
Susret s Kristom, 98).

*'Pstoji duboka «interakcija izmedu
ljubavi prema Bogu i ljubavi prema
bliZnjemu (...). Ako mi u mom Zivotu
nedostaje potpuno kontakt s Bogom,u
bliZnjemu ¢u uvijek gledati samo
nekog drugog, a da ne prepoznam u



njemu sliku boZju. Dapace, ako u
svom Zivotu drugog posve
zanemarim, htijuci biti samo
"sazaljiv" i izvrSiti svoje "vjerske
duzZnosti", usahne i odnos s
Bogom» (BENEDIKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 18). Usp. IVAN PAVAO II,
Enc. Evangelium vitae, 35-36;
Kompendijum, 40.

ZaloZiti se za druStvene promjene,
bez ozbiljnog zalaganja za osobne,
predstavlja iluziju za ¢ovjecanstvo,
koje biva razoCarano i Cesto se nade
u znacajnom slabljenju vitalnosti.
Jedan realisticki «novi drustveni
poredak» koji se moze uvijek
poboljSavati, zahtjeva, istodobno,
povecanje potrebnih tehnickih i
znanstvenih moguc¢nosti*, moralni
odgoj i duhovni Zivot; odatle cCe
proizic¢i obnova institucija i
struktura®. Ne smetnuti s uma, da
zalaganje za izgradnju pravednog
druStvenog poredka oplemenjuje
Covjeka koji to ostvaruje.



6.- Sudjelovanje katolika u javnom
Zivotu

Sudjelovati u igradivanju opceg
dobra, svatko prema polozaju koji
zauzima i ulozi koju obnasaa, je
duZnost «najuZze povezana s
dostojanstvom ljudske

osobe» (Katekizam, 1913). «Nitko nije
obavezan suobraziti se s Cisto
individualistickom etikom»*. Zato
«gradani moraju, koliko je to moguce,
aktivno sudjelovati u javvnom
Zivotu» (Katekizam, 1915)*.

Pravo i duznost sudjelovati u
drustvenom Zivotu proizlazi od
nacela subsidijarnosti: «Drustvena
struktura viSeg reda ne treba se
mijeSati u nutarnji Zivot neke
drustvene skupine nizeg reda,
liSavajuci je njezinih nadleZnosti,
nego je mora jos viSe podrzati kada je
to potrebno i pomoci joj uskladiti
njenu djelatnost s djelatnoScu ostalih



druStvenih sastavnica, s pogledom na
opce dobro»™,

To sudjelovanje se ostvaruje, prije
svega, s odgovornim izvrsavanjem
vlastitih obiteljskih i profesionalnih
duZnosti (usp. Katekizam, 1914) i
obaveza zakonskih pravica (kao,
npr., placanje poreza)*”. Ostvaruje se
i kroz vjezbu krjeposti, posebno
solidarnosti.

Vodeci racuna o medusonnoj
ovisnosti osoba ljudskih skupina,
sudjelovanje u javnom Zivotu mora
se ostvarivati u duhu solidarnosti,
shvacenom kao sebedarje za ostale™.
Solidarnost treba biti svrha i mjerilo
za organizaciju drustva, ne poput
jednostavne moralne Zelje, nego kao
izrazita i zakonita nuzda ljudskoga
bica; u dobroj mjeri, svijetski mir
zavisi od nje (usp. Katekizam, 1039 i
1941)*. Iako solidarnost obuhvaca
sve ljude, ona postaje jos hitnija i
potrebnija Sto su teZe prilike u



kojima ljudi Zive: radi se o
prioritetnoj ljubavi za potrebite (usp.
Katekizam, 1932,2443-2449;
Kompendij, 183-184).

Sto se ti¢e gradana, vjernici imaju
jednake duznosti i prava s onima koji
se nalaze 1 identi¢noj situaciji; Sto se
tiCe katolika, oni imaju vecu
odgovornost (usp. Tt 3,1-2; 1 P
2,13-15)*. Zato «vjernici laici se
nikako ne smiju odreci sudjelovanja
u "politici"»*'.To sudjelovanje je
osobito nuzno da bi se postglo «da
zahtjevi krS¢anskog nauka i Zivota
prozmu drustvenu, politicku i
gospodarsku zbilju» (Katekizam,
899)..

Buduci da, u ne malom broju
slucajeva, civilni zakoni nisu
prilagodeni ucenju Crkve, katolici su
duZni uciniti ono Sto je u njihovoj
mogucnosti, u suradnji s drugim
gradanima dobre volje, da bi se
ispravilo te zakone, uvijek unutar



legitimnih mogucnosti i s ljubavlju.*.
U svakom sluc¢aju su duzni uskladiti
svoje ponasanje s katolickim
ucenjem, premda ih to moZe dovesti
u nepriliku, imajuci u vidu da se
Boga mora sluSati prije nego ljude
(usp. Hch 5,29).

Konacno, katolici trebaju koristiti
svoja bgradanska prave 1 ispunjavati
svoje duznosti; to se tiCe osobito
vjernika laika, koji su pozvani na
posvecivanje svijeta iz nutra s
poduzetnoscu i odgovornoscu, ne
oCekujuci da ¢e Crkvena Hijerarhija
rjeSavati probleme s gradanskim
vlastima ili im predlagati rijeSenja
koja moraju usvojiti®.

Enrique Colom
Osnovna bibliografija:

Katekizam Katolicke Crkve,
1877-1917; 1939-1942; 2234-2249.



Kompendij drustvene doktrine Crkve,
34-43; 149-151; 164-170; 541-574.

Preporuceno Stivo:

SV. JOSEMARIA, Homilija «Krist
Kralj», u Susret s Kristom, 179-187.

KONGREGACIJA ZA ZA NAUK VJERE,
Naucna opaska o nekim pitanjima u
svezi sa sporazumom i ponasanjem
katolika u politickom Zivotu, 24-
XI1-2002.

%«Svaki profesionalni posao zahtjeva
predhodno obrazovanje, a zatim i
stalan napor u svrhu poboljSanja te
spreme i prilagodavanja novo
nastalim prilikama. Taj se zahtjev
sastojl u izrazito posebnoj duznosti
za one Kkoji teZe zauzimai vodece
poloZaje u drustvu, buduci da trebaju
biti pozvani u sluZzbu koja je takoder
vrlo vazna, o kojoj ovisi blagostanje
sviju» (Sv. Josemaria, Razgovori, 90).



*«Boljem svijetu se doprinosi samo
Cineci dobro sada i u prvom licu, sa
Zarom i svugdje gdje je to

moguce» (BENEDIKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 31 b).

11 VATIKANSKI SABOR, Konst.
Gaudium et spes, 30.

¥«Covjek ili drustvo koje ne reagira
na nevolju i na nepravdu, i ne nastoji
je ublaziti, nije Covjek i nije drustvo
po uzoru na ljubav Srca Kristova.
Cuvajuci uvijek veliku slobodu
izradivanja i primjene konkretnih
rjeSenja i prema tome unutar
logi¢nog pluralizma, kr$cani se
moraju medusobno uskladiti u
revnosti za sluZenje covjecCanstvu,
inace njihovo kr$c¢anstvo ne bi bilo
Rije¢ i Zivot Isusov, veé prerusavanje
i prevara pred licem Bozjim i pred
ljudima.» (SV. JOSEMARIA Susret s
Kristom, 167).



*TVAN OAVAO II, Enc. Centesimus
annus, 48. Usp. Katekizam, 1883;
Kompendij, 1861 187.

«Nacelo subsidijarnosti protivi se
svim oblicima kolektivizma. Ono
odreduje granice uplitanju drZave i
nastoji uskladiti odnose izmedu
pojedinaca i druStava. TeZi za
uspostavom istinskog medunarodnog
poredka» (Katekizam, 1885).

Bog «nije htio samome sebi pridrzati
vrSenje svih vlasti. On svakom
stvorenju povjerava zadace koje je
ono sposobno izvrSiti prema
sposobnostima svoje naravi. U taj
nacin upravljanja treba se ugledati u
drustvenom Zivotu. Nacin BozZjeg
ravnjanja svijetom, koji svjedoci o
najdubljem poStivanju ljudske osobe,
trebao bi nadahnjivati mudrost onih
koji upravljaju ljudskim
zajednicama. Oni se moraju vladati
kao sluge bozanske

Providnosti» (Katekizam, 1884).



’Zakonska pravednost je krjepost
koja naginje osobi da dade ono Sto
gradanin duguje u jednakoj mjeri
zajednici: usp. Katekizam, 2411.

«PodloZnost vlasti i suodgovornost za
opcCe dobro sadrZze moralni zahtjev
placanja poreza, vrSenja prava glasa
1 obrane zemlje» (Katekizam, 2240).
«Prijevare i druge smicalice kojima
se neki izvlace od zakonskih
naredaba i propisa drustvene
duZnosti, treba odlu¢no osuditi, jer
su nespojivi sa zahtjevima
pravednosti» (Katekizam, 1916).

*«Radi se o meduovisnosti koja je
shvacena kao presudan sustav
odnosa u aktualnom svijetu, u
gospodarskom, kulturnom,
politickom i religijoznom pogledu, i
prihvacena kao moralna kategorija.
Kada se meduovisnost shvaca tako,
kao moralno i drustveno ponasanje, i
kao "krepost", tada ona odgovara



pojmu solidarnosti» (IVAN PAVAO II,
Enc. Sollicitudo rei socialis, 38).

*Usp. Kompendij, 193-195.

“*Usp. I1 VATIKANSKI SABOR,
Gaudium et spes, 75.

“IVAN PAVAO II, Ex. Ap. Christifideles
laici, 30-XI1-1988, 42.

*Na primjer, «kada nije moguce
izbjeci ili ukinuti u potpunosti zakon
o0 abortusu, saborski zastupnik, ¢ija je
absolutno osobno protivljenje
abortusu jasno i svima poznato,
moZe zakonito dati svoju potporu
upucenim prijedlozima za
ogranicenje Steta tog zakona i time
smanjenja negativnih ucinaka na
podrucju kulture i javnog morala»

(IVAN PAVAO II, Enc.Evangelium
vitae, 73).

*0dgovara laicima, «na vlastitu
inicijativu i bez pasivnog ocekivanja



naloga i direktiva, proZimati
krséanskim duhom mentalitet i
obicaje, zakone i strukture svojih
Zivotnih zajednica» (PAVAO VI, Enc.
Populorum progressio, 81). Usp.II
VATIKANSKI SABOR, Konst. Lumen
gentium, 31; Konst. Gaudium et spes,
43; IVAN PAVAO II, Ex. Ap.
Christifideles laici, 15; Katekizam,
2442.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-29-osoba-i-drustvo/
(20.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-29-osoba-i-drustvo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-29-osoba-i-drustvo/

	TEMA 29. Osoba i društvo

