
opusdei.org

TEMA 29. Osoba i
društvo

Društveni život za ljudsku
osobu nije nešto sporedno,
budući da proizlazi iz jedne
važne dimenzije koja je
inherentna s njegovom naravi:
društvenosti. Ljudsko biće
može rasti i ostvarivati svoj
poziv jedino u savezu s
drugima.

2.12.2012.

1.- Ljudska zajednica



Bog nije stvorio čovjeka kao
«usamljeno biće», već ga je stvorio
kao «društveno biće» (usp. Gn 1,27;
2,18.20.23). Društveni život za
ljudsku osobu nije nešto sporedno,
budući da proizlazi iz jedne važne
dimenzije koja je inherentna s
njegovom naravi: društvenosti.
Ljudsko biće može rasti i ostvarivati
svoj poziv jedino u savezu s drugima.
1.

Ova prirodna društvenost je očitija u
svjetlu vjere, buduči da postoji
izvjesna sličnost između intimnog
života Presvetog Trojstva i zajednice
(opće ujedinjenje, sudioništvo) koja
se treba uspostaviti među ljudima; i
svi su odkupljeni po Kristu i pozvani
jedinstvenom i istom cilju2. Objava
tvrdi da ljudska povezanost mora biti
otvorena čitavom čovječanstvu, bez
iznimke; i mora se okarakterizirati
punom neosnovanošću, jer se u
bližnjemu mnogo jasnije vidi živa



slika Božja, zbog kojeg je potrebno
biti spreman davati se do kraja3.

Dakle, čovjek «je pozvan biti "za"
druge, preopratiti se u dar»4 i ne
ostaje samo kod toga; pozvan je ne
samo biti "s" drugima ili "kraj"
drugih, nego "za" druge, što ima
značiti služiti, ljubiti. Ljudska
sloboda «se smanjuje kada čovjek,
prepuštajući se lagodnom životu,
sebe zatvara u neku blaženu
osamu»5.

Naravna dimenzija i nadnaravna
snaga društvenosti ipak ne znače da
se društeni odnosi smiju prepustiti
čistoj spontanosti: mnoge naravne
osobine ljudskoga bića (npr., način
govora) zahtjevaju odgoj i primjenu
za svoje ispravno izvršenje. Tako s
društvenošći dolazi: potreba za
osobnim i društvenim naporom da bi
se ona razvijala6.

_________________________



1 Usp. II VATIKANSKI KONCIL, 
Gaudium et spes, 24-25;
KONGREGACIJA ZA NAUK VJERE,
Inst. Libertatis conscientia, 32; 
Kompendijum, 110.

2«Biti u zajedništvu s Isusom Kristom
čini nas sudionicima njegova bića "za
sve", i da bi takvi trebali biti.
Obvezuje nas biti na usluzi drugima,
ali samo ako smo u zajedništvu s
Njim možemo stvarno postići da
budemo za druge, za sve»,
(BENEDIKT XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-1007, 28).

3 Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 30-XII-1987, 40.

4 IVAN PAVAO II, Apost. Pismo 
Mulieris dignitatem, 15-VIII-1988, 7.

5 II VATIKANSKI KONCIL, Konst. 
Gaudium et spes, 31.

6 «Ljudska društvenost ne podnosi
automatski zajednicu osoba, dar sebe.



Zbog oholosti i egoizma, čovjek
otkriva u samom sebi klice
nedruštvenosti, individualističkog
smračenja i zlostavljanja
drugog» (Kompendij, 150).

Zajednica se ne ograničava na
političke i trgovačke aspekte, puno su
važniji odnosi temeljeni na duboko
ljudskim aspektima: i za ono što
pripada društvenom prostoru, u prvi
plan je potrebno staviti duhovni
element7. Odatle proizlazi da stvarna
mogućnost izgradnje dostojnog
društva osoba se nalazi u nutarnjem
rastu čovjeka. Ljudska povijest ne
pokreće se neosobnim
determinizmom, nego
međudjelovanjem raznih generacija
osoba, čija slobodna djela izgrađuju
društveni poredak8. Sve to jasno
pokazuje potreba za naročitim
isticanjem duhovnih vrijednosti i
nepristrani odnosi, koji nastaju iz
sklonosti k samodarju, itd. I to kao



pravilo osobnog vladanja tako, i kao
usklađeni obrazac društva.

Zajednica je povezana s drugom
ljudskom karakteristikom: korjenita
jednakost i nebitne razlike osoba. Svi
ljudi posjeduju istu prirodu i isto
porijeklo, otkupljeni su po Kristu i
pozvani da sudjeluju u istom
božanskom blaženstvu: «Svi dakle
uživaju jednako
dostojanstvo» (Katekizam, 1934).
Pokraj ove jednakosti također postoje
razlike, koje valja vrednovati
pozitivno ako nisu nepravedne: «Te
razlike ulaze u Božji naum, jer Bog
hoće da svatko od drugih prima što
mu treba i da oni koji imaju osobite
»talente« upotrebljavaju ih u korist
onih koji sun ih
potrebni» (Katekizam, 1937).

2.- Društvo

Ljudska zajednica se obavlja kroz
uspostavljanje raznih udruga
usmjerenih prema postizanju raznih



ciljeva: «Društvo je skup osoba
organski povezanih načelom
jedinstva koji nadilazi svaku od
njih» (Katekizam, 1880).

Ljudski objekti su mnogostruki,
jednako kao i tipovi povezanosti:
ljubav, rasa, jezik, teritorij, kultura,
itd. Zato postoji široki mozaik
institucija ili udruženja, koja mogu
biti konstitutivna za manji broj osoba
kao obitelj, ili za sve veći broj, prema
raznim postojećim udruženjima,
gradovima, državama i
međunarodnim Zajednicama.

Neke zajednice, kao što su obitelj i
građanska zajednica, neposredno
odgovaraju naravi čovjeka Ona su
mu nužna; također sadrže i kulturne
elemente koji razvijaju ljudsku
prirodu. Druge zajednice pripadaju
slobodnim inicijativama i odgovaraju
nečemu što bi se moglo okvalificirati
kao "socijalizacija"ona izražava i
prirodnu težnju osobe koja se kao



takva mora zaštititi (usp. Katekizam,
1882; Kompendij, 151).

_________________________

7 Usp. BENEDIKT XVI, Enc. Spe salvi, 24
a).

8 «Društvo koje povijesno postoji
izvire iz prepletenosti slobodâ svih
osoba koje međusobno surađuju,
doprinose kroz svoje opcije njegovoj
izgradnji ili
osiromašenju» (Kompendij, 163).

Uska povezanost koja postoji kod
osobe i društvenog života rasvjetljuje
enorman utjecaj društva u osobnom
razvoju, i ljudski nazadak koji sobom
donosi manjkavo organizirano
društvo: ponašanje osoba zavisi, na
neki način, od društvene
organiziranosti, koja je kulturni
produkt za nju bez dovođenja
ljudskog bića na anonimni element
društva9, dobro je napomenuti da
puni razvitak osobe i napredak



društva utječu jedno na drugo10:
između osobne dimenzije i društvene
dimenzije čovjeka ne postoji
suprotstavljanje nego
upotpunjavanje, još više, ako su
dimenzije intimno povezane,
međusobno jačaju.

U ovom smislu, poradi grijeha ljudi,
omogućeno je stvaranje nepravednih
društvenih struktura ili struktura
grijeha11. Ove strukture se
suprotstavljaju ispravnom
društvenom poretku, otežavaju
primjenu krijeposti a olakšavaju
nastanak osobnih grijeha protiv
pravednosti, ljubavi, čistoće, itd.
Mogu postati generalizizani
nemoralni običaji (kao politička i
gospodarska korupcija), ili
nepravedni zakoni (kao oni koji
dopuštaju abortus), itd.12. Strukture
grijeha treba odstraniti i zamijeniti
pravednim strukturama.



Sredstvo od kapitalne važnosti za
odstranjenje nepravednih struktura i
kristijaniziranje profesionalnih
odnosa te čitavog društva, jest
zalaganje za život u skladu s
profesionalnim moralnim pravilima;
takvo zalaganje je uostalom nužan
uvjet za posvećivanje
profesionalnoga rada.

________________________

9«Počelo, subjekt i svrha svih
društvenih institucija jesi im mora
biti ljudska osoba» (II VATIKANSKI
KONCIL, Konst. Gaudium et spes, 25).
Usp. PIO XII, Božićna radioporuka,
24-XII-1942: AAS 35 (1943) 12; IVAN
XXIII, Enc. Mater et magistra: AAS 53
(1961) 453; katekizam, 1881; 
Kompendij, 106.

10Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Sollicitudo
rei socialis, 38; Katekizam, 1888; 
Kompendij, 62, 82 i 134.



11Usp. IVAN PAVAO II, Enc. Sllicitudo
rei socialis, 36.

3.- Autoritet13

«Svakoj ljudskoj zajednici potrebna
je vlast, kojom se ona upravlja. Ta
vlast nalazi svoj temelj u ljudskoj
naravi. Ona je nužna za jedinstvo
građanske zajednice. Zadača joj je,
koliko je moguće, osigurati opće
dobro društva» (Katekizam, 1898).

Kako je društvenost kvaliteta vlastita
ljudskoj naravi, treba zaključiti da
svaka legitimna vlast dolazi od Boga,
kao tvorca prirode (usp. Rm 13,1; 
Katekizam, 1899). Ali «oblik
političkog režima i izbor voditelja
prepušteni su slobodnoj volji
građana»14.

Moralni legitimitet vlasti ne proizlazi
od nje same: službenica je Božja (usp.
Rm 13,4) u pogledu općeg dobra15.
Oni koji sačinjavaju vlast moraju je
vršiti poput služenja, prakticirati



pravdu koja svakomu pravo dijeli,
izbjegavati favoriziranje i svaki
osobni interes, ne ponašati se
despotski (usp. Katekizam, 1902, 2235
i 2236).

___________________________

12«Crkva, kada govori o okolnostima
grijeha ili otkrije kao društvene
grijehe određene okolnosti ili
kolektivna ponašanja (...), osjeća i
izjavljuje da su ovi slučajevi
društvenog grijeha plod, akumulacija
i koncentracija mnogih osobnih
grijeha. Radi se o najosobnijim
grijesima koji uzrokuju ili pogoduju
nejednakosti ili iskorištavanju; koji
su u stanju učiniti nešto da se
izbjegnu, ili barem ograniče
određena društvena zla, ali
propuštaju to učiniti zbog
nemarnosti, straha i prikrivanja,
zbog podmuklog sudioništva ili
ravnodušnosti; koji traže utočište u
predpostavljanoj nemogućnosti



mijenjati svijet; i također oni koji se
boje napora i žrtve» (IVAN PAVAOII,
Ex. Apost. Reconciliatio et
paenitentia, 2-XII-1984, 16).

13Usp. II VATIKANSKI KONCIL, Const. 
Lumen Gentium, 36; IVAN PAVAO II,
Enc. Centesimus annus, 1-V-1991, 38; 
Kompendij, 570. Općenito se radi o
procesu, ne o trenutačnoj promjeni,
koji trpi da će vjernici često puta
morati živjeti s tim strukturama i
podnositi njihove posljedice, a da se
ne iskvare i ne gube hrabrost da ih
promjene. Dobro se sjetiti
Gospodinovih riječi: «Ne molim te da
ih digneš sa svijeta, već da ih očuvaš
od Zloga» (Iv 17, 15).

14II VATIKANSKI KONCIL, Konst. 
Gaudium et spes, 74. Usp. Katekizam,
1901.

15«Vlast se vrši zakonito samo ako
traži opće dobro određene skupine i
ako se za to služi moralno
dopuštenim sredstvim. Ako se dogodi



da vladari izdaju nepravedne zakone
ili poduzimaju mjere koje se protive
moralnom redu, te odredbe ne vežu
u savjesti.» (Katekizam, 1903).

«Ako javna vlast može, ponekad,
odustati da spriječi ono što bi
izazvalo, ako je bilo zabranjeno, veću
štetu (usp. SV. TOMA AKVINSKI, 
Summa Theologiae, I-II, q.96, a.2),
ipak ne može nikada ozakoniti, kao
pravo pojedinaca —premda bi ovi
bili većina članova društva—,
nanjetu povredu drugim osobama,
nijekanjem njihovog tako temeljnog
prava kao što je i pravo na život»16.

Što se tiče političkih sustava, «Crkva
cijeni sustav demokracije, u mjeri
kojom osigurava sudjelovanje
građana u političkom pravu izbora i
jamči vladajućima mogućnost
biranja i kontrole nad svojom
vladajućom ekipom» 17. Demoktatski
poredak Države je dio općega dobra.
Ali «vrijednost demokracije se



održava ili pada s vrijednostima koje
utjelovljuje i promiče: dostojanstvo
svake ljudske osobe, i poštivanje
njezinih nepovrjedivih prava,
svakako su temeljne i vječne
vrijednosti»18. «Demokracija bez
vrijednosti s lakoćom se pretvara u
totalitarizam»19.

4.- Opće dobro

Pod pojmom "opće dobro" treba
shvatiti «skup onih uvjeta
društvenog života koji skupinama i
pojedincima omogućuju da potpunije
i lakše dođu do vlastitog
savršenstva»20. Dakle, opće dobro
nije samo materijalni nego i duhovni
poredak (oboje povezano), i sadrži
«tri bitna elementa» (Katekizam,
1906):

— poštivanje osobe i njene slobode21;

____________________



16IVAN PAVAO II, Enc. Evangelium
vitae, 25-III-1995, 71.

17IVAN PAVAO II, Enc. Centesimus
annus, 46.

18IVAN PAVAO II,Enc. Evangelium
vitae, 7o. Papa se naglašava posebno
pravo na život svakog nedužnog
ljudskog bića, kojem se
suprostavljaju zakoni o abortusu.

19IVAN PAVAO II, Enc. Centesimus
annus, 46.

20 II VATIKANSKI KONCIL, Konst. 
Gaudium et spes, 26. Usp. Katekizam,
1906.

21«U ime općeg dobra javne vlasti su
dužne poštovati temeljna i neotuđiva
prava ljudske osobe. Napose, opće
dobro sastoji se u uvjrtima
izvršavanja naravnih sloboda koje su
nenadomjestive da se ljudski poziv
potpuno razvije» (Katekizam, 1907).



— tražiti društveno blagostanje i
razvitak ljudske skupine22;

— promicati «mir, tj postojanost i
sigurnost pravednog
poredka» (Katekizam, 1909)23.

U skladu s čovjekovom društvenom
naravi, dobro svakoga nužno je u
vezi s općim dobrom i ono mora
uvijek biti usmjereno prema
napredovanju osoba ( usp. 
Katekizam, 1905 i 1912)24.

Područje općeg dobra ne može biti
samo grad ili država. Postoji također
«opće zajedničko dobro. Ono zahtjeva
organizaciju zajednice
naroda» (Katekizam, 1911).

5.- Zajednica i transcendentna
dimenzija osobe

Društvo promatra sve karakteristike
osobe, dakle i njezinu
transcendentnu dimenziju. Puna
istina o čovjeku, odakle potječe



njegova dostojanstvenost, ima li u
sebi sliku i sličnost s Bogom i je li
pozvan u zajedništvo s Njim25; Zato
«teološka dimenzija se čini
potrebnom za interpretaciju i
rješenje aktualnih problema ljudskog
suživota»26.

To objašnjava ispraznost društvenih
postavku koje zaboravljaju
transcendentnu dimentiju. U stvari ,
ateizam —u svojim određenim
manifestacijama— je jedan od
najmučnijih fenomena našeg
vremena i njegove posljedice su
pogubne za društveni život27.

_________________________________

22Vlast, poštujući načelo pomaganja i
promicanja privatne poduzetnosti,
mora omogućiti da svatko raspolaže s
onim što mu treba za dostojan život:
hrana, odjeća, zdravlje, posao,
obrazovanje i kultura, odgovarajuća
informiranost, itd.; usp.Katekizam,
1908 i 2211.



23Nije mir samo ako nema rata. Mir
se ne može postići bez očuvanja
ljudskog dostojanstva i dostojanstva
naroda: usp. Katekizam, 2304. Mir
znači «spokojnost poretka» (SV,
AUGUSTIN, De civitate Dei, 1913). Mir
je djelo pravde: usp. Iz 32, 17. Vlast
mora jamčiti poštenim sredstvima,
«sigurnost društva i njegovih
članova. Na općem dobru se temelji
pravo na zakonitu osobnu i
zajedničku obranu» (Katekizam,
1909).

24«Društveni poredak i njegov razvoj
moraju biti podređeni ljudskom
dobru (...) a ne obrnuto», (II
VATIKANSKI KONCIL, Enc. Gaudium
et spes, 26).

25Usp. II VATIKANSKI KONCIL, Konst. 
Gaudium et spes, 19.

26IVAN PAVAO II, Enc. Centesimus
annus, 55. Usp. II VATIKANSKI
KONCIL, Gaudium et spes, 11 i 41.



27Usp. IVAN PAVAO II, Enc. 
Evangelium vitae, 21-24. Ivan Pavao
II, nakon što je govorio o zabludi
ideologija, dodao je: «Ako se onda
pitamo gdje nastaje to pogrešno
poimanje o ljudskoj prirodi i o
"subjektinvnosti" društva, , treba
odgovoriti da je njegov glavni uzrok
ateizam. Upravo u odgovoru na Božji
poziv, koji proizlazi iz biti stvari, gdje
čovjek postaje svijestan svog
transcendentnog dostojanstva. (...)
Negiranje Boga lišava osobu njenog
temelja i, prema tome, potiče je da
organizira društveni poredak ne
osvrčući se na dostojanstvo i
odgovornost osobe» (IVAN PAVAO II,
Enc. Centesimus annus, 13).

Ovo je naročito vidljivo danas: gube
se religiozni korjeni zajednice,
odnosi među njezinim sastavnim
dijelovima postaju sve napetiji i
prisilni, jer slabe i k tome se gubi
moralna snaga za ispravno
djelovanje28.



Ako se želi da društveni poredak ima
stabilnu osnovu, potreban mu je
bezuvjetan temelj, koji ne ovisi o
kolebljivim mišljenjima ili o igrama
moći; jedino je Bog apsolutan
temelj29. Stoga valja izbjegavati
razdvajanja i još više
suprotstavljanje religioznih i
društvenih dimenzija ljudske osobe30;
Potrebno je uskladiti ova dva
područja čovječje istine, kaja se
isprepliču i promiču naizmjence:
bezuvjetno traženje Boga (Usp. 
Katekizam, 358 i 1721; Kompendij,
109) i briga za bližnjega i za svijet,
koja se pojačava teocentričkom
dimenzijom31.

Zaključno, prijeko je potreban
duhovni rast da bi se unaprijedio
razvoj društva: duhovna obnova se
hrani kontemplacijom. Uistinu,
susret s Bogom u molitvi uvodi u
povijest tajnovitu snagu koja mijenja
srca, potiče ih na obraćenje, a zato je



potrebna energija za preoblikovanje
društvenih struktura.

_______________________________________________

28Čovjek može ustrojiti društvo i,
«organizirati zemlju bez Boga, ali, na
kraju krajeva, bez Boga ne može a da
je ne organizira protiv čovjeka.
Isključiv humanizam je nečovječni
humanizam» (PAVAO VI, Enc. 
Populorum progresio, 26-III-1967, 42).
Usp. IVAN XXIII, Enc. Mater et
magistra: AAS 53 (1961) 452-453; II
VATIKANSKI KONCIL, Konst. 
Gaudium et spes, 21; BENEDIKT XVI,
Enc. Deus caritas est, 25-XII-2005, 42.

29Usp. LEON XIII, Enc. Diuturnum
illud: Acta Leonis XIII, 2 (1882) 277 i
278; PIO XI, Enc. Caritate Christi: AAS
24 (1932) 183-184.

30Jedni «vide kršćanstvo kao skup
učenja ili djela milosrđa, bez
shvaćanja svoje povezanosti s
okolnostima običnog života, stalno



voditi brigu o potrebama drugih i
nastojati ispraviti nepravde. (...)
Drugi —naprotiv— pretpostavljaju
da bi bili humani, moraju prigušiti
neka glavna gledišta kršćanske
dogme, i djeluju kao da život molitve
i stalan odnos s Bogom, ustrojavaju
bijeg pred vlastitim odgovornostima i
napuštanje svijeta. Zaboravljaju da
na nas je sam Isus poučio da se
ljubav i služenje moraju do krajnosti
njegovati. Jedino ako nastojimo
razumjevati misterij Božje ljubavi, ta
ljubav koja traje sve do smrti,
omogićit će nam da se potpuno
posvetimo drugima, te da ne
dozvolimo da nas pobijede teškoće ili
ravnodušnost», (SV. JOSEMARĺA, 
Susret s Kristom, 98).

31Pstoji duboka «interakcija između
ljubavi prema Bogu i ljubavi prema
bližnjemu (...). Ako mi u mom životu
nedostaje potpuno kontakt s Bogom,u
bližnjemu ću uvijek gledati samo
nekog drugog, a da ne prepoznam u



njemu sliku božju. Dapače, ako u
svom životu drugog posve
zanemarim, htijući biti samo
"sažaljiv" i izvršiti svoje "vjerske
dužnosti" , usahne i odnos s
Bogom» (BENEDIKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 18). Usp. IVAN PAVAO II,
Enc. Evangelium vitae, 35-36; 
Kompendijum, 40.

Založiti se za društvene promjene,
bez ozbiljnog zalaganja za osobne,
predstavlja iluziju za čovječanstvo,
koje biva razočarano i često se nađe
u značajnom slabljenju vitalnosti.
Jedan realistički «novi društveni
poredak» koji se može uvijek
poboljšavati, zahtjeva, istodobno,
povećanje potrebnih tehničkih i
znanstvenih mogućnosti32, moralni
odgoj i duhovni život; odatle će
proizići obnova institucija i
struktura33. Ne smetnuti s uma, da
zalaganje za izgradnju pravednog
društvenog poredka oplemenjuje
čovjeka koji to ostvaruje.



6.- Sudjelovanje katolika u javnom
životu

Sudjelovati u igrađivanju općeg
dobra, svatko prema položaju koji
zauzima i ulozi koju obnašaa, je
dužnost «najuže povezana s
dostojanstvom ljudske
osobe» (Katekizam, 1913). «Nitko nije
obavezan suobraziti se s čisto
individualističkom etikom»34. Zato
«građani moraju, koliko je to moguće,
aktivno sudjelovati u javvnom
životu» (Katekizam, 1915)35.

Pravo i dužnost sudjelovati u
društvenom životu proizlazi od
načela subsidijarnosti: «Društvena
struktura višeg reda ne treba se
miješati u nutarnji život neke
društvene skupine nižeg reda,
lišavajući je njezinih nadležnosti,
nego je mora još više podržati kada je
to potrebno i pomoći joj uskladiti
njenu djelatnost s djelatnošću ostalih



društvenih sastavnica, s pogledom na
opće dobro»36.

To sudjelovanje se ostvaruje, prije
svega, s odgovornim izvršavanjem
vlastitih obiteljskih i profesionalnih
dužnosti (usp. Katekizam, 1914) i
obaveza zakonskih pravica (kao,
npr., plaćanje poreza)37.. Ostvaruje se
i kroz vježbu krjeposti, posebno
solidarnosti.

Vodeći računa o međusonnoj
ovisnosti osoba ljudskih skupina,
sudjelovanje u javnom životu mora
se ostvarivati u duhu solidarnosti,
shvaćenom kao sebedarje za ostale38.
Solidarnost treba biti svrha i mjerilo
za organizaciju društva, ne poput
jednostavne moralne želje, nego kao
izrazita i zakonita nužda ljudskoga
bića; u dobroj mjeri, svijetski mir
zavisi od nje (usp. Katekizam, 1039 i
1941)39. Iako solidarnost obuhvaća
sve ljude, ona postaje još hitnija i
potrebnija što su teže prilike u



kojima ljudi žive: radi se o
prioritetnoj ljubavi za potrebite (usp.
Katekizam, 1932,2443-2449; 
Kompendij, 183-184).

Što se tiče građana, vjernici imaju
jednake dužnosti i prava s onima koji
se nalaze i identičnoj situaciji; što se
tiče katolika, oni imaju veću
odgovornost (usp. Tt 3, 1-2; 1 P
2,13-15)40. Zato «vjernici laici se
nikako ne smiju odreći sudjelovanja
u "politici"»41.To sudjelovanje je
osobito nužno da bi se postglo «da
zahtjevi kršćanskog nauka i života
prožmu društvenu, političku i
gospodarsku zbilju» (Katekizam,
899)..

Budući da, u ne malom broju
slučajeva, civilni zakoni nisu
prilagođeni učenju Crkve, katolici su
dužni učiniti ono što je u njihovoj
mogućnosti, u suradnji s drugim
građanima dobre volje, da bi se
ispravilo te zakone, uvijek unutar



legitimnih mogućnosti i s ljubavlju.42.
U svakom slučaju su dužni uskladiti
svoje ponašanje s katoličkim
učenjem, premda ih to može dovesti
u nepriliku, imajući u vidu da se
Boga mora slušati prije nego ljude
(usp. Hch 5,29).

Konačno, katolici trebaju koristiti
svoja bgrađanska prave i ispunjavati
svoje dužnosti; to se tiče osobito
vjernika laika, koji su pozvani na
posvećivanje svijeta iz nutra s
poduzetnošću i odgovornošću, ne
očekujući da će Crkvena Hijerarhija
rješavati probleme s građanskim
vlastima ili im predlagati riješenja
koja moraju usvojiti43.

Enrique Colom

Osnovna bibliografija:

Katekizam Katoličke Crkve,
1877-1917; 1939-1942; 2234-2249.



Kompendij društvene doktrine Crkve,
34-43; 149-151; 164-170; 541-574.

Preporučeno štivo:

SV. JOSEMARĺA, Homilija «Krist
Kralj», u Susret s Kristom, 179-187.

KONGREGACIJA ZA ZA NAUK VJERE, 
Naučna opaska o nekim pitanjima u
svezi sa sporazumom i ponašanjem
katolika u političkom životu, 24-
XI-2002.

_______________________________

32«Svaki profesionalni posao zahtjeva
predhodno obrazovanje, a zatim i
stalan napor u svrhu poboljšanja te
spreme i prilagođavanja novo
nastalim prilikama. Taj se zahtjev
sastoji u izrazito posebnoj dužnosti
za one koji teže zauzimai vodeće
položaje u društvu, budući da trebaju
biti pozvani u službu koja je također
vrlo važna, o kojoj ovisi blagostanje
sviju» (Sv. Josemaría, Razgovori, 90).



33«Boljem svijetu se doprinosi samo
čineći dobro sada i u prvom licu, sa
žarom i svugdje gdje je to
moguće» (BENEDIKT XVI, Enc. Deus
caritas est, 31 b).

34II VATIKANSKI SABOR, Konst. 
Gaudium et spes, 30.

35«Čovjek ili društvo koje ne reagira
na nevolju i na nepravdu, i ne nastoji
je ublažiti, nije čovjek i nije društvo
po uzoru na ljubav Srca Kristova.
Čuvajući uvijek veliku slobodu
izrađivanja i primjene konkretnih
rješenja i prema tome unutar
logičnog pluralizma, kršćani se
moraju međusobno uskladiti u
revnosti za služenje čovječanstvu,
inače njihovo kršćanstvo ne bi bilo
Riječ i Život Isusov, već prerušavanje
i prevara pred licem Božjim i pred
ljudima.» (SV. JOSEMARĺA Susret s
Kristom, 167).



36IVAN OAVAO II, Enc. Centesimus
annus, 48. Usp. Katekizam, 1883; 
Kompendij, 186 i 187.

«Načelo subsidijarnosti protivi se
svim oblicima kolektivizma. Ono
određuje granice uplitanju države i
nastoji uskladiti odnose između
pojedinaca i društava. Teži za
uspostavom istinskog međunarodnog
poredka» (Katekizam, 1885).

Bog «nije htio samome sebi pridržati
vršenje svih vlasti. On svakom
stvorenju povjerava zadaće koje je
ono sposobno izvršiti prema
sposobnostima svoje naravi. U taj
način upravljanja treba se ugledati u
društvenom životu. Način Božjeg
ravnjanja svijetom, koji svjedoči o
najdubljem poštivanju ljudske osobe,
trebao bi nadahnjivati mudrost onih
koji upravljaju ljudskim
zajednicama. Oni se moraju vladati
kao sluge božanske
Providnosti» (Katekizam, 1884).



37Zakonska pravednost je krjepost
koja naginje osobi da dade ono što
građanin duguje u jednakoj mjeri
zajednici: usp. Katekizam, 2411.

«Podložnost vlasti i suodgovornost za
opće dobro sadrže moralni zahtjev
plaćanja poreza, vršenja prava glasa
i obrane zemlje» (Katekizam, 2240).
«Prijevare i druge smicalice kojima
se neki izvlače od zakonskih
naredaba i propisa društvene
dužnosti, treba odlučno osuditi, jer
su nespojivi sa zahtjevima
pravednosti» (Katekizam, 1916).

38«Radi se o međuovisnosti koja je
shvaćena kao presudan sustav
odnosa u aktualnom svijetu, u
gospodarskom, kulturnom,
političkom i religijoznom pogledu, i
prihvaćena kao moralna kategorija.
Kada se međuovisnost shvaća tako,
kao moralno i društveno ponašanje, i
kao "krepost", tada ona odgovara



pojmu solidarnosti» (IVAN PAVAO II,
Enc. Sollicitudo rei socialis, 38).

39Usp. Kompendij, 193-195.

40Usp. II VATIKANSKI SABOR,
Gaudium et spes, 75.

41IVAN PAVAO II, Ex. Ap. Christifideles
laici, 30-XII-1988, 42.

42Na primjer, «kada nije moguće
izbjeći ili ukinuti u potpunosti zakon
o abortusu, saborski zastupnik, čija je
absolutno osobno protivljenje
abortusu jasno i svima poznato,
može zakonito dati svoju potporu
upućenim prijedlozima za
ograničenje štetâ tog zakona i time
smanjenja negativnih učinaka na
području kulture i javnog morala»

(IVAN PAVAO II, Enc.Evangelium
vitae, 73).

43Odgovara laicima, «na vlastitu
inicijativu i bez pasivnog očekivanja



naloga i direktiva, prožimati
kršćanskim duhom mentalitet i
običaje, zakone i strukture svojih
životnih zajednica» (PAVAO VI, Enc. 
Populorum progressio, 81). Usp.II
VATIKANSKI SABOR, Konst. Lumen
gentium, 31; Konst. Gaudium et spes,
43; IVAN PAVAO II, Ex. Ap. 
Christifideles laici, 15; Katekizam,
2442.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-29-osoba-i-drustvo/

(20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-29-osoba-i-drustvo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-29-osoba-i-drustvo/

	TEMA 29. Osoba i društvo

