
opusdei.org

Tema 28: Prva i
druga zapovijed

Prva zapovijed Dekaloga jedini
je mogući temelj za istinski
uspješan ljudski život. Najviši
razlog ljudskog dostojanstva
sastoji se u našem pozivu na
zajedništvo s Bogom. Ljubav
prema Bogu mora uključivati 
ljubav prema onima koje Bog
voli. Druga zapovijed
zabranjuje bilo kakvu
neprikladnu upotrebu Božjeg
imena, a posebno bogohuljenje.

29.12.2023.



Članak poslušajte ovdje.

Prva zapovijed

„Ljubi Jahvu, Boga svojega, svim
srcem svojim, i svom dušom svojom,
i svom snagom svojom” (Pnz 6,5).
Ove riječi Ponovljenog zakona
pozivaju sve muškarce i žene da
vjeruju u Boga, da mu se nadaju i da
ga ljube iznad svega (usp. Katekizam,
2134).

Iako ovu zapovijed obično
izražavamo jezgrovito formulacijom
„Ljubi Boga iznad svega", u
stvarnosti „prva zapovijed obuhvaća
vjeru, nadu i ljubav" (Katekizam,
2086). To je tako jer nam milosrđe
omogućuje ljubav na božanski način.
Ali nije moguće da budemo potaknuti
na ljubav koju Bog zaslužuje, a da ga
istinski ne upoznamo, sa svjetlom
vjere, i da ga ne prepoznamo kao
najviše dobro kojem težimo i za koje
imamo pouzdanje da ga postižemo,
kroz nadu.

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-28-prva-i-druga-zapovijed?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


Sam Isus je potvrdio da je prva
zapovijed „‘Slušaj, Izraele! Gospodin
Bog naš Gospodin je jedini. Zato ljubi
Gospodina Boga svojega iz svega srca
svojega, i iz sve duše svoje, i iz svega
uma svoga, i iz sve snage svoje!’” (Mk
12,28-30). Za život svake osobe bitno
je da ova zapovijed doista zauzme
svoje pravo mjesto: ona je prva
zapovijed, ne samo u redu Deset
zapovijedi, nego i po važnosti za
život svake osobe, jer je jedini
mogući temelj za oblikovanje punog i
autentičnog ljudskog života.

Značenje prve zapovijedi

Naša nam sloboda omogućuje da
postavimo široku paletu ciljeva i da
se krećemo prema njima donošenjem
odluka. Mnogi od ovih ciljeva traže
se kao sredstva za postizanje drugih
ciljeva. Ali uvijek postoji jedan, koji
možemo nazvati konačnim ciljem,
koji ne želimo za neki drugi kraj,
nego za sebe. To je cilj koji svaka



osoba smatra svojim najvećim
dobrom i kojemu podređuje svoj
izbor i težnju za svim posrednim
ciljevima. Osoba donosi odluke i
ponaša se prema tome smatra li da je
nešto približava tom konačnom cilju
ili ne; pogoduju li takvi postupci tom
cilju više ili manje; osoba istim
kriterijima prosuđuje jesu li vrijedni
napori i žrtve koje bi jedni ili drugi
međuciljevi zahtijevali. Konačni cilj
koji svaka osoba izabere određuje
redoslijed ljubavi u njenom životu.

Ali ako netko izabere, ili se ponaša
kao da je izabrao, pogrešan krajnji
cilj, koji nije u stanju ispuniti njegov
život, iako se čini da ga obećava
(slava, bogatstvo, moć...), sve njegove
odluke o međuciljevima su
uvjetovane ovom poremećenom
ljubavlju; a sloboda, podvrgnuta ovoj
laži u svom vršenju, završava
oštećenjem ili čak uništenjem osobe
(usp. na primjer Katekizam, 29).



Jer stvoreni smo po Božjoj mjeri:
„Želja za Bogom zapisana je u srcu
ljudskom, jer je čovjek stvoren od
Boga i za Boga; a Bog nikada ne
prestaje privlačiti čovjeka k sebi.
Samo će u Bogu naći istinu i sreću za
kojom ne prestaje tragati:
‘Dostojanstvo čovjeka prije svega
počiva na činjenici da je pozvan na
zajedništvo s Bogom. Taj poziv na
razgovor s Bogom upućen je čovjeku
čim on nastane. Jer ako čovjek
postoji to je zato što ga je Bog stvorio
kroz ljubav, i kroz ljubav ga nastavlja
održavati u postojanju. Ne može
živjeti potpuno u skladu s istinom
ako slobodno ne prizna tu ljubav i ne
povjeri se svome
Stvoritelju’ (Gaudium et spes,
19,1)” (Katekizam, 27).

Sve naše dobro je u Bogu, i bez Njega
nema istinskog i potpunog dobra. To
je, objektivno, naš krajnji cilj. Iako to
možda ne znamo, ili ponekad ne
razumijemo jasno, samo Bog može



ispuniti našu želju za srećom. A
svaka ljubav koja nas ne vodi Bogu, i
koja nas udaljava od Njega, ujedno je
i izdaja nas samih i osuda na buduću
frustraciju.

Naše je srce stvoreno da ljubi Boga i
da dopusti da bude ispunjeno
njegovom ljubavlju; nema zamjene
ili prave alternative. Stoga jedina
mjera koja je primjerena za
prihvaćanje beskrajne ljubavi koju
nam Bog nudi “sve”: ljubiti svim
srcem, svom dušom, svom snagom.
Ako svome srcu ne damo ljubav po
mjeri njegovih želja, naše će srce
„tražiti osvetu... i umjesto toga će
uzgajati crve" (Sveti Josemaría
Escrivá, Kovačnica, 204).

Ljubav prema Bogu

Ljubav prema Bogu o kojoj govori
Prva zapovijed podrazumijeva:

a) Odabir Njega kao konačnog cilja
svega što odlučimo učiniti. To znači



tražiti sve činiti iz ljubavi prema
Njemu i na Njegovu slavu: „Bilo da
jedete, bilo da pijete, bilo što drugo
činite, sve na slavu Božju činite" (1
Kor 10,31). „Deo omnis gloria. Sva
slava Bogu.”[1] Ne smije biti cilja koji
bi bio draži od ovoga, jer nijedna
ljubav ne zaslužuje biti iznad ljubavi
Božje: „Tko ljubi oca ili majku više
nego mene, nije mene dostojan; i tko
god ljubi sina ili kćer više nego mene,
nije mene dostojan” (Mt 10,37).
Ljubav koja isključuje ili podređuje
ljubav prema Bogu nije autentična ni
dobra.

b) Ispunjavanje njegove volje
djelima: „Neće svaki koji mi govori:
‘Gospodine, Gospodine’ ući u
kraljevstvo nebesko, nego onaj koji
vrši volju Oca mojega koji je na
nebesima” (Mt 7,21). Pozvani smo
vršiti Božju volju i onda kada ona
zahtijeva žrtvu: „neka ne bude moja,
nego tvoja volja“ (Lk 22, 42) –



uvjereni da je to vrijedno jer tu leži
naše najveće dobro.

Božja je volja da budemo sveti (usp. 1
Sol 4,3), da izbliza slijedimo Krista
(usp. Mt 17,5), čineći ono što je
potrebno da živimo prema vodstvu
njegovih zapovijedi (usp. Iv 14:21).
„Želiš li stvarno biti svetac? Obavljaj
malu dužnost svakog trenutka: čini
ono što trebaš činiti i budi u onome
što činiš.” [2]

c) Živjeti sa sviješću da smo dužnici
Bogu – dug djeteta dobrom ocu – i
željeti odgovarati njegovoj ljubavi.
On nas je prvi ljubio, stvorio nas
slobodnima i učinio svojom djecom
(usp. 1 Iv 4,19). Grijeh je odbacivanje
Božje ljubavi (usp. Katekizam, 2094),
ali Bog uvijek oprašta i uvijek nam se
daruje: Božja je logika preobilja. „U
ovome je ljubav, ne da smo mi ljubili
Boga, nego da je on ljubio nas i
poslao svoga Sina kao žrtvu
pomirnicu za naše grijehe” (1 Iv 4,10;



usp. Iv 3,16). Svaki kršćanin može,
zajedno sa svetim Pavlom, reći da me
Krist „ljubio i predao samoga sebe za
mene" (Gal 2,20). „Da bismo
odgovarali tako velikoj ljubavi,
moramo se potpuno predati.”[3] Ovaj
odgovor nije osjećaj, već čin volje koji
može, ali ne mora biti popraćen
osjetnim manifestacijama.

Želja za odgovaranjem na ljubav
dovodi do obveze da na različite
načine [4] njegujemo svoj odnos s
Bogom. Ovaj osobni kontakt s Njim,
zauzvrat, oblikuje i hrani našu
ljubav. Zato prva zapovijed uključuje
različite manifestacije vjere:

– „Klanjanje je prvi stav čovjeka koji
priznaje da je stvorenje pred svojim
Stvoriteljem” (Katekizam, 2628). To je
najtemeljniji stav religije (usp.
Katekizam, 2095). „Gospodinu, Bogu
svome, se klanjaj i njemu jedinome
služi” (Mt 4,10). „Neka vaša molitva
uvijek bude pravi i iskreni čin



klanjanja Bogu.“ [5] Klanjanje Bogu
oslobađa nas od raznih oblika
idolopoklonstva, i danas prisutnih,
koji vode u ropstvo.

– Zahvalnost (usp. Katekizam, 2638),
jer sve što jesmo i što imamo dolazi
od Boga: „Što imaš da nisi primio? A
ako si primio, zašto se hvastaš kao da
nisi primio?” (1 Kor 4,7).

– Molba: za oprost za djela i stavove
koji nas odvajaju od Boga (grijeh); i
za pomoć i drugima, Crkvi i cijelom
čovječanstvu. Isus uključuje ove dvije
vrste molbi u Očenaš. Kršćaninova
molitva prošnje ispunjena je
povjerenjem, jer je to sinovska molba
upućena po Kristu: „Ako što zaištete
od Oca, dat će vam" (Iv 16,23; usp. 1
Iv 5,14- 15).

– Ljubav se očituje i u žrtvi, koja je
prinošenje dobra Bogu kao izraz
unutarnjeg predanja vlastite volje,
odnosno poslušnosti. Krist nas je
otkupio žrtvom križa, koja očituje



svoju savršenu poslušnost Ocu sve do
smrti (usp. Fil 2,8).

– Molitva i žrtva su neodvojivi:
„molitva postaje vrjednija sa
žrtvom.” [6] I jedno i drugo, u svojim
različitim oblicima, dio je štovanja
Boga, koje se naziva latria ili
adoracija. Čin bogoslužja par
excellence je sveta misa, u kojoj sam
Krist prinosi Ocu, po Duhu Svetom,
savršeno klanjanje, zahvalu, molbu
za oproštenje grijeha i prošnju za
njegovu milost. Kršćani, koji smo
krštenjem postali Kristovi članovi,
primili smo sposobnost da se u
Njemu prinesemo, osobito u slavlju
Euharistije. Na taj način dopuštamo
Isusu da uzme naše žrtve i da ih,
sjedinjene sa svojima, prikaže Ocu po
Duhu Svetom (usp. Katekizam, 2100).

– Ljubav prema Bogu treba se
očitovati u dostojanstvu bogoslužja:
obdržavanje liturgijskih propisa
Crkve, “dobrih manira”



pobožnosti[7], briga i čistoća
predmeta namijenjenih božanskom
štovanju. „Ona žena u kući Šimuna
gubavca u Betaniji, koja maže
Učiteljevu glavu dragocjenom
pomašću, podsjeća nas na našu
dužnost da budemo velikodušni u
štovanju Boga. Sva ljepota, bogatstvo
i veličanstvenost malo mi se čine.”[8]

Vjera i nada u Boga

Vjera, nada i ljubav su tri teološke
kreposti (kreposti koje su usmjerene
prema Bogu). Najveća od njih je
ljubav (usp. 1 Kor 13,13), koja vjeri i
nadi daje "oblik" i nadnaravni
"život" (kao što duša daje život tijelu).
Ali milosrđe pretpostavlja vjeru, jer
samo oni koji poznaju Boga – kao
plod svoje slobode – mogu ga ljubiti.
Milosrđe također pretpostavlja nadu,
jer samo oni koji svoju želju za
srećom stave u jedinstvo s Bogom
mogu ga ljubiti. Inače će svaka osoba



voljeti, na vlastitu štetu, ono u što je
stavila svoje želje.

Vjera je Božji dar, svjetlo u
inteligenciji koja nam omogućuje da
spoznamo istinu koju je Bog objavio i
da pristanemo na nju, da je učinimo
svojom. Ta teološka vrlina
podrazumijeva vjerovanje u ono što
je Bog objavio, ali i vjerovanje
samom Bogu koji je to objavio
(pouzdanje u Njega).

Između vjere i razuma nema i ne
može biti suprotnosti. Razum, vođen
svjetlom vjere, neophodan je za
asimilaciju vjere i produbljivanje u
njoj, čineći (da se tako izrazim) Božji
način gledanja na stvarnost sve više i
više našim.

Doktrinarna formacija je važna da bi
se postigla čvrsta vjera i tako
njegovala ljubav prema Bogu i prema
drugima iz ljubavi prema Bogu: za
svetost i apostolat. Život u vjeri je
život podržan i dosljedan vjeri.



Nada je također dar Božji koji nas
navodi da želimo sjedinjenje s Njim,
u čemu se sastoji naša sreća, a da se
ne obeshrabrimo smatrajući je
nedostižnom, jer vjerujemo da će
nam Bog dati to jedinstvo. On će nam
dati, čak i ako ne znamo kako,
sposobnost i sredstva da postignemo
taj cilj (usp. Katekizam, 2090).

Mi kršćani trebamo se „radovati u
nadi” (usp. Rim 12,12), jer ako smo
vjerni, čeka nas nebeska sreća:
viđenje Boga licem u lice (1 Kor
13,12), koje je poznato kao blažena
vizija. „“ko pak djeca, onda i
baštinici, baštinici Božji, a subaštinici
Kristovi, kada doista s njime zajedno
trpimo, da se zajedno s njime i
proslavimo.“ (Rim 8,17). Kršćanski
život je put sreće, ne samo u
budućnosti, nego i na ovoj zemlji. Već
sada, kroz sigurnost koju nam daje
istinska nada, unaprijed “kušamo”
vječnu sreću. Ali dok traje naš
zemaljski život, znamo da je ta sreća



spojiva s boli i s križem. Nada nam
omogućuje živjeti u sigurnosti da se
isplati raditi i trpjeti, iz ljubavi[9],
kako bi se uz našu suradnju ostvarili
prekrasni Božji planovi za naš život.

„Nada ne razočarava! Ne temelji se
na onome što možemo činiti ili biti,
pa čak ni na onome u što vjerujemo.
Njezin temelj, odnosno temelj
kršćanske nade, jest ono u što
možemo biti najvjerniji i najsigurniji,
tj. ljubavi koju sam Bog ima za
svakoga od nas” (papa Franjo, opća
audijencija, 15. veljače 2017.).

Ljubav prema drugima i sebi iz
ljubavi prema Bogu

Odgovarajući na pitanje o prvoj
zapovijedi, koje smo gore spomenuli,
Isus dalje dodaje: „Druga, ovoj slična:
Ljubi svoga bližnjega kao sebe
samoga” (Mt 22,39). Tu zapovijed ne
spominje kao drugu od deset
zapovijedi, već drugu bitnu srž,
zajedno s ljubavlju prema Bogu, koja



uključuje nekoliko zapovijedi
Dekaloga. Isus opisuje ovu zapovijed
kao "poput" prve: razlikuje se od
prve zapovijedi i nije s njom
ekvivalentna ili zamjenjiva, ali je
također neodvojiva od nje. Stoga je
njezina važnost slična onoj prve
zapovijedi.

Ljubav prema Bogu mora uključivati 
ljubav prema onima koje Bog voli.
„Rekne li tko: »Ljubim Boga«, a mrzi
brata svog, lažac je. Jer tko ne ljubi
svoga brata kojega vidi, Boga kojega
ne vidi ne može ljubiti. I ovu
zapovijed imamo od njega: Tko ljubi
Boga, da ljubi i brata svoga.” (1 Iv 4,
20-21). Ne može se ljubiti Boga ako se
ne ljube svi muškarci i žene koje je
Bog stvorio na Božju sliku i priliku i
koje je po milosti pozvao da budu
njegova djeca (usp. Katekizam, 2069).

„Prema svim Božjim sinovima i
kćerima trebamo se ponašati kao
Božja djeca”: [10]



a) Ponašati se kao dijete Božje, kao
drugi Krist. Ljubav prema drugima
ima za pravilo Kristovu ljubav:
„Zapovijed novu dajem vam: ljubite
jedni druge; kao što sam ja ljubio vas,
tako i vi ljubite jedni druge. Po tome
će svi znati da ste moji učenici.” Duh
Sveti je poslan u naša srca da
možemo ljubiti kao djeca Božja,
Kristovom ljubavlju (usp. Rim 5,5).

b) Gledati druge kao djecu Božju i
kao Krista: „Što god učiniste jednome
od ove moje najmanje braće, meni
učiniste” (Mt 25,40). Želeći im
njihovo pravo dobro, ono što Bog
želi: da budu sveti i stoga sretni. Prvo
očitovanje milosrđa je apostolat. Ovo
milosrđe također dovodi do brige za
materijalne potrebe drugih.
Razumjeti – učiniti svojim – njihove
duhovne i materijalne potrebe. Znati
oprostiti. Imajući milosrđe (usp. Mt
5,7). „Ljubav je strpljiva i dobrostiva;
ljubav nije ljubomorna ili hvalisava...
Ljubav ne inzistira na svome; nije



razdražljiva ili ogorčena; ne raduje
se nepravdi” (usp. 1 Kor 13,4-6).
Bratska opomena (usp. Mt 18,15).

Zapovijed „Ljubi bližnjega svoga kao
samoga sebe” (Mt 22,39) također
izražava da postoji ispravna ljubav
prema samom sebi, koja nas navodi
da gledamo na sebe i da se cijenimo
kao što nas cijeni Bog, te da tražimo
dobro koje Bog želi: svetost i, prema
tome, sreću u Njemu.

Tu je i poremećena ljubav prema
sebi, sebičnost, koja nas tjera da
vlastitu volju stavimo iznad Božje, a
vlastite interese iznad služenja
drugima. Ispravna ljubav prema sebi
ne može postojati bez borbe protiv
sebičnosti. Ovaj napor uključuje
samoodricanje, sebedarje Bogu i
drugima. „Hoće li tko za mnom, neka
se odreče samoga sebe, neka uzme
svoj križ i neka ide za mnom. Jer tko
hoće život svoj spasiti, izgubit će ga, a
tko izgubi život svoj poradi mene,



naći će ga” (Mt 16,24-25). Čovjek „ne
može u potpunosti pronaći sebe osim
kroz iskreno darivanje samoga
sebe.”[11]

Grijesi protiv Prve zapovijedi

Grijesi protiv prve zapovijedi su
grijesi protiv teoloških kreposti:

a) Protiv vjere: ateizam,
agnosticizam, namjerna sumnja,
vjerski indiferentizam, krivovjerje,
otpadništvo, raskol itd. (usp.
Katekizam, 2089). Također je
protivno prvoj zapovijedi
dobrovoljno ugrožavanje vlastite
vjere. Protivno štovanju Boga su
svetogrđe, simonija, stanovita
praznovjerja, magija itd. i sotonizam
(usp. Katekizam, 2111-2128).

b) protiv nade: očaj u vlastito
spasenje (usp. Katekizam, 2091), i,
nasuprot tome, pretpostavka da će
božansko milosrđe oprostiti grijehe
bez obraćenja ili kajanja, ili bez



potrebe za sakramentom pokore
(usp. Katekizam, 2092). Također je
suprotno ovoj kreposti polagati nadu
u svoju konačnu sreću u nešto izvan
Boga.

c) Protiv ljubavi prema bližnjemu:
svaki grijeh je suprotan ljubavi
prema bližnjemu, ali izravno protiv
toga je odbacivanje Boga i također
mlakost, što dovodi do toga da ga ne
želimo ozbiljno ljubiti cijelim srcem.

Druga zapovijed

Druga zapovijed Dekaloga glasi: Ne
izgovaraj Božjeg imena uzalud. Ova
nas zapovijed obvezuje na čast i
poštivanje imena Božjega (usp.
Katekizam, 2142), koje se ne smije
izgovarati „osim blagoslivljati, hvaliti
i slaviti” (Katekizam, 2143). U
suprotnom, čovjek gubi, u većoj ili
manjoj mjeri, osjećaj za stvarnost:
zaboravlja tko je Bog i tko je on, i
pada u napast prvoga grijeha
čovječanstva.



„Ime izražava bit i identitet osobe i
smisao života te osobe. Bog ima ime;
on nije anonimna sila« (Katekizam,
203). Međutim, Bog se ne može
obuhvatiti ljudskim pojmovima, niti
postoji ideja koja bi Ga mogla
prikazati, niti ime koje može iscrpno
izraziti božansku bit. Bog je "Svet",
što znači da je apsolutno superioran,
da je iznad svakog stvorenja i da je
transcendentan.

Ipak, kako bismo mogli zazivati Boga
i obraćati mu se osobno, u Starom
zavjetu „Bog se objavljivao postupno
i pod različitim imenima svom
narodu” (Katekizam, 204). Ime koje je
očitovao Mojsiju ukazuje na to da je
Bog biće po biti, da nije primio biće
ni od koga i da sve proizlazi iz Njega:
„Bog reče Mojsiju: 'JA SAM KOJI
JESAM' A on reče: 'Reci ovo narodu
Izraela: 'JA JESAM poslao me k
vama.' . . ovo je moje ime
dovijeka’” (Izl 3,14-15; usp.
Katekizam, 213). Iz poštovanja



prema Božjoj svetosti, izraelski narod
nije izgovarao njegovo ime nego ga je
zamijenio naslovom
"Gospodin" (Adonai na hebrejskom; 
Kyrios na grčkom) (usp. Katekizam,
209). Druga imena za Boga u Starom
zavjetu su: Elohim, što je množina od
"punine" ili "veličine" i prenosi Božju
veličanstvenost; El-Saddai, što znači
moćan, svemoćan.

U Novom zavjetu Bog obznanjuje
tajnu svog unutarnjeg života: da je
On jedan Bog u tri božanske osobe:
Otac, Sin i Duh Sveti. Krist nas uči da
Boga nazivamo "Ocem" (Mt 6,9): 
Abba je neformalan i intiman
hebrejski način da se kaže Otac (usp.
Rim 8,15). Bog je Isusov Otac i
također naš Otac, iako nije Otac na
isti način prema nama kao prema
Kristu. Isus je jedinorođeni Sin, a mi
smo sinovi po posvojenju. Ali ovo
posebno "posvojenje" čini nas istinski
djecom Njegovom (usp. 1 Iv 3,1),
Kristovom braćom i sestrama (Rim



8,29), jer je Duh Sveti poslan u naša
srca i mi sudjelujemo u božanskoj
prirodi (usp. Gal 4,6; 2 Pet 1,4). Mi
smo djeca Božja u Kristu.
Posljedično, Bogu se doista možemo
obraćati s “Oče”, kako savjetuje sveti
Josemaría: „Bog je Otac koji je pun
nježnosti, beskrajne ljubavi. Zovite
ga 'Oče' više puta dnevno i recite mu
– nasamo, u svom srcu – da ga volite,
da ga obožavate, da se osjećate
ponosno i snažno jer ste njegov
sin.”[12]

U molitvi Gospodnjoj molimo: „Sveti
se ime tvoje." Izraz "sveti" ovdje
treba shvatiti u smislu "priznati
svetim, postupati na svet
način" (Katekizam, 2807). To je ono
što činimo kada slavimo, slavimo ili
zahvaljujemo Bogu. Ali riječi "sveti se
ime tvoje" također su jedna od molbi
molitve Gospodnje: izgovarajući ih
molimo da se sveti njegovo ime po
nama, to jest da bismo svojim
životom mogli prinijeti slavu Njemu i



voditi druge k slavlju Gospodina
(usp. Mt 5,16). „Posvećenje njegova
imena među narodima neodvojivo
ovisi o našem životu i našoj
molitvi” (Katekizam, 2814).

Poštivanje Božjeg imena zahtijeva i
poštivanje imena Blažene Djevice
Marije, svetaca i svetih stvarnosti u
kojima je Bog na ovaj ili onaj način
prisutan. Tu prije svega spada Sveta
Euharistija, koja je istinska
prisutnost Isusa Krista, druge Osobe
Presvetog Trojstva, među nama.

Druga zapovijed zabranjuje svaku
neprikladnu upotrebu Božjeg imena
(usp. Katekizam, 2146), a posebno
bogohuljenje, koje se „sastoji u
izricanju protiv Boga – iznutra ili
izvana – riječi mržnje, prijekora ili
prkosa. Također je bogohulno
koristiti se Božjim imenom za
prikrivanje kriminalnih radnji, za
dovođenje naroda u ropstvo, za
mučenje osoba ili njihovo ubijanje.



Bogohuljenje... je samo po sebi teški
grijeh” (Katekizam, 2148).

Druga zapovijed također zabranjuje
krivo zaklinjanje (usp. Katekizam,
2150). Zakleti se znači učiniti Boga
svjedokom onoga što netko potvrđuje
(na primjer, dati jamstvo obećanja ili
svjedočanstva). Dopušteno je položiti
prisegu kada je to potrebno i kada je
položeno s istinom i pravednošću: na
primjer, u suđenju ili pri
preuzimanju službe (usp. Katekizam,
2154). Izvan takvih slučajeva, naš nas
Gospodin uči da se ne zaklinjemo:
„Neka ono što kažeš bude samo ‘Da’
ili ‘Ne’” (usp. Mt 5,37; usp. Jak 5,12;
Katekizam, 2153).

Ime kršćanina

„Čovjek je jedino stvorenje na zemlji
koje je Bog želio za sebe."[13] Čovjek
nije "nešto", već "netko", osoba. „On
je ‘jedino stvorenje na zemlji koje je
Bog htio radi njega samoga’ i samo je
on pozvan da znanjem i ljubavlju



sudjeluje u Božjem životu. Za tu je
svrhu stvoren i to je temeljni razlog
njegova dostojanstva” (Katekizam,
356). U krštenju svaka osoba dobiva
ime koje predstavlja njezinu
neponovljivu jedinstvenost pred
Bogom i drugima (usp. Katekizam,
2156, 2158). Krstiti se također naziva
"krstijanizirati". Pravo ime svakog
krštenika je kršćanin, Kristov
sljedbenik: „U Antiohiji su učenici
[oni koji su se obratili nakon
evangelizacije] prvi put nazvani
kršćanima” (Dj 11,26).

Bog svaku osobu naziva njezinim
imenom (usp. 1 Sam 3,4-10; Iz 43,1;
Ivan 10,3; Djela 9,4). Svakoga voli
osobno. Od svakoga očekuje odgovor
ljubavi: „Ljubi Jahvu, Boga svojega,
svim srcem svojim, i svom dušom
svojom, i svom snagom svojom."
Nitko nas ne može zamijeniti u tom
odgovoru. Sveti Josemaría potiče nas
da razmatramo „mirno, tu božansku
opomenu koja ispunjava dušu



nemirom i koja je u isto vrijeme
slatka kao med iz saća: redemi te et
vocavi te nomine tuo: meus es tu (Iz
43,1) ; Ja sam te otkupio i imenom te
zazvao: moj si! Nemojmo otimati
Bogu ono što mu pripada. Bogu koji
nas je ljubio do te mjere da je za nas
umro, koji nas je odabrao oduvijek,
prije stvaranja svijeta, da budemo
sveti u njegovoj prisutnosti (usp. Ef
1,4)”[14].

Osnovna literatura

Katekizam Katoličke Crkve,
2064-2132.

Katekizam Katoličke Crkve, 203-213;
2142-2195 (prikaz, ostalo).

Benedikt XVI.-Joseph Ratzinger, Isus
iz Nazareta. Iz Krštenje u Jordanu do
Preobraženja (New York: Doubleday,
2007.), 142-145 (poglavlje 5, 2)



Preporučena literatura

Benedikt XVI., Deus Caritas est, 25.
prosinca 2005., 1-18.

Benedikt XVI., Spe Salvi, 30. studenog
2007.

Papa Franjo, Lumen Fidei, 29. lipnja
2013.

Sveti Josemaría, Homilije Živjeti
vjerom, kršćanska nada, snagom
ljubavi, u Božji prijatelji, 190-237.

Sveti Josemaría, Homilija
Upoznavanje Boga, u Prijatelji Božji,
142-153.

[1] Sveti Josemaría, Put, 780.

[2] Isto, 815. Usp. ibid., 933.



[3] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
87.

[4] Usp. Sveti Josemaría, Put, 91.

[5] Sveti Josemaría, Kovačnica, 263.

[6] Sveti Josemaría, Put, 81.

[7] Usp. Isto, 541.

[8] Isto, 527. Usp. Mt 26,6-13.

[9] Usp. Sveti Josemaría, Kovačnica,
26.

[10] Sveti Josemaría, Susret s
Kristom, 36.

[11] Drugi vatikanski sabor, Gaudium
et spes, 24.

[12] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
150.

[13] Drugi vatikanski sabor, Gaudium
et spes, 24.



[14] Sveti Josemaría, Prijatelji Božji,
312.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-28-prva-i-druga-
zapovijed/ (21.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-28-prva-i-druga-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-28-prva-i-druga-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-28-prva-i-druga-zapovijed/

	Tema 28: Prva i druga zapovijed

