opusdei.org

Tema 28: Prva i
druga zapovijed

Prva zapovijed Dekaloga jedini
je moguci temelj za istinski
uspjesSan ljudski zivot. Najvisi
razlog ljudskog dostojanstva
sastojl se u naSem pozivu na
zajednistvo s Bogom. Ljubav
prema Bogu mora ukljucivati
ljubav prema onima koje Bog
voli. Druga zapovijed
zabranjuje bilo kakvu
neprikladnu upotrebu BoZjeg
imena, a posebno bogohuljenje.

29.12.2023.



Clanak poslusajte ovdje.
Prva zapovijed

,Ljubi Jahvu, Boga svojega, svim
srcem svojim, i svom duSom svojom,
1 svom snagom svojom” (Pnz 6,5).
Ove rijeCi Ponovljenog zakona
pozivaju sve muskarce i Zene da
vjeruju u Boga, da mu se nadajuida
ga ljube iznad svega (usp. Katekizam,
2134).

Iako ovu zapovijed obi¢no
izrazavamo jezgrovito formulacijom
»,Ljubi Boga iznad svega", u
stvarnosti ,,prva zapovijed obuhvaca
vjeru, nadu i lJjubav" (Katekizam,
2086). To je tako jer nam milosrde
omogucuje ljubav na bozanski nacin.
Ali nije moguce da budemo potaknuti
na ljubav koju Bog zasluZzuje, a da ga
istinski ne upoznamo, sa svjetlom
vjere, i da ga ne prepoznamo kao
najviSe dobro kojem tezimo i za koje
imamo pouzdanje da ga postiZemao,
kroz nadu.


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-28-prva-i-druga-zapovijed?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

Sam Isus je potvrdio da je prva
zapovijed ,,‘Slusaj, Izraele! Gospodin
Bog nas Gospodin je jedini. Zato ljubi
Gospodina Boga svojega iz svega srca
svojega, 11z sve duSe svoje, 11z svega
uma svoga, 1 iz sve snage svoje!”” (Mk
12,28-30). Za zivot svake osobe bitno
je da ova zapovijed doista zauzme
Svoje pravo mjesto: ona je prva
zapovijed, ne samo u redu Deset
zapovijedi, nego i po vaznosti za
Zivot svake osobe, jer je jedini
moguci temelj za oblikovanje punog i
autenti¢nog ljudskog Zivota.

Znacenje prve zapovijedi

NaSa nam sloboda omogucuje da
postavimo Siroku paletu ciljeva i da
se krecemo prema njima donoSenjem
odluka. Mnogi od ovih ciljeva traze
se kao sredstva za postizanje drugih
ciljeva. Ali uvijek postoji jedan, koji
moZemo nazvati kona¢nim ciljem,
koji ne Zelimo za neki drugi kraj,
nego za sebe. To je cilj koji svaka



osoba smatra svojim najvecim
dobrom i kojemu podreduje svoj
izbor i teznju za svim posrednim
ciljevima. Osoba donosi odluke i
ponasa se prema tome smatra li da je
nesto pribliZava tom konac¢nom cilju
ili ne; pogoduju li takvi postupci tom
cilju viSe ili manje; osoba istim
kriterijima prosuduje jesu li vrijedni
napori i Zrtve koje bi jedni ili drugi
meduciljevi zahtijevali. Konacni cilj
koji svaka osoba izabere odreduje
redoslijed ljubavi u njenom Zivotu.

Ali ako netko izabere, ili se ponasa
kao da je izabrao, pogreSan krajnji
cilj, koji nije u stanju ispuniti njegov
Zivot, iako se Cini da ga obecava
(slava, bogatstvo, moc...), sve njegove
odluke o meduciljevima su
uvjetovane ovom poremecenom
ljubavlju; a sloboda, podvrgnuta ovoj
laZi u svom vrsenju, zavrSava
oStecenjem ili cak uniStenjem osobe
(usp. na primjer Katekizam, 29).



Jer stvoreni smo po BoZjoj mjeri:
,Zelja za Bogom zapisana je u srcu
ljudskom, jer je Covjek stvoren od
Boga iza Boga; a Bog nikada ne
prestaje privlaciti covjeka k sebi.
Samo ¢e u Bogu naci istinu i srecu za
kojom ne prestaje tragati:
‘Dostojanstvo ¢ovjeka prije svega
pociva na Cinjenici da je pozvan na
zajedniStvo s Bogom. Taj poziv na
razgovor s Bogom upucen je covjeku
¢im on nastane. Jer ako Covjek
postoji to je zato Sto ga je Bog stvorio
kroz ljubav, 1 kroz ljubav ga nastavlja
odrzavati u postojanju. Ne moze
Zivjeti potpuno u skladu s istinom
ako slobodno ne prizna tu ljubavine
povjeri se svome

Stvoritelju’ (Gaudium et spes,

19,1)” (Katekizam, 27).

Sve naSe dobro je u Bogu, i bez Njega
nema istinskog i potpunog dobra. To
je, objektivno, na$ krajnji cilj. Iako to
mozda ne znamo, ili ponekad ne
razumijemo jasno, samo Bog moze



ispuniti nasu Zelju za srecom. A
svaka ljubav koja nas ne vodi Bogu, i
koja nas udaljava od Njega, ujedno je
iizdaja nas samih i osuda na buducéu
frustraciju.

NaSe je srce stvoreno da ljubi Boga i
da dopusti da bude ispunjeno
njegovom ljubavlju; nema zamjene
ili prave alternative. Stoga jedina
mjera koja je primjerena za
prihvacanje beskrajne ljubavi koju
nam Bog nudi “sve”: ljubiti svim
srcem, svom duSom, svom snagom.
Ako svome srcu ne damo ljubav po
mjeri njegovih Zelja, nase Ce srce
»traziti osvetu... i umjesto toga ce
uzgajati crve" (Sveti Josemaria
Escriva, Kovacnica, 204).

Ljubav prema Bogu

Ljubav prema Bogu o kojoj govori
Prva zapovijed podrazumijeva:

a) Odabir Njega kao konacnog cilja
svega Sto odlucimo uciniti. To znaci



traziti sve Ciniti iz ljubavi prema
Njemu i na Njegovu slavu: ,Bilo da
jedete, bilo da pijete, bilo Sto drugo
Cinite, sve na slavu BoZju Cinite" (1
Kor 10,31). ,,Deo omnis gloria. Sva
slava Bogu.”[1] Ne smije biti cilja koji
bi bio draZi od ovoga, jer nijedna
ljubav ne zasluzuje biti iznad ljubavi
Bozje: , Tko ljubi oca ili majku vise
nego mene, nije mene dostojan; i tko
god ljubi sina ili kéer viSe nego mene,
nije mene dostojan” (Mt 10,37).
Ljubav koja iskljucuje ili podreduje
ljubav prema Bogu nije autenti¢na ni
dobra.

b) Ispunjavanje njegove volje
djelima: ,Nece svaki koji mi govori:
‘Gospodine, Gospodine’ u¢i u
kraljevstvo nebesko, nego onaj koji
vrsi volju Oca mojega koji je na
nebesima” (Mt 7,21). Pozvani smo
vrSiti BoZju volju i onda kada ona
zahtijeva Zrtvu: ,neka ne bude moja,
nego tvoja volja“ (Lk 22, 42) -



uvjereni da je to vrijedno jer tu lezi
naSe najvece dobro.

BoZja je volja da budemo sveti (usp. 1
Sol 4,3), da izbliza slijedimo Krista
(usp. Mt 17,5), ¢ineci ono S§to je
potrebno da Zivimo prema vodstvu
njegovih zapovijedi (usp. Iv 14:21).
»Zelis i stvarno biti svetac? Obavljaj
malu duznost svakog trenutka: ¢ini
ono Sto trebas ¢initi i budi u onome
Sto Cinis.” [2]

¢) Zivjeti sa svijeS¢u da smo duZnici
Bogu - dug djeteta dobrom ocu -1
Zeljeti odgovarati njegovoj ljubavi.
On nas je prvi Jjubio, stvorio nas
slobodnima i ucinio svojom djecom
(usp. 1 Iv 4,19). Grijeh je odbacivanje
BoZje ljubavi (usp. Katekizam, 2094),
ali Bog uvijek oprasta i uvijek nam se
daruje: BoZja je logika preobilja. ,,U
ovome je ljubav, ne da smo mi ljubili
Boga, nego da je on ljubio nas i
poslao svoga Sina kao Zrtvu
pomirnicu za nase grijehe” (1 Iv 4,10;



usp. Iv 3,16). Svaki krS¢anin moze,
zajedno sa svetim Pavlom, rec¢i da me
Krist ,Jjubio i predao samoga sebe za
mene" (Gal 2,20). ,Da bismo
odgovarali tako velikoj ljubavi,
moramo se potpuno predati.”[3] Ovaj
odgovor nije osjecaj, vec ¢in volje koji
moZe, ali ne mora biti popracen
osjetnim manifestacijama.

Zelja za odgovaranjem na ljubav
dovodi do obveze da na razlicite
nacine [4] njegujemo svoj odnos s
Bogom. Ovaj osobni kontakt s Njim,
zauzvrat, oblikuje i hrani nasu
ljubav. Zato prva zapovijed ukljucuje
razliCite manifestacije vjere:

- ,Klanjanje je prvi stav Covjeka koji
priznaje da je stvorenje pred svojim
Stvoriteljem” (Katekizam, 2628). To je
najtemeljniji stav religije (usp.
Katekizam, 2095). ,,Gospodinu, Bogu
svome, se klanjaj i njemu jedinome
sluzi” (Mt 4,10). ,Neka vasa molitva
uvijek bude pravi i iskreni ¢in



klanjanja Bogu.“ [5] Klanjanje Bogu
oslobada nas od raznih oblika
idolopoklonstva, i danas prisutnih,
koji vode u ropstvo.

— Zahvalnost (usp. Katekizam, 2638),
jer sve Sto jesmo i Sto imamo dolazi
od Boga: ,Sto ima$ da nisi primio? A
ako si primio, zaSto se hvastas kao da
nisi primio?” (1 Kor 4,7).

— Molba: za oprost za djela i stavove
koji nas odvajaju od Boga (grijeh); i
za pomoc i drugima, Crkvi i cijelom
Covjecanstvu. Isus ukljucuje ove dvije
vrste molbi u Ocena$. KrS¢aninova
molitva prosnje ispunjena je
povjerenjem, jer je to sinovska molba
upucena po Kristu: ,,Ako Sto zaiStete
od Oca, dat ¢e vam" (Iv 16,23; usp. 1
Iv 5,14- 15).

— Ljubav se oCituje i u Zrtvi, koja je
prinoSenje dobra Bogu kao izraz
unutarnjeg predanja vlastite volje,
odnosno poslusnosti. Krist nas je
otkupio Zrtvom kriza, koja ocCituje



svoju savrSenu poslusnost Ocu sve do
smrti (usp. Fil 2,8).

— Molitva i Zrtva su neodvojivi:
,molitva postaje vrjednija sa
Zzrtvom.” [6] I jedno i drugo, u svojim
razli¢itim oblicima, dio je Stovanja
Boga, koje se naziva latria ili
adoracija. Cin bogosluzja par
excellence je sveta misa, u kojoj sam
Krist prinosi Ocu, po Duhu Svetom,
savrSeno klanjanje, zahvalu, molbu
za oproStenje grijeha i proSnju za
njegovu milost. Kr$¢ani, koji smo
krStenjem postali Kristovi ¢lanovi,
primili smo sposobnost da se u
Njemu prinesemo, osobito u slavlju
Euharistije. Na taj nacin dopustamo
Isusu da uzme naSse Zrtve i da ih,
sjedinjene sa svojima, prikaze Ocu po
Duhu Svetom (usp. Katekizam, 2100).

— Ljubav prema Bogu treba se
oCitovati u dostojanstvu bogosluZja:
obdrzavanje liturgijskih propisa
Crkve, “dobrih manira”



poboZnosti[7], briga i ¢istoca
predmeta namijenjenih boZanskom
Stovanju. ,,Ona Zena u kuéi Simuna
gubavca u Betaniji, koja maze
Uciteljevu glavu dragocjenom
pomascu, podsjeca nas na nasu
duznost da budemo velikodu$ni u
Stovanju Boga. Sva ljepota, bogatstvo
i veliCanstvenost malo mi se Cine.”[8]

Vjera i nada u Boga

Vjera, nada i ljubav su tri teoloSke
kreposti (kreposti koje su usmjerene
prema Bogu). Najveca od njih je
ljubav (usp. 1 Kor 13,13), koja vjeri i
nadi daje "oblik" i nadnaravni
"Zivot" (kao Sto duSa daje Zivot tijelu).
Ali milosrde pretpostavlja vjeru, jer
samo oni koji poznaju Boga — kao
plod svoje slobode — mogu ga ljubiti.
Milosrde takoder pretpostavlja nadu,
jer samo oni koji svoju Zelju za
srecom stave u jedinstvo s Bogom
mogu ga ljubiti. Inace Ce svaka osoba



voljeti, na vlastitu Stetu, ono u Sto je
stavila svoje Zelje.

Vjera je Bozji dar, svjetlo u
inteligenciji koja nam omogucuje da
spoznamo istinu koju je Bog objavio i
da pristanemo na nju, da je u¢inimo
svojom. Ta teoloska vrlina
podrazumijeva vjerovanje u ono Sto
je Bog objavio, ali i vjerovanje
samom Bogu koji je to objavio
(pouzdanje u Njega).

Izmedu vjere i razuma nema i ne
moZe biti suprotnosti. Razum, voden
svjetlom vjere, neophodan je za
asimilaciju vjere i produbljivanje u
njoj, Cineci (da se tako izrazim) Bozji
nacin gledanja na stvarnost sve vise i
viSe nasim.

Doktrinarna formacija je vazna da bi
se postigla Cvrsta vjera i tako
njegovala ljubav prema Bogu i prema
drugima iz ljubavi prema Bogu: za
svetost i apostolat. Zivot u vjeri je
Zivot podrZan i dosljedan vjeri.



Nada je takoder dar Bozji koji nas
navodi da Zelimo sjedinjenje s Njim,
u ¢cemu se sastoji nasa sreca, a da se
ne obeshrabrimo smatrajudi je
nedostiznom, jer vjerujemo da ce
nam Bog dati to jedinstvo. On ¢e nam
dati, ¢ak i ako ne znamo kako,
sposobnost i sredstva da postignemo
taj cilj (usp. Katekizam, 2090).

Mi krscéani trebamo se ,,radovati u
nadi” (usp. Rim 12,12), jer ako smo
vjerni, Ceka nas nebeska sreca:
videnje Boga licem u lice (1 Kor
13,12), koje je poznato kao blaZena
vizija. ,,“ko pak djeca, onda i
bastinici, bastinici BoZji, a subastinici
Kristovi, kada doista s njime zajedno
trpimo, da se zajedno s njime i
proslavimo.“ (Rim 8,17). Krs¢anski
Zivot je put srecCe, ne samo u
buducnosti, nego i na ovoj zemlji. Vec
sada, kroz sigurnost koju nam daje
istinska nada, unaprijed “kuSamo”
vjeCnu srecu. Ali dok traje nas
zemaljski Zivot, znamo da je ta sreca



spojiva s boli i s krizem. Nada nam
omogucuje Zivjeti u sigurnosti da se
isplati raditi i trpjeti, iz ljubavi[9],
kako bi se uz naSu suradnju ostvarili
prekrasni Bozji planovi za nas zivot.

»,Nada ne razoCarava! Ne temelji se
na onome Sto mozZemo Ciniti ili biti,
pa Cak ni na onome u Sto vjerujemo.
Njezin temelj, odnosno temelj
krs¢anske nade, jest ono u Sto
moZzemo biti najvjerniji i najsigurniji,
tj. ljubavi koju sam Bog ima za
svakoga od nas” (papa Franjo, opca
audijencija, 15. veljacCe 2017.).

Ljubav prema drugima i sebi iz
ljubavi prema Bogu

Odgovarajuci na pitanje o prvoj
zapovijedi, koje smo gore spomenuli,
Isus dalje dodaje: ,,Druga, ovoj slicna:
Ljubi svoga bliZznjega kao sebe
samoga” (Mt 22,39). Tu zapovijed ne
spominje kao drugu od deset
zapovijedi, ve¢ drugu bitnu srz,
zajedno s ljubavlju prema Bogu, koja



ukljucuje nekoliko zapovijedi
Dekaloga. Isus opisuje ovu zapovijed
kao "poput” prve: razlikuje se od
prve zapovijedi i nije s njom
ekvivalentna ili zamjenjiva, ali je
takoder neodvojiva od nje. Stoga je
njezina vaznost slicna onoj prve
zapovijedi.

Ljubav prema Bogu mora ukljucivati
ljubav prema onima koje Bog voli.
»,Rekne li tko: »Ljubim Boga«, a mrzi
brata svog, laZac je. Jer tko ne ljubi
svoga brata kojega vidi, Boga kojega
ne vidi ne moze ljubiti. I ovu
zapovijed imamo od njega: Tko ljubi
Boga, da ljubi i brata svoga.” (1 Iv 4,
20-21). Ne moze se ljubiti Boga ako se
ne ljube svi muskarci i Zene koje je
Bog stvorio na BoZju sliku i priliku i
koje je po milosti pozvao da budu
njegova djeca (usp. Katekizam, 2069).

»~Prema svim BoZjim sinovima i
kcéerima trebamo se ponasati kao
BoZja djeca”: [10]



a) Ponasati se kao dijete Bozje, kao
drugi Krist. Ljubav prema drugima
ima za pravilo Kristovu ljubav:
»,Zapovijed novu dajem vam: ljubite
jedni druge; kao Sto sam ja ljubio vas,
tako i vi Jjubite jedni druge. Po tome
Ce svi znati da ste moji ucenici.” Duh
Sveti je poslan u nasa srca da
moZemo ljubiti kao djeca Bozja,
Kristovom ljubavlju (usp. Rim 5,5).

b) Gledati druge kao djecu Bozju i
kao Krista: ,,Sto god uciniste jednome
od ove moje najmanje brace, meni
uciniste” (Mt 25,40). Zeleéi im
njihovo pravo dobro, ono Sto Bog
Zeli: da budu sveti i stoga sretni. Prvo
oCitovanje milosrda je apostolat. Ovo
milosrde takoder dovodi do brige za
materijalne potrebe drugih.
Razumjeti — u€initi svojim — njihove
duhovne i materijalne potrebe. Znati
oprostiti. Imajuci milosrde (usp. Mt
5,7). ,Ljubav je strpljiva i dobrostiva;
ljubav nije ljubomorna ili hvalisava...
Ljubav ne inzistira na svome; nije



razdrazljiva ili ogorCena; ne raduje
se nepravdi” (usp. 1 Kor 13,4-6).
Bratska opomena (usp. Mt 18,15).

Zapovijed ,,Ljubi bliZnjega svoga kao
samoga sebe” (Mt 22,39) takoder
izraZzava da postoji ispravna ljubav
prema samom sebi, koja nas navodi
da gledamo na sebe i da se cijenimo
kao Sto nas cijeni Bog, te da trazimo
dobro koje Bog Zeli: svetost i, prema
tome, sre¢u u Njemu.

Tu je i poremecena ljubav prema
sebi, sebiCnost, koja nas tjera da
vlastitu volju stavimo iznad BoZje, a
vlastite interese iznad sluZenja
drugima. Ispravna ljubav prema sebi
ne moZe postojati bez borbe protiv
sebi¢nosti. Ovaj napor ukljucuje
samoodricanje, sebedarje Bogu i
drugima. ,,Hoce li tko za mnom, neka
se odrecCe samoga sebe, neka uzme
svoj kriZ i neka ide za mnom. Jer tko
hoce zZivot svoj spasiti, izgubit Ce ga, a
tko izgubi Zivot svoj poradi mene,



naci ¢e ga” (Mt 16,24-25). Covjek ,ne
moZe u potpunosti pronaci sebe osim
kroz iskreno darivanje samoga
sebe.”[11]

Grijesi protiv Prve zapovijedi

Grijesi protiv prve zapovijedi su
grijesi protiv teoloskih kreposti:

a) Protiv vjere: ateizam,
agnosticizam, namjerna sumnja,
vjerski indiferentizam, krivovjerje,
otpadnistvo, raskol itd. (usp.
Katekizam, 2089). Takoder je
protivno prvoj zapovijedi
dobrovoljno ugrozavanje vlastite
vjere. Protivno Stovanju Boga su
svetogrde, simonija, stanovita
praznovjerja, magija itd. i sotonizam
(usp. Katekizam, 2111-2128).

b) protiv nade: ocaj u vlastito
spasenje (usp. Katekizam, 2091), i,
nasuprot tome, pretpostavka da ce
bozansko milosrde oprostiti grijehe
bez obracenja ili kajanja, ili bez



potrebe za sakramentom pokore
(usp. Katekizam, 2092). Takoder je
suprotno ovoj kreposti polagati nadu
u svoju konacnu srecu u nesto izvan
Boga.

c) Protiv Jjubavi prema bliZnjemu:
svaki grijeh je suprotan ljubavi
prema bliZznjemu, ali izravno protiv
toga je odbacivanje Boga i takoder
mlakost, Sto dovodi do toga da ga ne
zelimo ozbiljno Jjubiti cijelim srcem.

Druga zapovijed

Druga zapovijed Dekaloga glasi: Ne
izgovaraj Bozjeg imena uzalud. Ova
nas zapovijed obvezuje na Cast 1
postivanje imena BoZjega (usp.
Katekizam, 2142), koje se ne smije
izgovarati ,,0sim blagoslivljati, hvaliti
1 slaviti” (Katekizam, 2143). U
suprotnom, ¢ovjek gubi, u vecoj ili
manjoj mjeri, osjecaj za stvarnost:
zaboravlja tko je Bog i tko je on, i
pada u napast prvoga grijeha
CovjeCanstva.



,2lme izrazava bit i identitet osobe i
smisao Zivota te osobe. Bog ima ime;
on nije anonimna sila« (Katekizam,
203). Medutim, Bog se ne moZe
obuhvatiti ljudskim pojmovima, niti
postoji ideja koja bi Ga mogla
prikazati, niti ime koje moZe iscrpno
izraziti boZansku bit. Bog je "Svet",
Sto znaci da je apsolutno superioran,
da je iznad svakog stvorenja i da je
transcendentan.

Ipak, kako bismo mogli zazivati Boga
i obracdati mu se osobno, u Starom
zavjetu ,,Bog se objavljivao postupno
i pod razliitim imenima svom
narodu” (Katekizam, 204). Ime koje je
oCitovao Mojsiju ukazuje na to da je
Bog bice po biti, da nije primio bice
ni od koga i da sve proizlazi iz Njega:
»,Bog rece Mojsiju: 'JA SAM KOJI
JESAM' A on rece: 'Reci ovo narodu
Izraela: 'JA JESAM poslao me k
vama.' .. ovo je moje ime

dovijeka’ (Izl 3,14-15; usp.
Katekizam, 213). Iz poStovanja



prema Bozjoj svetosti, izraelski narod
nije izgovarao njegovo ime nego ga je
zamijenio naslovom

"Gospodin" (Adonai na hebrejskom;
Kyrios na grckom) (usp. Katekizam,
209). Druga imena za Boga u Starom
zavjetu su: Elohim, $to je mnoZina od
"punine” ili "veli¢ine" i prenosi Bozju
veli¢anstvenost; El-Saddai, Sto znaci
mocan, svemocan.

U Novom zavjetu Bog obznanjuje
tajnu svog unutarnjeg Zivota: da je
On jedan Bog u tri bozanske osobe:
Otac, Sin i Duh Sveti. Krist nas uci da
Boga nazivamo "Ocem" (Mt 6,9):
Abba je neformalan i intiman
hebrejski nacin da se kaZe Otac (usp.
Rim 8,15). Bog je Isusov Otac i
takoder na$ Otac, iako nije Otac na
isti nacin prema nama kao prema
Kristu. Isus je jedinorodeni Sin, a mi
smo sinovi po posvojenju. Ali ovo
posebno "posvojenje” ¢ini nas istinski
djecom Njegovom (usp. 1 Iv 3,1),
Kristovom bracom i sestrama (Rim



8,29), jer je Duh Sveti poslan u nasa
srca i mi sudjelujemo u bozanskoj
prirodi (usp. Gal 4,6; 2 Pet 1,4). Mi
smo djeca BozZja u Kristu.
Posljedi¢no, Bogu se doista mozZemo
obracati s “Oce”, kako savjetuje sveti
Josemaria: ,Bog je Otac koji je pun
njeznosti, beskrajne ljubavi. Zovite
ga 'Oce' viSe puta dnevno i recite mu
—nasamo, u svom srcu — da ga volite,
da ga obozavate, da se osjecCate
ponosno i snazno jer ste njegov
sin.”[12]

U molitvi Gospodnjoj molimo: ,Sveti
se ime tvoje." Izraz "sveti" ovdje
treba shvatiti u smislu "priznati
svetim, postupati na svet

nacin" (Katekizam, 2807). To je ono
Sto ¢inimo kada slavimo, slavimo ili
zahvaljujemo Bogu. Ali rijecCi "sveti se
ime tvoje" takoder su jedna od molbi
molitve Gospodnje: izgovarajuci ih
molimo da se sveti njegovo ime po
nama, to jest da bismo svojim
zivotom mogli prinijeti slavu Njemu i



voditi druge k slavlju Gospodina
(usp. Mt 5,16). ,Posvecenje njegova
imena medu narodima neodvojivo
ovisi o0 naSem Zivotu i nasoj
molitvi” (Katekizam, 2814).

Postivanje BozZjeg imena zahtijeva i
postivanje imena Blazene Djevice
Marije, svetaca i svetih stvarnosti u
kojima je Bog na ovaj ili onaj nacin
prisutan. Tu prije svega spada Sveta
Euharistija, koja je istinska
prisutnost Isusa Krista, druge Osobe
Presvetog Trojstva, medu nama.

Druga zapovijed zabranjuje svaku
neprikladnu upotrebu Bozjeg imena
(usp. Katekizam, 2146), a posebno
bogohuljenje, koje se ,sastoji u
izricanju protiv Boga - iznutra ili
izvana - rijeCi mrznje, prijekora ili
prkosa. Takoder je bogohulno
koristiti se Bozjim imenom za
prikrivanje kriminalnih radnji, za
dovodenje naroda u ropstvo, za
mucenje osoba ili njihovo ubijanje.



Bogohuljenje... je samo po sebi teSki
grijeh” (Katekizam, 2148).

Druga zapovijed takoder zabranjuje
krivo zaklinjanje (usp. Katekizam,
2150). Zakleti se znaci ucCiniti Boga
svjedokom onoga Sto netko potvrduje
(na primjer, dati jamstvo obecanja ili
svjedoCanstva). Dopusteno je poloziti
prisegu kada je to potrebno i kada je
poloZeno s istinom i pravednos¢u: na
primjer, u sudenju ili pri
preuzimanju sluzbe (usp. Katekizam,
2154). Izvan takvih slucajeva, nas nas
Gospodin uci da se ne zaklinjemo:
,Neka ono Sto kazes bude samo ‘Da’
ili ‘Ne’” (usp. Mt 5,37; usp. Jak 5,12;
Katekizam, 2153).

Ime krSéanina

,Covjek je jedino stvorenje na zemlji
koje je Bog Zelio za sebe."[13] Covjek
nije "nesto", ve¢ "netko", osoba. ,,On
je ‘jedino stvorenje na zemlji koje je
Bog htio radi njega samoga’ i samo je
on pozvan da znanjem i ljubavlju



sudjeluje u BozZjem Zivotu. Za tu je
svrhu stvoren i to je temeljni razlog
njegova dostojanstva” (Katekizam,
356). U krStenju svaka osoba dobiva
ime koje predstavlja njezinu
neponovljivu jedinstvenost pred
Bogom i drugima (usp. Katekizam,
2156, 2158). Krstiti se takoder naziva
"krstijanizirati". Pravo ime svakog
krStenika je krScanin, Kristov
sljedbenik: ,,U Antiohiji su ucenici
[oni koji su se obratili nakon
evangelizacije] prvi put nazvani
krs¢anima” (Dj 11,26).

Bog svaku osobu naziva njezinim
imenom (usp. 1 Sam 3,4-10; 1z 43,1;
Ivan 10,3; Djela 9,4). Svakoga voli
osobno. Od svakoga ocekuje odgovor
ljubavi: ,Ljubi Jahvu, Boga svojega,
svim srcem svojim, i svom dusom
svojom, i svom snagom svojom."
Nitko nas ne moze zamijeniti u tom
odgovoru. Sveti Josemaria potiCe nas
da razmatramo ,,mirno, tu bozansku
opomenu koja ispunjava dusu



nemirom i koja je u isto vrijeme
slatka kao med iz saca: redemi te et
vocavi te nomine tuo: meus es tu (I1z
43,1) ; Ja sam te otkupio i imenom te
zazvao: moj si! Nemojmo otimati
Bogu ono Sto mu pripada. Bogu koji
nas je ljubio do te mjere da je za nas
umro, koji nas je odabrao oduvijek,
prije stvaranja svijeta, da budemo
sveti u njegovoj prisutnosti (usp. Ef
1,4)”[14].

Osnovna literatura

Katekizam Katolicke Crkve,
2064-2132.

Katekizam Katolicke Crkve, 203-213;
2142-2195 (prikaz, ostalo).

Benedikt XVI.-Joseph Ratzinger, Isus
iz Nazareta. Iz Krstenje u Jordanu do
PreobraZenja (New York: Doubleday,
2007.), 142-145 (poglavlje 5, 2)



Preporucena literatura

Benedikt XVI., Deus Caritas est, 25.
prosinca 2005., 1-18.

Benedikt XVI., Spe Salvi, 30. studenog
2007.

Papa Franjo, Lumen Fidei, 29. lipnja
2013.

Sveti Josemaria, Homilije Zivjeti
vjerom, krs¢anska nada, snagom
ljubavi, u BoZji prijatelji, 190-237.

Sveti Josemaria, Homilija
Upoznavanje Boga, u Prijatelji BoZji,
142-153.

[1] Sveti Josemaria, Put, 780.

[2] Isto, 815. Usp. ibid., 933.



[3] Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
87.

[4] Usp. Sveti Josemaria, Put, 91.

[5] Sveti Josemaria, Kovacnica, 263.
[6] Sveti Josemaria, Put, 81.

[7] Usp. Isto, 541.

[8] Isto, 527. Usp. Mt 26,6-13.

[9] Usp. Sveti Josemaria, Kovacnica,
26.

[10] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, 36.

[11] Drugi vatikanski sabor, Gaudium
et spes, 24.

[12] Sveti Josemaria, Prijatelji BoZji,
150.

[13] Drugi vatikanski sabor, Gaudium
et spes, 24.



[14] Sveti Josemaria, Prijatelji Bozji,
312.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-28-prva-i-druga-
zapovijed/ (21.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-28-prva-i-druga-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-28-prva-i-druga-zapovijed/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-28-prva-i-druga-zapovijed/

	Tema 28: Prva i druga zapovijed

