
opusdei.org

TEMA 27. Moralnost
ljudskih čina

«Ljudski čini, tj. čini slobodno
izabrani na osnovu suda
savjesti, moralno su ocjenivi.
Oni su ili dobri ili zli»

4.12.2012.

Moralnost ljudskih čina

«Ljudski čini, tj. čini slobodno
izabrani na osnovu suda savjesti,
moralno su ocjenivi. Oni su ili dobri
ili zli» (Katekizam, 1749). «Rad je
moralno dobar kada se izbor slobode
podudara s istinskim dobrom



čovjeka i tako izražava dragovoljno
svrstavanje osobe prema krajnjem
cilju, tj. samom Bogu»1. «Moralnost
ljudskih čina ovisi:

—o izabranom objektu;

—o namjeravanoj svrsi ili o nakani;

—o okolnostima čina.

Objekt, nakana i okolnosti »izvori« su
ili konstitutivni elementi moralnosti
ljudskih čina» (Katekizam1750). 
Moralni objekt

Moralni objekt «je obližnji cilj
promišljenog izbora koji određuje čin
htijenja osobe koja djeluje»2. Moralna
vrijednost ljudskih čina (bilo da su
dobri ili loši) ovisi prije svega o
podudaranju objekta ili željenog
čina, s dobrom osobe, prema sudu
ispravnog razuma3. Jedino, ako je
ljudski čin dobar za objekt,
"usmjeren " je krajnjem cilju4.



Postoje čini koji su u svojoj
unutrašnjosti zli jer su zli «uvijek i za
same sebe, tj., za svoj objekt,
neovisno o krajnjim namjerama
počinitelja i okolnostima»5.

Pavao VI, osvrnuvši se na
kontraceptivne primjene, naznačio je
da nije nikada dopušteno «učiniti
objektom pozitivnog čina volje, koji
je u sebi nemoralan i time za ljudsku
osobu nedostojan, premda se njime
želi zaštititi ili promovirati
individualno, obiteljsko ili društveno
dobro» (PAVAO VI, Enc. Humanae
vitae, 25-VII-1968, 14).

Proporcionalnost i dosljednost,
pogrešne su teorije o škodljivosti i o
oblikovanju moralnog objekta neke
radnje, prema kojima ga treba
odrediti na temelju "proporcije"
između dobra i zla koje se
preispituje, ili na temelju "posljedica"
koje mogu nastati6.

Nakana



U ljudskom djelovanju «svrha je prvo
čemu je upravljena nakana, i
označuje cilj prema kojemu radnja
teži. Nakana je pokret volje prema
svrsi; ona je okrenuta prema cilju
djelovanja» (Katekizam, 1752)7. Čin
koji je po sebi "usmjerljiv" prema
Bogu, «postiže svoje krajnje i
presudno savršenstvo, kada ga volja
uistinu usmjeri prema Bogu»8.
Nakana subjekta koji djeluje «je bitna
sastojnica za moralnu kvalifikaciju
čina» (Katekizam, 1752).

Nakana «se ne ograničava na
usmjerenje naših pojedinih čina,
nego može i mnogostruke akcije
usmjeriti prema jednom te istom
cilju; može usmjeriti cijeli život
prema konačnom cilju» (Katekizam,
1752)9. «Jedan te isti čin može biti
nadahnut različitim
nakanama» (ibidem).

«Dobra nakana (npr. pomoći
bližnjemu) ne čini dobrim ni



ispravnim neko djelo koje je u sebi
neuredno (kao što su laž ili ogovor.
Svrha ne opravdava
sredstva» (Katekizam, 1753)10.
«Naprotiv, prisutnost zle nakane (kao
npr. častohleplje) čini zlim čin koji, u
sebi, može biti dobar (kao milostinja; 
Mt 6, 2-4)» (Katekizam, 1753).

Na primjer, proporcionalist neće
podržavati da "se može nekoga varati
u dobru svrhu", nego će preispitati je
li prijevara ono što se čini, ili nije. (da
li je "stvarno izabrano" prijevara ili
nije) uzimajući u obzir sve okolnosti i
nakanu. Na kraju bi mogao kazati da
nije prijevara ono što stvarno ono
jest, i mogao bi opravdati taj čin (ili
bilo koji drugi).

Okolnosti

Okolnosti «su drugotni elementi
moralnog čina. One doprinose
povećanju ili smanjenju moralne
dobrote ili zloće (npr. Svota neke
krađe). One mogu smanjiti ili



povećati počiniteljevu odgovornost
(npr. Činiti nešto iz straha od
smrti)» (Katekizam, 1754). Okolnosti
«ne mogu učiniti dobrim ni
ispravnim neki čin koji je u sebi
zao» (ibidem). «Moralno dobar čin
predpostavlja, istodobno, dobrotu
objekta, svrhe i
okolnosti» (Katekizam, 1755)11.

Izravni voljni čini

«Pojedini čin može biti izravno
voljan, kad je posljedica
zanemarivanja onoga što je trebalo
znati ili činiti» (Katekizam, 1736)12.

«Neki se čini mogu podnositi, a da ih
onaj koji ih je prouzročio ne želi; npr.
Iscrpljenost majke uz postelju
bolesnog djeteta. Štetan učinak nije
ubrojiv ako nije željen na kao svrha
ni kao sredstvo čina, kao što može
biti smrt podnesena pri pružanju
pomoći osobi u opasnosti. Da štetan
učinak bude ubrojiv, mora biti
predvidljiv i da ga je onaj koji ga je



uzrokovao mogao izbjeći, npr. U
slučaju ubojstva što ga prouzroči
vozač u pijanom stanju» (Katekizam,
1737).

Kaže se također da je neki čin
ostvaren s "neizravnom voljom" kada
nije bio željen ni kao svrha ni kao
sredstvo za drugu stvar, ali zna se da
prati na potreban način ono što se
želi ostvariti13. Ovo je važno za
moralan život, jer se ponekad događa
da postoje djela koja imaju dva
učinka, dobro i zlo, i može biti
dopušteno ostvariti ih da bi se dobio
dobar učinak (željen izravno), iako se
ne može izbjeći zlo (koje se, prema
tome, želi jedino neizravno).Ponekad
se radi o vrlo delikatnim situacijama,
u kojima je pametno zatražiti savjet
od kompetentne osobe.

Čin je voljan (i, utoliko, upisiv u
grijeh) in causa kada se ne bira za
sebe osobno, ali se često (in multis)
nastavlja neizravno željenim



ponašanjem. Na primjer, tko se ne
suzdržava primjereno od gledanja
opscenih slika, odgovoran je (jer to je
želio in causa) neumjerenosti svojeg
maštanja; tko se bori živjeti u
nazočnosti Božjoj želi in causa djela
ljubavi koja ostvaruje, a da to
prividno nema nakanu učiniti.

Odgovornost

«Sloboda čini čovjeka odgovornim za
vlastite čine u mjeri u kojoj su
voljni» (Katekizam, 1734).Korištenje
volje, uvijek snosi odgovornost pred
Bogom: kod svakog slobodnog čina,
na neki način, prihvaćamo ili
odbijamo volju Božju.
«Napredovanje u krijeposti,
poznavanje dobra i askeza
povećavaju gospodstvo volje nad
vlastitim činima» (Katekizam, 1734).

«Ubrojivost i odgovornost za neki čin
mogu se umanjiti ili poništiti
neznanjem, nepažnjom, nasiljem,
strahom, navikama, neumjerenim



strastima i drugim psihičkim ili
društvenim
čimbenicima» (Katekizam, 1735).

Zasluga

«Izraz "zasluga" općenito označuje 
dužnu naplatu što ga zajednica ili
društvo daje nekom svom članu za
djelo, prosuđeno kao dobro ili zlo,
koje prema tome zaslužuje nagradu
ili kaznu. Zasluga ulazi u red kreposti
pravednosti, po načelu jednakosti
koje joj je pravilo» (Katekizam,
2006)14.

Čovjek, sam po sebi, nema za svoja
dobra djela zasluga pred Bogom
(usp.Katekizam, 2007). Ipak, «naše
posinaštvo nas po milosti čini
sudionicima božanske naravi, ono
nam može, po nezasluženoj
pravednosti Božjoj, pružiti i pravu
zaslugu. To je pravo tek posljedica
milosti, puno pravo na temelju
ljubavi koja nas čini "subaštinicima"
Kristovim i dostojnima da steknemo



obećanu baštinu vječnoga
života» (Katekizam, 2009)15.

«Čovjekova zasluga pred Bogom u
kršćanskom životu počiva na tome
što je Bog slobodno odlučio čovjeka
pridružiti djelu svoje
milosti» (Katekizam, 2008)16.

Francisco Díaz

Temeljna bibliografija

Katekizam Katoličke Crkve,
1749-1761.

Ivan Pavao II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 71-83.

Preporučena literatura

Sv. Josemaría, Homilija Kršćansko
poštivanje osobe injegove slobode u 
Susret s Kristom, 67-72.

_________________



1 IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 72. «Početno
pitanje razgovora mladića s Isusom:
"Učitelju, što dobro moram činiti da
postignem život vječni?" (Mt 19, 16)
ukazuje neposredno na bitnu vezu
između moralne vrijednosti čina i
krajnjeg cilja čovjeka (...). Isusov
odgovor koji upućuje na deset
zapovijedi božjih također pokazuje
da je put do cilja označen
poštivanjem božjih zakona, koji štite
ljudsko dobro. Jedino s dobrom
usklađeni čin može biti put koji vodi
životu» (ibidem)

2 IVAN PAVAO II, Veritatis Splendor,
78. Usp. Katekizam, 1751. Da bismo
znali kakav je moralni objekt nekog
čina, «potrebno je staviti se u
persektivu osobe koja djeluje. U
stvari, objekt željenog čina je
slobodno izabrano vladanje. I ako je
skladan sa razumskim redom,
uzrokom je dobrote volje (...). Tako
dakle, ne može se uzeti kao objekt



određenog moralnog čina, proces ili
događaj fizičkog reda samo, ako se
vrjednjuje dok proizvodi određeno
stanje u vanjskom svijetu» (ibidem).
Ne smije se pobrkati "fizički objekt" s
"moralnim objektom" radnje (ista
fizička radnja može biti objekt raznih
moralnih čina; na pr. rezati
kirurškim skalpelom, može biti
kirurška operacija, ili može biti
ubojstvo).

3 «Moralnost ljudskoga čina ovisi
nadasve i bitno od razumski
izabranog objekta po promišljenoj
volji»(IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 78).

4 Usp. Ibidem, 78 i 79.

5 Ibidem, 80; usp. Katekizam, 1756.
Drugi Vatikanski Koncil bilježi više
primjera: usmjereni prema

6 Ove teorije ne tvrde da «se može
počiniti zlo da bi se zadobilo dobro»,
nego da se ne može reći da postoje



vladanja koja su uvijek zla, jer u
svakom slučaju ovisi o "razmjeru"
među dobrim izlim ponašanjima, ili o
"posljedicama" (usp. IVAN PAVAO II,
Enc. Veritatis splendor, 75).

7Moralni objekt se odnosi na ono što
želi volja s konkretnim činom (na
primjer: ubiti nekoga, dati
milostinju), dok se nakana odnosi na 
zašto želi (na primjer: da stekne
nasljedstvo, da ostavi dobar dojam
pred drugima ili da pomogne
siromahu).

8 IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 78.

9 Na primjer, usluga koju je čini
nekome ima za cilj pomoći
bližnjemu, ali može biti istovremeno
inspirirana ljubavlju prema Bogu
kao krajnjoj svrsi svih naših djela, ili
se može učiniti iz osobog interesa ili
zadovoljiti taštinu (usp. Katekizam,
1752).



10 «Često se događa da čovjek radi s
dobrom nakanom ali bez duhovnog
probitka jer mu nedostaje volja. Na
primjer, netko krade da bi pomogao
siromasima: u ovom slučaju,
kolikogod je nakana dobra, nedostaje
pravičnost volje, jer su djela zla.
Zaključno, dobra nakana ne
odobrava učiniti nijedno zlo djelo.
"Jedni kažu: činimo zlo da bi došlo
dobro. Ovi zaslužuju svoju
osudu" (Rm 3, 8)» (SV.TOMA
AKVINSKI, In duo praecepta caritatis:
Opuscula theologica, II, n. 1168).

ljudskom životu, kao «ubojstva bilo
kojeg roda, genocidi, abortus,
eutanazija i dragovoljno
samoubojstvo»; usmjereni na
integritet ljudske osobe, kao
«sakaćenja, tjelesna i duševna
mučenja, uključno namjere
psihološkog nasilja»; napadaji na
ljudsko dostojanstvo kao «nehunani
uvjeti života, proizvoljna
utamničenja, protjerivanja, ropstvo,



prostitucija, trgovina bijelim robljem
i mladeži; nedostojni uvjeti pod
kojima su radnici tretirani samo kao
sredstvo zarade, a ne kao slobodne i
odgovorne osobe». «Sve te stvari i
druge slične su toliko sramotne da,
korumpirajući ljudsku civilizaciju,
osramoćuju više one koji to
prakticiraju, nego one koji trpe
nepravdu i potpuno su oprečne
dužnom čašćenju Stvoritelja» (II
VATIKANSKI KONCIL, Konst. 
Gaudium et spes, 27).

11Naime, da bi slobodan čin bio
usmjeren prema istinskom krajnjem
cilju, porebno je:

a)da bude u samom sebi usmjerljiv
prema cilju: objektivna dobrota, ili 
objekt moralnoga čina.

b)da bude usmjerljiv prema cilju u 
okolnostima mjesta, vremena, itd., u
kojima se ostvaruje.



c)da ga volja subjekta stvarno upravi
istinskom krajnjem cilju: subjektivna
dobrota, ili nakana.

12«Na primjer, prometna nesreća
izazvana nepoznavanjem prometnih
propisa» (Katekizam,1736).

Za nepoznavanje —razumije se
voljno, kažnjivo— elementarnih
normi prometnih propisa, može se
reći da se neizravno žele posljedice
tog neznanja.

13Na primjer, tko uzima tabletu za
liječenje prehlade, u znanju da će to
izazvati pospanost, ono što izravno
želi je liječiti prehladu, a neizravna je
pospanost. Pravo govoreći, neizravni
učinci nekog djelovanja nisu
"poželjni", nego da se toleriraju ili
dopuštaju ako su neizbježno
ujedinjeni za ono što se mora učiniti.

14Grijeh je, prema tome, odgovornost
koju pred Bogom suzujemo za grijeh,
čineći se tako vrijedni kazne.



15Usp.TRENTINSKI KONCIL: DS 1546.

Kada kršćanin radi dobro, «očinska
djelatnost Božja pretječe svojim
nadahnućem, i na to se čovjekovo
slobodno djelovanje nadovezuje
suradnjom, tako te zasluge za dobra
djela treba pripisati najprije Božjoj
milosti, a onda vjernik

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-27-moralnost-
ljudskih-cina/ (28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-27-moralnost-ljudskih-cina/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-27-moralnost-ljudskih-cina/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-27-moralnost-ljudskih-cina/

	TEMA 27. Moralnost ljudskih čina

