opusdei.org

TEMA 27. Moralnost
ljudskih Cina

«Ljudski €ini, tj. ¢ini slobodno
izabrani na osnovu suda
savjesti, moralno su ocjenivi.
Oni su ili dobri ili zli»

4.12.2012.

Moralnost ljudskih ¢ina

«Ljudski €ini, tj. ¢ini slobodno
izabrani na osnovu suda savjesti,
moralno su ocjenivi. Oni su ili dobri
ili zli» (Katekizam, 1749). «Rad je
moralno dobar kada se izbor slobode
podudara s istinskim dobrom



Covjeka i tako izraZava dragovoljno
svrstavanje osobe prema krajnjem
cilju, tj. samom Bogu»'. «Moralnost
ljudskih ¢ina ovisi:

—o0 izabranom objektu;
—o0 namjeravanoj svrsi ili o nakani;
—o0 okolnostima ¢ina.

Objekt, nakana i okolnosti »izvori« su
ili konstitutivni elementi moralnosti
ljudskih ¢ina» (Katekizam1750).
Moralni objekt

Moralni objekt «je obliZnji cilj
promisljenog izbora koji odreduje ¢in
htijenja osobe koja djeluje»’. Moralna
vrijednost ljudskih ¢ina (bilo da su
dobri ili 10S8i) ovisi prije svega o
podudaranju objekta ili Zeljenog
Cina, s dobrom osobe, prema sudu
ispravnog razuma®. Jedino, ako je
ljudski ¢in dobar za objekt,
"usmjeren " je krajnjem cilju*.



Postoje Cini koji su u svojoj
unutrasnjosti zli jer su zli «uvijek i za
same sebe, tj., za svoj objekt,
neovisno o krajnjim namjerama
pocinitelja i okolnostima»’.

Pavao VI, osvrnuvsi se na
kontraceptivne primjene, naznacio je
da nije nikada dopuSteno «uciniti
objektom pozitivnog ¢ina volje, koji
je u sebi nemoralan i time za ljudsku
osobu nedostojan, premda se njime
individualno, obiteljsko ili drustveno
dobro» (PAVAO VI, Enc. Humanae
vitae, 25-VII-1968, 14).

Proporcionalnost i dosljednost,
pogresne su teorije o Skodljivostiio
oblikovanju moralnog objekta neke
radnje, prema kojima ga treba
odrediti na temelju "proporcije"
izmedu dobra i zla koje se
preispituje, ili na temelju "posljedica”
koje mogu nastati’.

Nakana



U ljudskom djelovanju «svrha je prvo
Cemu je upravljena nakana, i
oznacuje cilj prema kojemu radnja
tezi. Nakana je pokret volje prema
svrsi; ona je okrenuta prema cilju
djelovanja» (Katekizam, 1752)". Cin
koji je po sebi "usmjerljiv" prema
Bogu, «postiZe svoje krajnje i
presudno savrsenstvo, kada ga volja
uistinu usmjeri prema Bogu»®.
Nakana subjekta koji djeluje «je bitna
sastojnica za moralnu kvalifikaciju
Cina» (Katekizam, 1752).

Nakana «se ne ogranicava na
usmjerenje nasih pojedinih ¢ina,
nego moze i mnogostruke akcije
usmjeriti prema jednom te istom
cilju; moZe usmjeriti cijeli Zivot
prema kona¢nom cilju» (Katekizam,
1752)°. «Jedan te isti ¢in mozZe biti
nadahnut razli¢itim

nakanaman» (ibidem).

«Dobra nakana (npr. pomoci
bliZnjemu) ne ¢ini dobrim ni



ispravnim neko djelo koje je u sebi
neuredno (kao Sto su laz ili ogovor.
Svrha ne opravdava

sredstva» (Katekizam, 1753)".
«Naprotiv, prisutnost zle nakane (kao
npr. ¢astohleplje) ¢ini zlim ¢in koji, u
sebi, moZe biti dobar (kao milostinja;
Mt 6, 2-4)» (Katekizam, 1753).

Na primjer, proporcionalist nece
podrzavati da "se moZe nekoga varati
u dobru svrhu", nego Ce preispitati je
li prijevara ono Sto se Cini, ili nije. (da
li je "stvarno izabrano" prijevara ili
nije) uzimajucéi u obzir sve okolnosti i
nakanu. Na kraju bi mogao kazati da
nije prijevara ono S$to stvarno ono
jest, 1 mogao bi opravdati taj ¢in (ili
bilo koji drugi).

Okolnosti

Okolnosti «su drugotni elementi
moralnog ¢ina. One doprinose
povecanju ili smanjenju moralne
dobrote ili zlocCe (npr. Svota neke
krade). One mogu smanyjiti ili



povecati pocCiniteljevu odgovornost
(npr. Ciniti nesto iz straha od
smrti)» (Katekizam, 1754). Okolnosti
«ne mogu uciniti dobrim ni
ispravnim neki ¢in koji je u sebi
zao» (ibidem). «Moralno dobar ¢in
predpostavlja, istodobno, dobrotu
objekta, svrhe 1

okolnosti» (Katekizam, 1755)"".

Izravni voljni ¢ini

«Pojedini ¢in moze biti izravno
voljan, kad je posljedica
zanemarivanja onoga Sto je trebalo
znati ili ¢initi» (Katekizam, 1736)".

«Neki se ¢ini mogu podnositi, a da ih
onaj koji ih je prouzrocio ne Zeli; npr.
Iscrpljenost majke uz postelju
bolesnog djeteta. Stetan ucinak nije
ubrojiv ako nije Zeljen na kao svrha
ni kao sredstvo ¢ina, kao Sto moze
biti smrt podnesena pri pruZanju
pomoci osobi u opasnosti. Da Stetan
ucinak bude ubrojiv, mora biti
predvidljiv i da ga je onaj koji ga je



uzrokovao mogao izbjeci, npr. U
slucaju ubojstva Sto ga prouzroci
vozac u pijanom stanju» (Katekizam,
1737).

KaZe se takoder da je neki ¢in
ostvaren s "neizravnom voljom" kada
nije bio Zeljen ni kao svrha ni kao
sredstvo za drugu stvar, ali zna se da
prati na potreban nacin ono Sto se
Zeli ostvariti". Ovo je vazno za
moralan Zivot, jer se ponekad dogada
da postoje djela koja imaju dva
ucinka, dobro i zlo, i moZe biti
dopusteno ostvariti ih da bi se dobio
dobar ucinak (Zeljen izravno), iako se
ne moze izbjeci zlo (koje se, prema
tome, Zeli jedino neizravno).Ponekad
se radi o vrlo delikatnim situacijama,
u kojima je pametno zatraziti savjet
od kompetentne osobe.

Cin je voljan (i, utoliko, upisiv u
grijeh) in causa kada se ne bira za
sebe osobno, ali se ¢esto (in multis)
nastavlja neizravno Zeljenim



ponasanjem. Na primjer, tko se ne
suzdrzava primjereno od gledanja
opscenih slika, odgovoran je (jer to je
Zelio in causa) neumjerenosti svojeg
mastanja; tko se bori Zivjeti u
nazocnosti BoZjoj Zeli in causa djela
ljubavi koja ostvaruje, a da to
prividno nema nakanu uciniti.

Odgovornost

«Sloboda ¢ini Covjeka odgovornim za
vlastite ¢ine u mjeri u kojoj su
voljni» (Katekizam, 1734).KoriStenje
volje, uvijek snosi odgovornost pred
Bogom: kod svakog slobodnog Cina,
na neki nacin, prihvacamo ili
odbijamo volju BoZju.
«Napredovanje u Kkrijeposti,
poznavanje dobra i askeza
povecavaju gospodstvo volje nad
vlastitim ¢inima» (Katekizam, 1734).

«Ubrojivost 1 odgovornost za neki ¢in
mogu se umanjiti ili ponistiti
neznanjem, nepaznjom, nasiljem,
strahom, navikama, neumjerenim



strastima 1 drugim psihickim ili
drustvenim
¢imbenicima» (Katekizam, 1735).

Zasluga

«Izraz "zasluga" opcenito oznacuje
duZnu naplatu Sto ga zajednica ili
drustvo daje nekom svom Clanu za
djelo, prosudeno kao dobro ili zlo,
koje prema tome zasluZuje nagradu
ili kaznu. Zasluga ulazi u red kreposti
pravednosti, po nacelu jednakosti
koje joj je pravilo» (Katekizam,
2006)".

Covjek, sam po sebi, nema za svoja
dobra djela zasluga pred Bogom
(usp.Katekizam, 2007). Ipak, «nase
posinastvo nas po milosti ¢ini
sudionicima boZanske naravi, ono
nam moze, po nezasluzenoj
pravednosti Bozjoj, pruZiti i pravu
zaslugu. To je pravo tek posljedica
milosti, puno pravo na temelju
ljubavi koja nas €ini "subastinicima"
Kristovim i dostojnima da steknemo



obecanu bastinu vje¢noga
Zivota» (Katekizam, 2009)".

«Covjekova zasluga pred Bogom u
krs¢anskom Zivotu pociva na tome
Sto je Bog slobodno odlucio covjeka
pridruZiti djelu svoje

milosti» (Katekizam, 2008)".

Francisco Diaz
Temeljna bibliografija

Katekizam Katolicke Crkve,
1749-1761.

Ivan Pavao II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 71-83.

Preporucena literatura

Sv. Josemaria, Homilija Krs¢ansko
postivanje osobe injegove slobode u
Susret s Kristom, 67-72.




1 IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 72. «PoCetno
pitanje razgovora mladica s Isusom:
"Ucitelju, Sto dobro moram ciniti da
postignem Zivot vjecni?" (Mt 19, 16)
ukazuje neposredno na bitnu vezu
izmedu moralne vrijednosti ¢ina i
krajnjeg cilja ¢ovjeka (...). Isusov
odgovor koji upucuje na deset
zapovijedi bozjih takoder pokazuje
da je put do cilja oznacen
postivanjem boZjih zakona, koji Stite
ljudsko dobro. Jedino s dobrom
uskladeni ¢in moze biti put koji vodi
Zivotu» (ibidem)

2 IVAN PAVAO 11, Veritatis Splendor,
78. Usp. Katekizam, 1751. Da bismo
znali kakav je moralni objekt nekog
Cina, «potrebno je staviti se u
persektivu osobe koja djeluje. U
stvari, objekt Zeljenog ¢ina je
slobodno izabrano vladanje. I ako je
skladan sa razumskim redom,
uzrokom je dobrote volje (...). Tako
dakle, ne moZe se uzeti kao objekt



odredenog moralnog Cina, proces ili
dogadaj fizickog reda samo, ako se
vrjednjuje dok proizvodi odredeno
stanje u vanjskom svijetu» (ibidem).
Ne smije se pobrkati "fiziCki objekt" s
"moralnim objektom" radnje (ista
fizicka radnja moze biti objekt raznih
moralnih ¢ina; na pr. rezati
kirurskim skalpelom, moze biti
kirur$ka operacija, ili moze biti
ubojstvo).

3 «Moralnost ljudskoga ¢ina ovisi
nadasve i bitno od razumski
izabranog objekta po promisljenoj
volji»(IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 78).

4 Usp. Ibidem, 781 79.

5 Ibidem, 80; usp. Katekizam, 1756.
Drugi Vatikanski Koncil biljezi viSe
primjera: usmjereni prema

6 Ove teorije ne tvrde da «se moze
pociniti zlo da bi se zadobilo dobro»,
nego da se ne moZe reci da postoje



vladanja koja su uvijek zla, jer u
svakom slucaju ovisi o "razmjeru”
medu dobrim izlim ponasanjima, ili o
"posljedicama” (usp. IVAN PAVAO II,
Enc. Veritatis splendor, 75).

7Moralni objekt se odnosi na ono Sto
zeli volja s konkretnim ¢inom (na
primjer: ubiti nekoga, dati
milostinju), dok se nakana odnosi na
zasto Zeli (na primjer: da stekne
nasljedstvo, da ostavi dobar dojam
pred drugima ili da pomogne
siromahu).

8 IVAN PAVAO II, Enc. Veritatis
splendor, 78.

9 Na primjer, usluga koju je ¢ini
nekome ima za cilj pomoci
bliZnjemu, ali moZe biti istovremeno
inspirirana ljubavlju prema Bogu
kao krajnjoj svrsi svih nasih djela, ili
se moze uciniti iz osobog interesa ili
zadovoljiti taStinu (usp. Katekizam,
1752).



10 «Cesto se dogada da ¢ovjek radi s
dobrom nakanom ali bez duhovnog
probitka jer mu nedostaje volja. Na
primjer, netko krade da bi pomogao
siromasima: u ovom slucaju,
kolikogod je nakana dobra, nedostaje
pravicnost volje, jer su djela zla.
Zaklju¢no, dobra nakana ne
odobrava uciniti nijedno zlo djelo.
"Jedni kaZu: ¢inimo zlo da bi doSlo
dobro. Ovi zasluzuju svoju

osudu" (Rm 3, 8)» (SV.TOMA
AKVINSKI, In duo praecepta caritatis:
Opuscula theologica, 11, n. 1168).

ljudskom Zivotu, kao «ubojstva bilo
kojeg roda, genocidi, abortus,
eutanazija i dragovoljno
samoubojstvo»; usmjereni na
integritet ljudske osobe, kao
«sakacenja, tjelesna i duSevna
mucenja, uklju¢no namjere
psiholoskog nasilja»; napadaji na
ljudsko dostojanstvo kao «<nehunani
uvjeti Zivota, proizvoljna
utamnicenja, protjerivanja, ropstvo,



prostitucija, trgovina bijelim robljem
i mladeZi; nedostojni uvjeti pod
kojima su radnici tretirani samo kao
sredstvo zarade, a ne kao slobodne 1
odgovorne osobe». «Sve te stvari i
druge sli¢ne su toliko sramotne da,
korumpirajuci Jjudsku civilizaciju,
osramocuju viSe one koji to
prakticiraju, nego one koji trpe
nepravdu i potpuno su oprecne
duznom c¢ascenju Stvoritelja» (II
VATIKANSKI KONCIL, Konst.
Gaudium et spes, 27).

11Naime, da bi slobodan ¢in bio
usmjeren prema istinskom Kkrajnjem
cilju, porebno je:

a)da bude u samom sebi usmjerljiv
prema cilju: objektivna dobrota, ili
objekt moralnoga Cina.

b)da bude usmjerljiv prema cilju u
okolnostima mjesta, vremena, itd., u
kojima se ostvaruje.



c)da ga volja subjekta stvarno upravi
istinskom krajnjem cilju: subjektivna
dobrota, ili nakana.

12«Na primjer, prometna nesreca
izazvana nepoznavanjem prometnih
propisa» (Katekizam,1736).

Za nepoznavanje —razumije se
voljno, kaZznjivo— elementarnih
normi prometnih propisa, moze se
reci da se neizravno Zele posljedice
tog neznanja.

13Na primjer, tko uzima tabletu za
lijeCenje prehlade, u znanju da cCe to
izazvati pospanost, ono $to izravno
zeli je lijeciti prehladu, a neizravna je
pospanost. Pravo govoreci, neizravni
ucinci nekog djelovanja nisu
"poZeljni”, nego da se toleriraju ili
dopustaju ako su neizbjezno
ujedinjeni za ono Sto se mora uciniti.

“Grijeh je, prema tome, odgovornost
koju pred Bogom suzujemo za grijeh,
Cineci se tako vrijedni kazne.



*Usp. TRENTINSKI KONCIL: DS 1546.

Kada krsc¢anin radi dobro, «o¢inska
djelatnost BoZja pretjeCe svojim
nadahnucem, i na to se covjekovo
slobodno djelovanje nadovezuje
suradnjom, tako te zasluge za dobra
djela treba pripisati najprije BoZzjoj
milosti, a onda vjernik

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-27-moralnost-
ljudskih-cina/ (28.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-27-moralnost-ljudskih-cina/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-27-moralnost-ljudskih-cina/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-27-moralnost-ljudskih-cina/

	TEMA 27. Moralnost ljudskih čina

