opusdei.org

Tema 27: Djelovanje
Duha Svetoga:
milost, teoloske
kreposti 1 zapovijedi

Krscanski Zivot je nas zZivot
djece Bozje u Kristu po Duhu
Svetom. Djelovanje Duha
Svetoga u dusi krS¢anina, osim
Sto daje posvecujucu milost i
bogoslovne kreposti, priopcava
nadahnuca i stvarne milosti, te
ima posebno ocitovanje koje
Crkva naziva darovima Duha
Svetoga. Dekalog sadrZi niz
ozbiljnih duZnosti, ali je takoder
1 prije svega uputa, nauk kako
Zivjeti.



28.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.

Prethodno je obradeno poslanje
Duha Svetoga i njegovo djelovanje u
Crkvi. Sada ¢emo razmotriti
djelovanje Duha Svetoga u zZivotu
krs¢anina i na putu prema svetosti.

Posvecéujuca milost

Krs¢anski Zivot je nas$ Zivot djece
BoZje u Kristu po Duhu Svetom. Kroz
krstenje smo oslobodeni grijeha i
primamo istinsko sudjelovanje u
boZanskoj naravi.[1] Sto znaci
sudjelovanje u bozanskoj prirodi?
MoZe se razumjeti, uvijek unutar
granica naSeg sadasSnjeg znanja,
uzimajuci u obzir da Otac svoju
narav u potpunosti prenosi Sinu i
Duhu Svetom, ali ne stvara druge
"bogove" ili druge osobe kojima u


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-27-djeovanje-duha-svetoga?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

potpunosti prenosi svoju narav. Ipak,
On moZe i Zelio je stvoriti druge
osobe kako bi im "djelomi¢no" prenio
bozansku prirodu, svoju dobrotu i
srecu. Zato govorimo o "sudioniStvu"
u boZanskoj naravi. Ovo sudjelovanje
je posvecujuca milost, koja Covjeka
Cini djetetom BoZjim.

KrScanska svetost je stoga
ukorijenjena u daru Trojedinog Boga
covjecanstvu. Po milosti smo
ukljuCeni u intimnu dinamiku
bozanskog zivota, u kojem svaka
bozanska osoba posjeduje istu narav,
ali na drugaciji nacin, razlika koja
Cini boZanske osobe razliCitima jedne
od drugih. Stoga krS¢anin ima
drugaciji odnos sa svakom od
boZanskih Osoba: Otac nas posvaja
kao svoju djecu, tako da je Sin model
s kojim se poistovje¢ujemo i nasa
“vrata” ulaska u Trojstvo; dok je Duh
Sveti, veza ljubavi izmedu Oca i Sina,
"svjetlo i snaga" koja nas potice da se
poistovjetimo s Kristom kako bismo



zivjeli s Njim za slavu Oca,
ispunjavajuci njegovu volju u svemu

[2].

Posvecujuca milost je stoga puno vise
od Bozje pomoci da se Cine dobra
djela. To je novo Zivotno nacelo,
uzdizanje naSe naravi, gotovo kao da
dobivamo drugu narav, radikalni
pocetak nove vrste Zivota: Zivota
djece BoZje u Kristu po Duhu Svetom.
Druga vrsta milosti, koja se naziva
stvarna milost, je specificna
boZanska pomoc da se ucini dobro
djelo.

Teoloske kreposti

Buduci da ljudska narav ima
sposobnosti koje nam omogucuju
Zivjeti kao ljudska bica, naime
razum, volju, vanjska i unutarnja
osjetila i apetite, boZanski Zivot
omogucen posvetnom milos¢éu
zahtijeva odredene sposobnosti ili,
toCnije, uzdizanje nasih sposobnosti
tako da mogu biti prikladne



bozanskom zivotu u kojem
sudjelujemo. Uzdizanje nasih
ljudskih sposobnosti dolazi kroz
navike prozete posvecujucom
milosSc¢u, a to su tri teoloSke vrline:
vjera, nada i ljubav.

Kompendij Katekizma Katolicke
Crkve kaZe da ,,teoloske kreposti
imaju samoga Boga kao izvor, motiv i
izravni cilj. ProZeti posvecujucom
miloSc¢u, one daju osobi sposobnost
da Zivi u odnosu s Trojstvom. One su
temelj 1 poticajna snaga moralnog
djelovanja krs¢anina i daju Zivot
ljudskim krepostima. One su zalog
prisutnosti i djelovanja Duha Svetoga
u sposobnostima ljudskog bica.”[3]

Ovaj kratki opis sadrzi klju¢ne
znacajke teoloskih kreposti. One su
od Boga dane kreposti, zajedno s
posvecujucom miloS¢u; one imaju
samoga Boga kao svoj cilj,
omogucujuci nam da Ga upoznamo
kao Trojedinog Boga, da Ga Zelimo i



ljubimo; i one upravljaju ljudske
moralne vrline, omogucujuci im da
reguliraju koristenje lJjudskih dobara
na nacin koji je primjeren Zivotu i
stanju djece BoZje, a ne samo s
obzirom na cisto ljudsko dobro.

Krepost vjere

»Vjera je teoloska vrlina kojom
vjerujemo u Boga i sve ono $to nam
je objavio i Sto Crkva predlaZe za
nase vjerovanje jer Bog je sama
Istina. Vjerom se Covjek slobodno
predaje Bogu. Stoga vjernik nastoji
upoznati i vrsiti volju Bozju jer ‘vjera
djeluje kroz ljubav’ (Gal 5,6)” [4].

Vjera je spoznaja koja vodi cijeli Zivot
djece BoZje. Bez vjere nije moguce
Zivjeti kao BoZja djeca, kao Sto se bez
intelektualnog znanja ne bi mogao
Zivjeti ljudski Zivot. Vjera se sastoji u
¢vrstom prianjanju, omogucenom
miloSc¢u, svim istinama koje nam je
Bog objavio, svemu $to nam je Bog
rekao o sebiio svom planu spasenja



za CovjecCanstvo i za svijet, ne zato Sto
su te istine same -ocigledne ili nama
potpuno shvatljive, vec zato Sto ih je
objavio Bog, vrhovna Mudrost i
vrhovna Istina. Po vjeri sudjelujemo
u BoZjoj spoznaji Njega samoga i
svijeta, a ta sudionicka spoznaja
vrhovno je pravilo kr$¢anskog Zivota.

Ali vjera nije samo skup znanja koji
se smatra istinitim. Buduci da se
vjeruje da je Bog nas Stvoritelj i
Spasitelj, vjera pretpostavlja punu
otvorenost nase duSe Bozjem
spasenjskom djelovanju u Kristu, ¢in
povjerenja i predanja BoZjem
djelovanju u nama. Buduci da je
vjera prihvacanje spasenja koje Bog
¢ini u nama, sveti Pavao u¢i da smo
opravdani vjerom, odnosno da nema
drugog spasenja osim onoga koje
nam Bog daje u Kristu, te da nakon
isto¢noga grijeha nema drugi nacin
da budemo pravedni pred Bogom
nego da se otvorimo djelovanju
kojim nas Bog ¢ini pravednima kroz



Krista. Nijedan Covjek se ne moze
opravdati. Zato Crkva uci da je ,vjera
pocetak ljudskog spasenja, temelj i
korijen svakoga opravdanja; bez toga
je nemoguce ugoditi Bogu i dodi do
zajedniStva njegove djece; i kaZe se
da smo besplatno opravdani, jer
nista Sto prethodi opravdanju, bilo
vjera ili djela, ne zasluzuje samu
milost opravdanja; jer ako je milost,
nije viSe po djelima; inace (kako sam
apostol kaze) milost viSe nije
milost.”[5]

Milost i vjera nisu proizvedena
nasSim dobrim djelima, ali jednom
kada su milost i vjera primljene, da
bismo bili spaSeni trebamo Zivjeti
kao BoZja djeca i izbjegavati djela
nespojiva sa Zivotom milosti.

Tko svjesno i namjerno ne prihvaca
BoZju objavu, ¢ini grijeh nevjere.
Krs¢anin koji napusti vjeru ¢ini
otpadniStvo, a onaj koji mijenja ili



iskrivljuje objavljene istine ¢ini
grijeh krivovjerja.

Krepost nade

»,Nada je teoloska krepost kojom od
Boga Zelimo i o¢ekujemo vjecni Zivot
kao svoju srecu, pouzdajucdi se u
Kristova obecanja i oslanjajuci se na
pomoc milosti Duha Svetoga da
bismo to zasluZzili i ustrajali do kraja
naSeg zemaljskog Zivota.” [6]

Krepost nade preobraZzava i uzdize
naSe najdublje Zelje, ¢ineci BoZje
obecano blazenstvo krajnjim
predmetom nasih Zelja, Vrhovnim
Dobrom koje Zelimo radi njega
samoga i radi kojeg se Zeli sve ostalo.
Nada nam omogucuje da svim
ljudskim dobrima i djelatnostima
damo pravu vrijednost: onu koju
imaju da bi postigli blaZenstvo.

Buducdi da se blaZenstvo moZe steci
samo BoZjom miloSc¢u i pomodi,
krepost nade sastoji se od pouzdanja



da ¢e nam Bog uvijek pruziti
potrebnu pomoc za naSe spasenje,
oprastaju¢i nam grijehe kada ga
molimo za oproStenje, dajuc¢i nam
snagu da prevladamo kusnje i
opasnosti, i uvijek nas prati svojom
milosrdnom svemodi.

Oni koji se obeshrabre pri pogledu na
svoje grijehe ili Zivotne poteSkoce, ne
vjerujuci u BozZju dobrotu i milosrde i
njegovu spasenjsku snagu, kao da sve
ovisi o naSoj vlastitoj ljudskoj snazi,
grijeSe iz oCaja. S druge strane, krivi
su oni koji misle da su njihove
ljudske snage i zasluge dovoljne da ih
spase, ili koji misle da im je spas
osiguran njihovom rasom,
Cinjenicom da su katolici ili krsteni,
ili iz drugih razloga, te stoga
zanemaruju sredstva spasenja koja je
Bog uspostavio i koje je ponudila
Crkva.

Krepost ljubavi



»,Milosrde je teoloSka krepost kojom
ljubimo Boga iznad svega, a bliZnjega
kao samoga sebe iz ljubavi prema
Bogu. Isus Cini ljubav novom
zapovijedi, puninom zakona. To je
'veza savrSenstva' (Kol 3,14) i temelj
drugih vrlina kojima daje zivot,
nadahnuce i red: Bez ljubavi 'nista
sam' (1 Kor 13: 2-3).”[7]

Milosrde se prije svega sastoji u
ljubavi prema Bogu kao Vrhovnom
dobru iznad svega. To je ljubav
prema prijateljstvu, koja nas
ujedinjuje s Njim i kao takva
ukljuCuje odredenu uzajamnost:
volimo Boga i znamo da nas On voli,
a volimo ga kao odgovor na ljubav
kojom nas On ljubi. Duh Sveti se
naziva nestvorena ljubav, a stvorena
ljubav koju posjedujemo glavni je
ucinak njegova djelovanja u nasoj
dusi. Nekako kroz krepost milosrda
ljubimo Boga bozanskom ljubavlju,
ljubavlju koju Duh Sveti stavlja u
nasu dusu. Milosrde nas poticCe da



upoznamo Boga, da se trudimo vrSiti
njegovu volju s punom dostupnoscu,
kao $to je €inio Krist[8], da lJjubimo
bliZnjega iz ljubavi prema Bogu, tj.
da ljubimo druge kao Sto ih Bog ljubi,
1 da se prema stvarima odnosimo u
skladu s vrijednosti koju imaju
prema BozZjem planu.

To je takoder oblik, pokretacka snaga
1 korijen svih moralnih vrlina, jer ih
milosrde upucuje na Boga kao
Vrhovno dobro, i ¢ini njihovu
konacnu motivaciju (pravda,
velikodusnost, ¢istoca, itd.
prakticiraju se za ljubav prema
Bogu); i sjedinjuje nas s Bogom kroz
prakticiranje moralnih vrlina. Zato
sveti Augustin kaZe da su krScanske
cudoredne kreposti na neki nacin
oblici BoZje ljubavi.[9]

Ljubav je bit krS¢anske svetosti, veza
savrSenstva, i ona odreduje stupanj
svetosti svake osobe: Covjek ima



toliko svetosti koliko i milosrda koje
posjeduje.

Svaki teski grijeh povlaci za sobom
gubitak milosrda, jedinstva
prijateljstva s Bogom. Specifi¢ni
grijesi protiv lJjubavi prema Bogu su
mrznja prema Bogu i mlakost; grijesi
protiv milosrda prema sebi su,
zanemarivanje vlastitog duhovnog
Zivota, izlaganje tesSkim opasnostima
za dusu ili tijelo, samoubojstvo i
sebi¢nost kao poremecena ljubav
prema sebi; grijesi protiv milosrda
prema drugima su mrznja i razdor,
sablazni, uskracivanje duhovne ili
materijalne pomoci koja se moze
pruziti bliznjemu, dobrovoljna
suradnja s grijesima bliznjega.

Darovi Duha Svetoga

Djelovanje Duha Svetoga u dusi
kr$canina, osim Sto daje posvecujucu
milost 1 bogoslovne kreposti, prenosi
nadahnuca i stvarne milosti, a
posebno se ocituje u onome Sto Crkva



naziva darovima Duha Svetoga, a to
su ,trajna raspoloZenja koja Cine
covjeka poslusnim u nasljedovanju
poticaja Duha Svetoga.”[10] Crkva
ucl da je tih darova sedam: ,mudrost,
razum, savjet, jakost, znanje,
poboZnost i strah BoZji. Oni u svojoj
punini pripadaju Kristu, Sinu
Davidovu (usp. 1z 11,1-2). Oni
dovrsavaju i usavrsavaju vrline onih
koji ih primaju. Oni Cine vjernike
posluSnima u spremnom sluSanju
bozanskih nadahnuca,”[11] iako
naravno nema namjere Kklasificirati
ili ograniciti na ovih sedam darova
vrlo Siroko i mnogobrojno djelovanje
Duha Svetoga u dusama. Crkva
takoder govori o plodovima koji
nastaju djelovanjem Duha u duSama:
»Plodovi su Duha savrSenstva koja
Duh Sveti oblikuje u nama kao
prvine vjecne slave. Predaja Crkve
navodi ih dvanaest: ,,milosrde,
radost, mir, velikodusSnost,
strpljivost, usluznost, dobrota,
blagost, vjernost, skromnost,



uzdrzljivost, Cistoca” (Gal 5,22-23,
vulg.)”[12]. ]

Zapovijedi zakona BoZjega

Na$ Gospodin je rekao: ,Ako me
ljubis, drzat ¢eS moje zapovijedi."[13]
Kad ga je bogati mladi¢ upitao: koje
zapovijedi?, Isus je odgovorio: ,Ne
ubij, ne Cini preljuba, ne kradi, ne
svjedoci lazno, poStuj oca i majku i
ljubi bliZznjega svoga kao samoga
sebe.”[14] NaS Gospodin se poziva na
Dekalog, deset “RijeCi” Staroga
zavjeta,[15] koje sadrZe sazetak
glavnih elemenata prirodnog
moralnog zakona. Sam nas Gospodin
ovim zapovijedima pripisuje
boZansko podrijetlo, razlikujudi ih od
pukih ljudskih propisa[16], a Crkva
slijedi redoslijed ovih deset
zapovijedi kako bi objasnila
krSc¢anski moral u katehezi, naravno
dodajuci neka posebna ucenja
Novoga zavjeta.



Dekalog sadrzi niz ozbiljnih
zapovijedi,[17] ali je takoder i prije
svega naputak, nauk o nacinu zZivota
koji je u skladu sa savezom izmedu
Boga i Izabranog naroda. Crkveno
izlaganje Dekaloga je nauk o "stilu
zivota" koji je u skladu s ljubavlju, s
prijateljstvom izmedu Boga i Covjeka.
Ovo ucenje Cini valjani instrument za
moralnu formaciju mladih ili manje
obrazovanih osoba, 1 za svakoga je
nuzan vanjski vodic za
prevladavanje trenutaka unutarnje
tame kroz koje svi ponekad moZemo
proci u Zivotu, jer op€enito unutarnje
svjetlo milosti ve¢ nam omogucuje da
razlikujemo $to je dobro od onoga Sto
je zlo. Dekalog je, gledan u svjetlu
Novoga zavjeta 1 u njegovoj
povezanosti s ljubavlju, poput skupa
putokaza koji pokazuju put spasenja.

Osnovna bibliografija



Katekizam Katolicke Crkve,
1996-2005, 1810-1832, 2052-2074.

Kompendij Katekizma Katolicke
Crkve, 422-425, 384-390, 434-441.

Papa Franjo, Kateheza o deset
zapovijedi

[1] Usp. 2 Pet 1,4.

[2] Iv 6,38: ,,Jer nisam siSao s neba da
vrsim svoju volju, nego volju onoga
koji me posla.” Usp. takoder Iv 4,34;
5:30.

[3] Kompendij, 384.
[4] Kompendij, 386.

[5] Tridentski sabor, Dekret o
opravdanju, pogl. 8: Dz-Sh 1532.
godine.

[6] Kompendij, 387.



[7] Kompendij, 388.

[8] ,,Isus im rece: Moja je hrana vrsiti
volju onoga koji me posla i izvrSiti
djelo njegovo” (Iv 4, 34).

[9] ,,Buduci da nas krepost vodi do
istinske srece, potvrdio bih da
krepost nije niSta drugo nego
vrhovna BoZja ljubav. A ¢injenica da
se kaZe da je krepost Cetverostrana je
izreCena, kako ja to razumijem,
uzimajuci u obzir raznolikost
dispozicija koje sama ljubav
preuzima. Ove Cetiri poznate
kreposti, Cija bi snaga nebesa Zeljela
da budu u svim duSama, kao $to su
im imena u ustima, ne bih oklijevao
definirati ih takoder ovako:
umjerenost je ljubav koja se u
potpunosti predaje onome Sto se voli;
snaga je ljubav koja sve podnosi za
ono Sto se voli; pravednost je ljubav
koja sluZi iskljucivo onome Sto se voli
i koja zbog toga vlada ispravno;
konacno, razboritost je ljubav koja



mudrosc¢u razlikuje ono Sto je
korisno od onoga Sto je Stetno. Ova
ljubav, rekli smo, nije ljubav prema
bilo kojem objektu, vec ljubav prema
Bogu, to jest, prema Vrhovnom
dobru, Vrhovnoj mudrosti i
Vrhovnom miru. Iz tog razloga, ako
malo preciziramo definicije, moZemo
reci da je umjerenost ljubav koja se
Cuva cjelovitom i neraspadljivom za
Boga; snaga je lJjubav koja sve
podnosi bez Zalosti, s o¢ima uprtim u
Boga; pravda je ljubav koja sluzi
samo Bogu, i stoga vlada, prema
razumu, nad svime Sto je niZe od
Covjeka; razboritost je, konacno,
ljubav koja zna razluciti Sto je
korisno za odlazak k Bogu od onoga
Sto nas moze odvesti od Njega” (Sveti
Augustin, De moribus ecclesiae, I, 15,
25: NBA 13/1, 53).

[10] Katekizam Katolicke Crkve,
1830.

[11] Isto, 1831.



[12] Isto, 1832.

[13] Iv 14,15.

[14] Mt 19,18-19.

[15] Usp. 1zl 20:2-17 i Dt 5:6-21.

[16] ,, Tako ste svojom predajom
ponistili rije¢ BoZju. Licemjeri, dobro
je o vama prorokovao Izaija kad je
rekao: ‘Ovaj me narod usnama casti,
a srce mu je daleko od mene. Uzalud
mi se klanjaju dok naucavaju nauke
ljudske“ (Mt 15,7-9).

[17] ,Buduci da izraZavaju temeljne
covjekove duznosti prema Bogu i
prema bliZznjemu, Deset zapovijedi
otkrivaju u svom iskonskom sadrzaju
teSke obveze. One su temeljno
nepromjenjive i obvezuju uvijek i
svugdje. Nitko ih se ne moZe odreci.
Deset zapovijedi Bog je urezao u
ljudsko srce” (Katekizam, 2072).




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-27-djelovanje-duha-
svetoga-milost-teoloske-kreposti-i-
zapovijedi/ (23.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-27-djelovanje-duha-svetoga-milost-teoloske-kreposti-i-zapovijedi/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-27-djelovanje-duha-svetoga-milost-teoloske-kreposti-i-zapovijedi/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-27-djelovanje-duha-svetoga-milost-teoloske-kreposti-i-zapovijedi/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-27-djelovanje-duha-svetoga-milost-teoloske-kreposti-i-zapovijedi/

	Tema 27: Djelovanje Duha Svetoga: milost, teološke kreposti i zapovijedi

