
opusdei.org

Tema 26: Moralnost
ljudskih postupaka

Samo su voljne radnje predmet
moralnog vrednovanja. Odgoj
složenog svijeta osjećaja
temeljni je dio kršćanske
formacije i života. Put za
sređivanje strasti je stjecanje
moralnih navika koje se
nazivaju vrlinama. Objekt,
namjera i okolnosti su “izvori”
ili konstitutivni elementi
moralnosti ljudskih djela.

27.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-26-moralnost-ljudskih-postupaka?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


Strasti i djelovanja

Korisno je prvo razjasniti razliku
između strasti (koje se nazivaju i
osjećaji ili emocije) i dobrovoljnih
radnji. Ponekad smo iznenađeni
nepredviđenom reakcijom na ljude,
događaje ili stvari: pokret ljutnje koji
dolazi neočekivano na riječ koja se
smatra uvredljivom; spontani osjećaj
tuge i zbunjenosti zbog neočekivane
smrti prijatelja; osjećaj zavisti kad
vidite nekoga tko posjeduje vrijedan
predmet. Ova psihička stanja koja se
događaju bez našeg pristanka
(kojima smo, da tako kažemo, pasivni
subjekti), obično se nazivaju osjećaji
ili strasti. Ali ponekad shvaćamo da
smo aktivni subjekti svojih akcija, jer
ih planiramo i provodimo
samoinicijativno: odlučimo početi
učiti ili otići posjetiti bolesnog
prijatelja. Djela kojima zaustavljamo
ili dajemo volju svojim strastima
također su djela: kad se suočimo s
uvredljivom riječi koja u nama budi



pokret bijesa, možemo šutjeti sa
smiješkom; ili nekome tko se loše
ponaša prema nama možemo
odgovoriti drugom jednako
uvredljivom riječi.

Samo voljni postupci podliježu
pravoj moralnoj ocjeni, tj. samo oni
mogu biti moralna mana ili
hvalevrijedan postupak. To,
međutim, ne znači da su osjećaji
neutralne pojave, niti da su nevažni
za kršćanski život. Strasti
pretpostavljaju sud o osobi ili stvari
pred kojom se pojavljuju i impliciraju
zauzimanje stava i smjera
djelovanja. U susretu s osobom ili
predmetom koji se smatra dobrim
javlja se pozitivna emocija (radost,
entuzijazam), sugerirajući pozitivno
stajalište i način djelovanja
(odobravanje, hvaljenje,
približavanje toj osobi); pred osobom
ili događajem koji se smatra lošim,
javlja se negativna strast (ljutnja,
tuga), sugerirajući negativan stav i



način djelovanja (neodobravanje,
agresija). Općenito govoreći, možemo
reći da su strasti koje proizlaze iz
istinite prosudbe i sugeriraju dobar
smjer djelovanja, pomoć kršćanskom
životu, jer omogućuju brzo
razumijevanje onoga što je dobro i
čine lakim i ugodnim izvršavanje
radnji koje su prikladne za dobro
Božje dijete. Strasti koje
pretpostavljaju krivu prosudbu (npr.
zato što vide uvredu tamo gdje je
nema) i sugeriraju moralno
negativan stav i način djelovanja
(npr. nedostatak milosrđa ili nasilno
ponašanje) značajna su prepreka
kršćanskom životu.

Osoba koja doživljava negativne
strasti mogla bi se ipak dobro
ponašati, odupirući se strasti i čineći
ono što je dobro s velikim naporom.
No, lako je razumjeti da se ne može
cijeli život ići uzbrdo, neprestano se
odupirući napadima loših strasti,
radeći ono što ne želimo i uvijek



odbacujući ono prema čemu nas
osjećaji i emocije naginju. Ako
unutarnji svijet osjećaja nije vođen i
obrazovan, bit će teško razlučiti što je
dobro, jer negativne strasti
zamračuju um, pa će im se često
popustiti i činiti krivo, a stalna borba
može dovesti do obeshrabrenja ili
iscrpljenosti.

Stoga je obrazovanje složenog svijeta
naših osjećaja ključni dio kršćanske
formacije i života. Odgajati znači
oblikovati, dati dobar i kršćanski
oblik svijetu naših osjećaja, tako da
nam osjećaji koji se u nama spontano
rađaju pomažu razaznavati i činiti
dobro brzo, točno i ugodno. Sredstvo
za sređivanje strasti je stjecanje
dobrih moralnih navika ili vrlina
(razboritost, pravednost, umjerenost,
itd.), koje mijenjaju tendencije u
korijenu strasti. Osjećaji uređeni
vrlinom navode nas da volimo činiti
ono što je dobro; ono što nam se čini i
ono što Bog očekuje od nas gotovo se



uvijek podudara. Kažemo "gotovo
uvijek" jer nered koji proizlazi iz
istočnog grijeha ne dopušta uvijek
savršeni red. Čak se i najsvetiji ljudi
ponekad naljute više nego što bi
trebali.

Za proučavanje moralnosti ljudskih
djela važno je imati na umu ono što
je upravo rečeno o strastima i
osjećajima, jer su mnoge naše
dobrovoljne radnje motivirane
strastima i osjećajima; ove radnje su
naš način reagiranja ili upravljanja
strastima koje doživljavamo. Na
primjer, ne bismo mogli ispravno
procijeniti nemilosrdne riječi neke
osobe prema drugoj osobi ako ne
bismo znali da je prva bila ozbiljno
uvrijeđena od strane druge, te da se
morala jako boriti da ne eskalira do
fizičke agresije, te da nemilosrdne
riječi koje je izgovorila u osnovi
izražavaju prilično dobru, iako ne
savršenu, samokontrolu. Činjenica
da osoba koja pati od osjećaja apatije



ne uspije posvetiti se svom učenju,
manje je loša moralno nego da je
nemar rezultat svojevoljne
nezainteresiranosti. Svojim voljnim
radnjama, koje ćemo razmotriti u
nastavku, često upravljamo
prolazom u carstvo slobode kretanja
i traženja, proizašlih iz nehotičnog
svijeta naših osjećaja.

Moralnost ljudskih postupaka

Kao što je gore rečeno, samo su
dobrovoljne radnje (također nazvane
ljudskim radnjama) moralne radnje,
dobre ili loše. Katolički moralni nauk
uči da „moralnost ljudskih djela ovisi
o:

- odabranom objektu;

- cilju ili namjeri;

- okolnostima radnje.

Predmet, nakana i okolnosti čine
‘izvore’ ili konstitutivne elemente



moralnosti ljudskih
djela” (Katekizam, 1750).

U nastavku ćemo detaljnije pogledati
ova tri elementa naših radnji.

Moralni objekt

Moralni objekt „je neposredni kraj
namjerne odluke koja određuje čin
htijenja od strane osobe koja
djeluje." [1] Prvo ćemo razmotriti što
je predmet radnje, a zatim što je
moralni objekt.

Radnje su definirane i međusobno se
razlikuju po svom cilju. Ali ovdje se
"objekt" odnosi na neposredni
sadržaj voljne radnje, tj. na ono što je
neposredno namijenjeno činom
volje, a ne na vanjsku stvar. Na
primjer: ako Ivan kupi knjigu,
predmet Ivanove volje (ono što on
želi učiniti) je "kupiti knjigu", a ne
knjiga; ako Petar ukrade knjigu, cilj
Petrove volje je "ukrasti knjigu", a ne
knjiga. Kad bi knjiga bila predmet



obiju radnji, morali bismo prihvatiti
pogrešnu tezu da su “kupnja knjige” i
“krađa knjige” identične radnje,
budući da bi obje imale isti cilj.

Kako bi istaknuo potrebu obraćanja
pozornosti na ono što subjekt
namjerava učiniti, sveti Ivan Pavao
II. je napisao da je, kako bi se znalo
što je moralni objekt nekog čina,
„potrebno je postaviti se u
perspektivu osobe koja djeluje . . .
Pod predmetom danog moralnog
čina, dakle, ne može se misliti na
proces ili događaj čisto fizičkog reda,
koji se procjenjuje na temelju
njegove sposobnosti da izazove
određeno stanje stvari u vanjskom
svijetu.”[2 ]

Izraz "moralni objekt" znači da je
predmet volje povezan s vrlinama i
manama. “Kupiti knjigu” je dobar
cilj, dok je “ukrasti knjigu” loš cilj, jer
je prvi u skladu s vrlinom



pravednosti, dok je drugi suprotan
toj vrlini.

Katolički nauk drži da moralna
vrijednost ljudskih djela (bilo da su
dobra ili zla) ovisi prije svega i
temeljno o pozitivnoj ili negativnoj
vrijednosti moralnog objekta, [3] to
jest o sukladnosti predmeta ili
željenog djela s ispravnim razumom,
čija su temeljna načela vrline. Djela
koja se svojim ciljem suprotstavljaju
bitnim zahtjevima vrlina
(pravednost, umjerenost itd.) su
intrinzično zla, tj. ona su zla „uvijek i
per se, drugim riječima, zbog samog
svog cilja, i sasvim odvojeno od
skrivenih namjera onoga koji djeluje
i okolnosti.”[4] Na primjer, preljub,
pobačaj i krađa su intrinzično zli.

Proporcionalizam i
konsekvencijalizam su pogrešne
teorije o formiranju moralnog
objekta neke radnje, prema kojima se
moralni objekt određuje na temelju



"razmjera" između dobra i zla koji se
traže, odnosno "posljedica" koje
mogu uslijediti [5]

Namjera

Dok se moralni objekt odnosi na ono
što volja želi određenim činom (npr.
kupiti knjigu), namjera se odnosi na
to zašto se to želi (npr. pripremiti se
za ispit, dati dar). Namjera
podrazumijeva da se ono što volja
želi ne može dobiti odmah, već samo
drugim radnjama. Želja za
poklanjanjem knjige je namjera ako
je za poklanjanje knjige prethodno
potrebno izabrati druge radnje:
kupnja knjige, odlazak u kuću onoga
kome se daruje, itd.

Namjera „nije ograničena na
usmjeravanje pojedinačnih radnji,
već može voditi više radnji prema
jednoj te istoj svrsi; ona može cijeli
život usmjeriti prema konačnom
cilju.” [6] U ljudskom ponašanju
obično postoji niz ciljeva koji su



podređeni jedan drugome: želimo
knjigu za pripremu ispita; polažemo
ispit za stjecanje stručne spreme;
želimo tu diplomu kako bismo
zaradili dobru plaću i radili koristan
posao za društvo, i tako dalje. Na
kraju, u svakom ponašanju postoji
krajnji cilj koji se želi radi njega
samog, a ne radi nečeg drugog; i to bi
trebao biti Bog, ali može biti i taština,
želja za moći ili bogaćenjem itd.
Stoga čin koji je, zbog svog cilja,
"određen" Bogu, „dostiže svoje
krajnje i odlučno savršenstvo kada
ga volja stvarno podredi Bogu kroz
milosrđe."[7]

Namjera, kao i svaki drugi čin volje,
može biti moralno dobra ili loša. Ako
je dobra, može potvrditi ili čak
povećati dobrotu koju radnja ima
zbog svog cilja. Ali „dobra namjera
(na primjer, pomoć bližnjemu) ne
čini ponašanje koje je intrinzično
poremećeno . . . dobrim ili
pravednim. Cilj ne opravdava



sredstva.” [8] Ako je namjera zla, ona
može potvrditi ili povećati zloću koju
djelo ima na temelju svog moralnog
cilja. A također bi moglo učiniti zlim
djelo koje je po svom cilju dobro, kao
što bi se dogodilo kada bi se netko
počeo dobronamjerno odnositi
prema drugoj osobi s jedinom
svrhom da je kasnije iskvari.[9]

Okolnosti

Okolnosti su „sporedni elementi
moralnog čina. One pridonose
povećanju ili smanjenju moralne
dobrote ili zla ljudskih djela (na
primjer, iznos krađe). One također
mogu umanjiti ili povećati
odgovornost osobe (kao što je
djelovanje iz straha od smrti).”[10]
Okolnosti „ne mogu učiniti ni dobrim
ni ispravnim djelovanje koje je samo
po sebi zlo.”[11] Postoje okolnosti
koje mogu dodati novi razlog za zlo
nekom činu, kao u slučaju nečistog
djela koje je počinila osoba koja ima



zavjet čistoće. Okolnosti ove vrste
moraju biti iznesene u sakramentu
ispovijedi.

Stoga, ukratko, „moralno dobar čin
zahtijeva dobrotu predmeta, cilja i
okolnosti zajedno."[12]

Posredni predmet volje

Neizravni predmet volje je posljedica
radnje (kolateralni učinak) koja nije
niti od interesa niti je željena na bilo
koji način, bilo kao cilj ili kao
sredstvo, ali je predviđena i
dopuštena u mjeri u kojoj je
neizbježno povezana s onim što je
poželjno. Tako se, primjerice, osoba
podvrgava liječenju leukemije koja
kao nuspojavu uzrokuje ćelavost;
žena koja želi zasnovati obitelj
dopušta odstranjivanje maternice u
kojoj se razvio ozbiljan zloćudni
tumor koji se ne može liječiti na
druge načine, a kao posljedica toga
postaje sterilna. Ćelavost i sterilitet
neizravni su predmeti volje, ne



željene, već poznate i predviđene
nuspojave koje je nužda prisiljena
prihvatiti. Kada neka radnja ima
negativan neizravan učinak na sebe
ili druge, javlja se problem njene
moralne zakonitosti. Stoga sveti
Pavao uči da treba izbjegavati
određene radnje koje, iako su same
po sebi zakonite, imaju popratni ili
neizravni učinak sablazni onih koji
su slabi u vjeri.[13]

Ovo je važno u moralnom životu, jer
ponekad se događa da postoje radnje
koje imaju dva učinka (radnje
dvostrukog učinka), jedan dobar i
drugi zao, i može biti dopušteno
činiti ih da bi se postigao dobar
učinak (izravno željeno), čak i ako se
zli ne može izbjeći (koji se, dakle, želi
samo neizravno). To su ponekad vrlo
delikatne situacije, u kojima je
pametno potražiti savjet od onih koji
ga mogu dati.



U nastavku navodimo neke uvjete
koji se moraju poštovati – svi zajedno
– da bi bilo zakonito izvršiti (ili
izostaviti) radnju kada ona također
uzrokuje negativan učinak. Ovi
uvjeti su:

1) Izvedeni čin mora sam po sebi biti
dobar ili barem ravnodušan.

2) Dobar učinak ne smije se postići
lošim: ne može se činiti zlo da bi se
postiglo dobro. Ako željeno dobro
dolazi od zla, ono više nije
"neizravno dobrovoljno", već izravno
željeno kao sredstvo.

3) Osoba mora izravno tražiti dobar
učinak (tj. imati ispravnu namjeru) i
biti prisiljena prihvatiti loš učinak.
Stoga će ta osoba učiniti sve da
izbjegne ili barem ograniči ovo
drugo.

4) Mora postojati proporcionalnost
između dobra koje se traži i zla koje
se tolerira: nije moralno opravdano



riskirati vlastiti život kako bi se
zaradio koji dolar ili ugroziti
trudnoću uzimanjem lijeka kako bi
se izbjeglo neke male neugodnosti.
Proporcionalnost zahtijeva da dobar
učinak bude tim važniji ovisno o
tome: a) koliko je zlo koje se tolerira
ozbiljnije; b) što je veća blizina
između izvršenog čina i proizvodnje
zla: ulaganje ušteđevine u
nakladničku kuću koja ima mnogo
nemoralnih izdanja moralno se
razlikuje od ulaganja u banku koja
kontrolira dio nakladničke kuće; c)
što je veća sigurnost da će se
proizvesti loš učinak: na primjer,
prodaja alkohola alkoholičaru; d)
veća je obveza spriječiti zlo: na
primjer, kad je u pitanju civilna ili
crkvena vlast.

Moralna pripisivost

Čin se moralno pripisuje osobi koja
ga čini u točnoj mjeri u kojoj je čin
dobrovoljan.[14] „Pripisivanje i



odgovornost za djelo mogu se
umanjiti ili čak poništiti neznanjem,
nepažnjom, prisilom, strahom,
navikom, neumjerenim
privrženostima i drugim psihološkim
ili društvenim čimbenicima."[15]
Strasti također, ako su jake, mogu
umanjiti pripisivanje čina, a u
ekstremnim slučajevima (jaka
panika pred potresom) mogao bi ga
potpuno potisnuti.

Zasluga

„Izraz 'zasluga' općenito se odnosi na
naknadu koju zajednica ili društvo
duguje za radnje jednog od svojih
članova, doživljene kao korisne ili
štetne, koje zaslužuju nagradu ili
kaznu. Zasluga je relativna u odnosu
na vrlinu pravednosti, u skladu s
načelom jednakosti koje njome
upravlja.”[16]

U apsolutnom smislu nitko ne može
zahtijevati bilo kakvo pravo ili
zaslugu pred Bogom.[17] Međutim,



na temelju Božjeg plana da nas
poveže s djelovanjem njegove
milosti,[18] osoba koja čini dobra
djela dok je u Božjoj milosti može
dobiti „pravu zaslugu . . . kao rezultat
Božje besplatne pravde. To je naše
pravo po milosti, puno pravo ljubavi,
koje nas čini ‘subaštinicima’ s
Kristom i dostojnima zadobiti
‘obećanu baštinu vječnog
života’”[19].

Što se tiče onoga što možemo
zaslužiti, vrijedi imati na umu da
„nitko ne može zaslužiti početnu
milost oprosta i opravdanja, na
početku obraćenja. Potaknuti Duhom
Svetim i milosrđem, tada možemo
zaslužiti za sebe i za druge milosti
potrebne za naše posvećenje, za
povećanje milosti i ljubavi te za
postizanje vječnog života. Čak se i
vremenita dobra poput zdravlja i
prijateljstva mogu zaslužiti u skladu
s Božjom mudrošću. Te su milosti i
dobar predmet kršćanske molitve.



Molitva se brine za milost koja nam
je potrebna za zaslužna djela.”[20]

Osnovna bibliografija

Katekizam Katoličke Crkve,
1749.-1761.

Sveti Ivan Pavao II., Veritatis
splendor, 6. kolovoza 1993., 71-83.

[1] Sveti Ivan Pavao II., Veritatis
splendor, 78. Usp. Katekizam, 1751.

[2] Sveti Ivan Pavao II., Veritatis
splendor, 78.

[3] „Moralnost ljudskog čina ovisi
prije svega i temeljno o predmetu
koji je razumno odabran



promišljenom voljom” (Sveti Ivan
Pavao II., Veritatis splendor, 78).

[4] Isto, 80; usp. Katekizam, 1756.

[5] Ove teorije ne tvrde da se „zlo
može učiniti kako bi se dobilo
dobro", već da se ne može reći da je
neko ponašanje uvijek zlo, jer ono u
svakom slučaju ovisi o "omjeru"
između dobra i zla, ili o
“posljedicama” (usp. sveti Ivan Pavao
II., Veritatis splendor, 75). Na
primjer, proporcionalist ne bi
smatrao da je „moralno dopušteno
prevariti nekoga za dobar cilj", nego
bi ispitao je li ono što je učinjeno
prijevara ili nije (je li ono što je
"objektivno odabrano" prijevara ili
nije) uzimajući u obzir sve okolnosti i
namjeru. Na kraju, ono što zapravo
jest prijevara moglo bi se reći da nije
prijevara, što bi moglo opravdati taj
postupak (ili bilo koji drugi).

[6] Katekizam, 1752.



[7] Sveti Ivan Pavao II., Veritatis
splendor, 78.

[8] Katekizam, 1753. „Često se događa
da čovjek djeluje s dobrom
namjerom, ali bez duhovne koristi
jer mu nedostaje dobre volje. Na
primjer, krade se da bi se pomoglo
siromasima: u ovom slučaju, iako je
namjera dobra, nedostaje čestitost
volje jer su djela zla. Zaključno,
dobra namjera ne ovlašćuje nekoga
da čini bilo kakvo zlo djelo. Neki
govore: Činimo zlo da bi došlo dobro.
Ovi zaslužuju vlastitu osudu (Rim
3,8)” (Sveti Toma Akvinski, In duo
praecepta caritatis: Opuscula
theologica, II, 1168).

[9] Usp. Katekizam, 1753.

[10] Isto, 1754.

[11] Ibid.

[12] Isto, 1755.



[13] Usp. Rimljanima 14,14-21.

[14] Usp. Katekizam, 1734.

[15] Katekizam, 1735.

[16] Katekizam, 2006. Krivnja je,
dakle, odgovornost koju griješenjem
snosimo pred Bogom, zbog čega
zaslužujemo kaznu.

[17] Usp. Katekizam, 2007.
(monografija).

[18] Usp. Isto, 2008. (monografija).

[19] Isto, 2009. Usp. Tridentski sabor:
DH 1546.

[20] Katekizam, 2010.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-26-moralnost-
ljudskih-postupaka/ (21.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-26-moralnost-ljudskih-postupaka/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-26-moralnost-ljudskih-postupaka/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-26-moralnost-ljudskih-postupaka/

	Tema 26: Moralnost ljudskih postupaka
	Osnovna bibliografija


