opusdei.org

Tema 26: Moralnost
ljudskih postupaka

Samo su voljne radnje predmet
moralnog vrednovanja. Odgoj
sloZenog svijeta osjecaja
temeljni je dio krScanske
formacije i Zivota. Put za
sredivanje strasti je stjecanje
moralnih navika koje se
nazivaju vrlinama. Objekt,
namjera i okolnosti su “izvori”
ili konstitutivni elementi
moralnosti ljudskih djela.

2'7.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-26-moralnost-ljudskih-postupaka?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

Strasti i djelovanja

Korisno je prvo razjasniti razliku
izmedu strasti (koje se nazivaju i
osjecaji ili emocije) i dobrovoljnih
radnji. Ponekad smo iznenadeni
nepredvidenom reakcijom na ljude,
dogadaje ili stvari: pokret ljutnje koji
dolazi neoCekivano na rijec koja se
smatra uvredljivom; spontani osjecaj
tuge i zbunjenosti zbog neocekivane
smrti prijatelja; osjecaj zavisti kad
vidite nekoga tko posjeduje vrijedan
predmet. Ova psihicka stanja koja se
dogadaju bez naseg pristanka
(kojima smo, da tako kazemo, pasivni
subjekti), obi¢no se nazivaju osjecaji
ili strasti. Ali ponekad shva¢amo da
smo aktivni subjekti svojih akcija, jer
ih planiramo i provodimo
samoinicijativno: odlucimo poceti
uciti ili otici posjetiti bolesnog
prijatelja. Djela kojima zaustavljamo
ili dajemo volju svojim strastima
takoder su djela: kad se suo€imo s
uvredljivom rijeci koja u nama budi



pokret bijesa, moZemo Sutjeti sa
smijeskom; ili nekome tko se loSe
ponasa prema nama mozemo
odgovoriti drugom jednako
uvredljivom rijeci.

Samo voljni postupci podlijezu
pravoj moralnoj ocjeni, tj. samo oni
mogu biti moralna mana ili
hvalevrijedan postupak. To,
medutim, ne znaci da su osjecaji
neutralne pojave, niti da su nevazni
za krScanski Zivot. Strasti
pretpostavljaju sud o osobi ili stvari
pred kojom se pojavljuju i impliciraju
zauzimanje stava i smjera
djelovanja. U susretu s osobom ili
predmetom Kkoji se smatra dobrim
javlja se pozitivna emocija (radost,
entuzijazam), sugerirajuci pozitivno
stajaliSte i nacin djelovanja
(odobravanje, hvaljenje,
pribliZzavanje toj osobi); pred osobom
ili dogadajem koji se smatra loSim,
javlja se negativna strast (ljutnja,
tuga), sugerirajuci negativan stav i



nacin djelovanja (neodobravanje,
agresija). Opcenito govoreci, mozemo
reci da su strasti koje proizlaze iz
istinite prosudbe i sugeriraju dobar
smjer djelovanja, pomoc¢ krscanskom
Zivotuy, jer omogucuju brzo
razumijevanje onoga Sto je dobro i
Cine lakim i ugodnim izvrSavanje
radnji koje su prikladne za dobro
BoZje dijete. Strasti koje
pretpostavljaju krivu prosudbu (npr.
zato Sto vide uvredu tamo gdje je
nema) i sugeriraju moralno
negativan stav i nacin djelovanja
(npr. nedostatak milosrda ili nasilno
ponasanje) znacajna su prepreka
krséanskom zivotu.

Osoba koja doZivljava negativne
strasti mogla bi se ipak dobro
ponasati, odupiruci se strasti i ¢inec¢i
ono Sto je dobro s velikim naporom.
No, lako je razumjeti da se ne mozZe
cijeli zivot i¢i uzbrdo, neprestano se
odupiruci napadima losih strasti,
radeci ono Sto ne Zelimo i uvijek



odbacujudi ono prema ¢emu nas
osjecaji i emocije naginju. Ako
unutarnji svijet osjecaja nije voden i
obrazovan, bit ¢e teSko razluciti Sto je
dobro, jer negativne strasti
zamracuju um, pa Ce im se Cesto
popustiti i Ciniti krivo, a stalna borba
moZe dovesti do obeshrabrenja ili
iscrpljenosti.

Stoga je obrazovanje sloZenog svijeta
naSih osjecaja kljucni dio krScanske
formacije i Zivota. Odgajati znaci
oblikovati, dati dobar i kr§canski
oblik svijetu nasSih osjecaja, tako da
nam osjecaji koji se u nama spontano
radaju pomaZzu razaznavati i Ciniti
dobro brzo, to¢no i ugodno. Sredstvo
za sredivanje strasti je stjecanje
dobrih moralnih navika ili vrlina
(razboritost, pravednost, umjerenost,
itd.), koje mijenjaju tendencije u
korijenu strasti. Osjecaji uredeni
vrlinom navode nas da volimo €initi
ono Sto je dobro; ono Sto nam se €ini i
ono Sto Bog oCekuje od nas gotovo se



uvijek podudara. Kazemo "gotovo
uvijek" jer nered koji proizlazi iz
istoCnog grijeha ne dopusta uvijek
savrseni red. Cak se i najsvetiji ljudi
ponekad naljute viSe nego $to bi
trebali.

Za proucavanje moralnosti ljudskih
djela vazno je imati na umu ono $to
je upravo receno o strastima i
osjecajima, jer su mnoge nase
dobrovoljne radnje motivirane
strastima i osjecajima; ove radnje su
nas nacin reagiranja ili upravljanja
strastima koje doZivljavamo. Na
primjer, ne bismo mogli ispravno
procijeniti nemilosrdne rijeci neke
osobe prema drugoj osobi ako ne
bismo znali da je prva bila ozbiljno
uvrijedena od strane druge, te da se
morala jako boriti da ne eskalira do
fizicke agresije, te da nemilosrdne
rijeci koje je izgovorila u osnovi
izrazavaju prilicno dobru, iako ne
savrSenu, samokontrolu. Cinjenica
da osoba koja pati od osjecaja apatije



ne uspije posvetiti se svom ucenju,
manje je loSa moralno nego da je
nemar rezultat svojevoljne
nezainteresiranosti. Svojim voljnim
radnjama, koje cemo razmotriti u
nastavku, Cesto upravljamo
prolazom u carstvo slobode kretanja
i traZenja, proizaslih iz nehoti¢nog
svijeta naSih osjecaja.

Moralnost ljudskih postupaka

Kao Sto je gore reCeno, samo su
dobrovoljne radnje (takoder nazvane
lJjudskim radnjama) moralne radnje,
dobre ili loSe. Katoli¢ki moralni nauk
ucl da ,moralnost ljudskih djela ovisi
0:

- odabranom objektu;
- cilju ili namjeri;
- okolnostima radnje.

Predmet, nakana i okolnosti ¢ine
‘izvore’ ili konstitutivne elemente



moralnosti ljudskih
djela” (Katekizam, 1750).

U nastavku ¢emo detaljnije pogledati
ova tri elementa nasih radnji.

Moralni objekt

Moralni objekt ,,je neposredni kraj
namjerne odluke koja odreduje ¢in
htijenja od strane osobe koja
djeluje." [1] Prvo ¢emo razmotriti Sto
je predmet radnje, a zatim Sto je
moralni objekt.

Radnje su definirane i medusobno se
razlikuju po svom cilju. Ali ovdje se
"objekt" odnosi na neposredni
sadrZaj voljne radnje, tj. na ono $to je
neposredno namijenjeno ¢inom
volje, a ne na vanjsku stvar. Na
primjer: ako Ivan kupi knjigu,
predmet Ivanove volje (ono Sto on
Zeli uciniti) je "kupiti knjigu", a ne
knjiga; ako Petar ukrade knjigu, cilj
Petrove volje je "ukrasti knjigu", a ne
knjiga. Kad bi knjiga bila predmet



obiju radnji, morali bismo prihvatiti
pogresnu tezu da su “kupnja knjige” i
“krada knjige” identi¢ne radnje,
buducdi da bi obje imale isti cilj.

Kako bi istaknuo potrebu obracanja
pozornosti na ono Sto subjekt
namjerava uciniti, sveti Ivan Pavao
II. je napisao da je, kako bi se znalo
Sto je moralni objekt nekog Cina,
»potrebno je postaviti se u
perspektivu osobe koja djeluje . . .
Pod predmetom danog moralnog
¢ina, dakle, ne moZe se misliti na
proces ili dogadaj Cisto fizickog reda,
koji se procjenjuje na temelju
njegove sposobnosti da izazove
odredeno stanje stvari u vanjskom
svijetu.”[2 ]

Izraz "moralni objekt" znaci da je
predmet volje povezan s vrlinama i
manama. “Kupiti knjigu” je dobar
cilj, dok je “ukrasti knjigu” 1oS cilj, jer
je prvi u skladu s vrlinom



pravednosti, dok je drugi suprotan
toj vrlini.

Katolicki nauk drzi da moralna
vrijednost ljudskih djela (bilo da su
dobra ili zla) ovisi prije svega i
temeljno o pozitivnoj ili negativnoj
vrijednosti moralnog objekta, [3] to
jest o sukladnosti predmeta ili
zeljenog djela s ispravnim razumom,
Cija su temeljna nacela vrline. Djela
koja se svojim ciljem suprotstavljaju
bitnim zahtjevima vrlina
(pravednost, umjerenost itd.) su
intrinzi¢no zla, tj. ona su zla ,,uvijek i
per se, drugim rijecima, zbog samog
svog cilja, i sasvim odvojeno od
skrivenih namjera onoga koji djeluje
1 okolnosti.”[4] Na primjer, preljub,
pobacaj i krada su intrinzi¢no zli.

Proporcionalizam i
konsekvencijalizam su pogresne
teorije o formiranju moralnog
objekta neke radnje, prema kojima se
moralni objekt odreduje na temelju



"razmjera” izmedu dobra i zla koji se
traZe, odnosno "posljedica” koje
mogu uslijediti [5]

Namjera

Dok se moralni objekt odnosi na ono
Sto volja Zeli odredenim ¢inom (npr.
kupiti knjigu), namjera se odnosi na
to zaSto se to Zeli (npr. pripremiti se
za ispit, dati dar). Namjera
podrazumijeva da se ono $to volja
Zeli ne mozZe dobiti odmah, ve¢ samo
drugim radnjama. Zelja za
poklanjanjem knjige je namjera ako
je za poklanjanje knjige prethodno
potrebno izabrati druge radnje:
kupnja knjige, odlazak u kucu onoga
kome se daruje, itd.

Namjera ,nije ogranicena na
usmjeravanje pojedinacnih radnji,
vec moZe voditi viSe radnji prema
jednoj te istoj svrsi; ona moze cijeli
Zivot usmjeriti prema kona¢nom
cilju.” [6] U ljudskom ponaSanju
obi¢no postoji niz ciljeva koji su



podredeni jedan drugome: Zelimo
knjigu za pripremu ispita; polazemo
ispit za stjecanje strucne spreme;
Zelimo tu diplomu kako bismo
zaradili dobru placu i radili koristan
posao za drustvo, i tako dalje. Na
kraju, u svakom ponasSanju postoji
krajnji cilj koji se Zeli radi njega
samog, a ne radi neceg drugog; i to bi
trebao biti Bog, ali mozZe biti i taStina,
Zelja za moci ili bogacenjem itd.
Stoga Cin koji je, zbog svog cilja,
"odreden" Bogu, ,dostiZe svoje
krajnje i odlu¢no savrsenstvo kada
ga volja stvarno podredi Bogu kroz
milosrde."[7]

Namjera, kao i svaki drugi ¢in volje,
moZe biti moralno dobra ili loSa. Ako
povecati dobrotu koju radnja ima
zbog svog cilja. Ali ,dobra namjera
(na primjer, pomoc bliZnjemu) ne
¢ini ponasanje koje je intrinzi¢no
poremeceno . . . dobrim ili
pravednim. Cilj ne opravdava



sredstva.” [8] Ako je namjera zla, ona
moZe potvrditi ili povecati zlo¢u koju
djelo ima na temelju svog moralnog
cilja. A takoder bi moglo uciniti zlim
djelo koje je po svom cilju dobro, kao
Sto bi se dogodilo kada bi se netko
poceo dobronamjerno odnositi
prema drugoj osobi s jedinom
svrhom da je kasnije iskvari.[9]

Okolnosti

Okolnosti su ,,sporedni elementi
moralnog ¢ina. One pridonose
povecanju ili smanjenju moralne
dobrote ili zla ljudskih djela (na
primjer, iznos krade). One takoder
mogu umanjiti ili povecati
odgovornost osobe (kao Sto je
djelovanje iz straha od smrti).”[10]
Okolnosti ,ne mogu uciniti ni dobrim
ni ispravnim djelovanje koje je samo
po sebi zlo.”[11] Postoje okolnosti
koje mogu dodati novi razlog za zlo
nekom c¢inu, kao u slucaju necistog
djela koje je pocCinila osoba koja ima



zavjet CistoCe. Okolnosti ove vrste
moraju biti iznesene u sakramentu
ispovijedi.

Stoga, ukratko, ,moralno dobar ¢in
zahtijeva dobrotu predmeta, cilja i
okolnosti zajedno."[12]

Posredni predmet volje

Neizravni predmet volje je posljedica
radnje (kolateralni u¢inak) koja nije
niti od interesa niti je Zeljena na bilo
koji nacin, bilo kao cilj ili kao
sredstvo, ali je predvidena i
dopusStena u mjeri u kojoj je
neizbjezno povezana s onim S$to je
pozeljno. Tako se, primjerice, osoba
podvrgava lijeCenju leukemije koja
kao nuspojavu uzrokuje celavost;
Zena koja Zeli zasnovati obitelj
dopusta odstranjivanje maternice u
kojoj se razvio ozbiljan zlocudni
tumor koji se ne moze lijeciti na
druge nacine, a kao posljedica toga
postaje sterilna. Celavost i sterilitet
neizravni su predmeti volje, ne



Zeljene, veC poznate i predvidene
nuspojave koje je nuzda prisiljena
prihvatiti. Kada neka radnja ima
negativan neizravan ucinak na sebe
ili druge, javlja se problem njene
moralne zakonitosti. Stoga sveti
Pavao uci da treba izbjegavati
odredene radnje koje, iako su same
po sebi zakonite, imaju popratni ili
neizravni ucinak sablazni onih koji
su slabi u vjeri.[13]

Ovo je vazno u moralnom Zivotu, jer
ponekad se dogada da postoje radnje
koje imaju dva ucinka (radnje
dvostrukog ucinka), jedan dobar i
drugi zao, i moZe biti dopusteno
Ciniti ih da bi se postigao dobar
ucinak (izravno Zeljeno), ¢ak i ako se
zli ne moze izbjeci (koji se, dakle, Zeli
samo neizravno). To su ponekad vrlo
delikatne situacije, u kojima je
pametno potraZiti savjet od onih koji
ga mogu dati.



U nastavku navodimo neke uvjete
koji se moraju poStovati - svi zajedno
— da bi bilo zakonito izvrsiti (ili
izostaviti) radnju kada ona takoder
uzrokuje negativan ucinak. Ovi
uvjeti su:

1) Izvedeni ¢in mora sam po sebi biti
dobar ili barem ravnodusan.

2) Dobar ucinak ne smije se postici
loSim: ne moZe se Ciniti zlo da bi se
postiglo dobro. Ako Zeljeno dobro
dolazi od zla, ono viSe nije
"neizravno dobrovoljno", vec izravno
Zeljeno kao sredstvo.

3) Osoba mora izravno traziti dobar
ucinak (tj. imati ispravnu namjeru) i
biti prisiljena prihvatiti loS ucinak.
Stoga Ce ta osoba uciniti sve da
izbjegne ili barem ogranici ovo
drugo.

4) Mora postojati proporcionalnost
izmedu dobra koje se traZzi i zla koje
se tolerira: nije moralno opravdano



riskirati vlastiti zivot kako bi se
zaradio koji dolar ili ugroziti
trudnocu uzimanjem lijeka kako bi
se izbjeglo neke male neugodnosti.
Proporcionalnost zahtijeva da dobar
ucinak bude tim vazniji ovisno o
tome: a) koliko je zlo koje se tolerira
ozbiljnije; b) Sto je veca blizina
izmedu izvrSenog €ina 1 proizvodnje
zla: ulaganje uStedevine u
nakladnicku kucu koja ima mnogo
nemoralnih izdanja moralno se
razlikuje od ulaganja u banku koja
kontrolira dio nakladnicke kuce; c)
Sto je veca sigurnost da Ce se
proizvesti 1oS ucinak: na primjer,
prodaja alkohola alkoholicaru; d)
veca je obveza sprijeciti zlo: na
primjer, kad je u pitanju civilna ili
crkvena vlast.

Moralna pripisivost

Cin se moralno pripisuje osobi koja
ga Cini u to¢noj mjeri u kojoj je ¢in
dobrovoljan.[14] ,Pripisivanje i



odgovornost za djelo mogu se
umanjiti ili cak ponistiti neznanjem,
nepaznjom, prisilom, strahom,
navikom, neumjerenim
privrzenostima i drugim psiholoSkim
ili druStvenim ¢imbenicima."[15]
Strasti takoder, ako su jake, mogu
umanyjiti pripisivanje ¢ina, a u
ekstremnim slucajevima (jaka
panika pred potresom) mogao bi ga
potpuno potisnuti.

Zasluga

»1zraz 'zasluga' opcenito se odnosi na
naknadu koju zajednica ili drustvo
duguje za radnje jednog od svojih
Clanova, dozivljene kao korisne ili
Stetne, koje zasluzuju nagradu ili
kaznu. Zasluga je relativna u odnosu
na vrlinu pravednosti, u skladu s
nacelom jednakosti koje njome
upravlja.”[16]

U apsolutnom smislu nitko ne mozZe
zahtijevati bilo kakvo pravo ili
zaslugu pred Bogom.[17] Medutim,



na temelju Bozjeg plana da nas
poveZe s djelovanjem njegove
milosti,[18] osoba koja ¢ini dobra
djela dok je u BoZjoj milosti moZe
dobiti ,pravu zaslugu . . . kao rezultat
BoZje besplatne pravde. To je nasSe
pravo po milosti, puno pravo ljubavi,
koje nas €ini ‘subastinicima’ s
Kristom i dostojnima zadobiti
‘obecanu bastinu vjecnog
Zivota’[19].

Sto se ti¢e onoga $to moZemo
zasluziti, vrijedi imati na umu da
,Nitko ne moZe zasluZiti poCetnu
milost oprosta i opravdanja, na
pocetku obracenja. Potaknuti Duhom
Svetim i milosrdem, tada moZemo
zasluziti za sebe i za druge milosti
potrebne za naSe posvecenje, za
povecanje milosti i ljubavi te za
postizanje vje¢nog Zivota. Cak se i
vremenita dobra poput zdravlja i
prijateljstva mogu zasluziti u skladu
s BoZjom mudros$cu. Te su milosti i
dobar predmet krS¢anske molitve.



Molitva se brine za milost koja nam
je potrebna za zasluzna djela.”[20]

Osnovna bibliografija

Katekizam Katolicke Crkve,
1749.-1761.

Sveti Ivan Pavao II., Veritatis
splendor, 6. kolovoza 1993., 71-83.

[1] Sveti Ivan Pavao II., Veritatis
splendor, 78. Usp. Katekizam, 1751.

[2] Sveti Ivan Pavao II., Veritatis
splendor, 78.

[3] ,Moralnost ljudskog Cina ovisi
prije svega i temeljno o predmetu
koji je razumno odabran



promisljenom voljom” (Sveti Ivan
Pavao II., Veritatis splendor, 78).

[4] Isto, 80; usp. Katekizam, 1756.

[S5] Ove teorije ne tvrde da se ,zlo
moZe uciniti kako bi se dobilo
dobro", ve¢ da se ne moZe reci da je
neko ponasanje uvijek zlo, jer ono u
svakom slucaju ovisi o "omjeru”
izmedu dobraizla, ili o
“posljedicama” (usp. sveti Ivan Pavao
I1., Veritatis splendor, 75). Na
primjer, proporcionalist ne bi
smatrao da je ,moralno dopusteno
prevariti nekoga za dobar cilj", nego
bi ispitao je li ono $to je ucinjeno
prijevara ili nije (je li ono Sto je
"objektivno odabrano" prijevara ili
nije) uzimajucéi u obzir sve okolnosti i
namjeru. Na kraju, ono S$to zapravo
jest prijevara moglo bi se reci da nije
prijevara, Sto bi moglo opravdati taj
postupak (ili bilo koji drugi).

[6] Katekizam, 1752.



[7] Sveti Ivan Pavao II., Veritatis
splendor, 78.

[8] Katekizam, 1753. ,Cesto se dogada
da covjek djeluje s dobrom
namjerom, ali bez duhovne koristi
jer mu nedostaje dobre volje. Na
primjer, krade se da bi se pomoglo
siromasima: u ovom slucaju, iako je
namjera dobra, nedostaje Cestitost
volje jer su djela zla. Zakljuc¢no,
dobra namjera ne ovlascuje nekoga
da ¢ini bilo kakvo zlo djelo. Neki
govore: Cinimo zlo da bi doslo dobro.
Ovi zasluZuju vlastitu osudu (Rim
3,8)” (Sveti Toma Akvinski, In duo
praecepta caritatis: Opuscula
theologica, II, 1168).

[9] Usp. Katekizam, 1753.
[10] Isto, 1754.
[11] Ibid.

[12] Isto, 1755.



[13] Usp. Rimljanima 14,14-21.
[14] Usp. Katekizam, 1734.
[15] Katekizam, 1735.

[16] Katekizam, 2006. Krivnja je,
dakle, odgovornost koju grijeSenjem
snosimo pred Bogom, zbog Cega
zasluzujemo kaznu.

[17] Usp. Katekizam, 2007.
(monografija).

[18] Usp. Isto, 2008. (monografija).

[19] Isto, 2009. Usp. Tridentski sabor:
DH 1546.

[20] Katekizam, 2010.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-26-moralnost-
ljudskih-postupaka/ (21.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-26-moralnost-ljudskih-postupaka/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-26-moralnost-ljudskih-postupaka/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-26-moralnost-ljudskih-postupaka/

	Tema 26: Moralnost ljudskih postupaka
	Osnovna bibliografija


