
opusdei.org

Tema 25: Ženidba

Sažeci kršćanske vjere. Intimno
međusobno zajedništvo života i
ljubavi između muža i žene je
sveto, i uspostavljeno je na
temelju zakona koje je donio
Gospodin, a koji ne ovise o
ljudskoj samovolji.

6.12.2012.

Prethodne teme

“Ženidbeni savez, kojim muška osoba
i ženska osoba međusobno
uspostavljaju zajednicu sveg života
po svojoj naravi usmjerenu k dobru

https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469


ženidbenih drugova te k rađanju i
odgajanju potomstva, Krist Gospodin
uzdigao je među krštenima na
dostojanstvo sakramenta" (CIC, 1055
§ 1).

1. Božanska zamisao ženidbe

«Bog sam jest autor ženidbe» [1] .
Intimno međusobno zajendništvo
između muža i žene jest sveto, i
uspostavljeno je na temelju zakona
koje je odredio Stvoritelj, a koji ne
ovise o ljudskoj samovolji.

Institucija braka kao sakramenta nije
nezasluženo posredništvo osobnih
odnosa između muža i žene, nego je
unutarnji napor saveza međusobne
ljubavi: jedinstveno “mjesto" koje
omogućuje da ljubav između muža i
žene bude zajedničkom [2] , može se
reći, izabrana ljubav koja grli dobro
cijele osobe kao spolno različitu [3] .
Ova recipročna ljubav između
oženjenih “postaje slikom ljubavi
apsolutne i nepokvarljive ljubavi



kojom Bog ljubi čovjeka. To je dobra
stvar, vrlo dobra, u Stvoriteljevim
očima (Post 1, 31). Ta ljubav, koju Bog
blagoslovlja, određena je biti
plodnom i stavlja se u vlastitu brigu
za stvorenje: Bog ih blagoslovi i reče
im: “Plodite se i množite i napunite
zemlju i sebi je podložite (Post 1,
28)" (Katehizam, 1604).

Istočni grijeh prouzročio je prekid
iskonskog zajedništva između muža i
žene, oslabljujući moralnu svijest
povezanu s jedinstvom i
nerazriješivosti braka. Stari zakon
sliči božanskoj pedagogiji, ne
kritizira poligamiju patrijarha, niti
zabranjuje razvod; nego “Gledajući
Savez Božji s Izraelom u slici
isključive i vjerne bračne ljubavi,
(usp. Os 1-3; Iz 54.62; Ger 2-3.31; Ez
16, 62; 23), proroci su pripremali
svijest izabranog Naroda za dublje
shvaćanje jedinstva i nerazriješivosti
ženidbe (Usp. Ml 2,
13-17)" (Katekizam, 1611).



“Isus Krist ne samo da ponovno
uspostavlja početni red željen od
Boga, nego daruje milost živjeti Brak
u novom dostojanstvu Sakramenta,
koji je znak njegove bračne ljubavi za
Crkvu: “Vi muževi, volite svoje žene,
kao što je Krist volio Crkvu" (Ef 5, 25)
(Kompendij, 341).

“Stoga među krštenima ne može biti
valjanoga ženidbenog ugovora koji
samim tim ne bi bio sakrament" (CIC,
1055 § 2) [4].

Sakrament braka povećava
posvećujuću milost i udijeljuje
sakramentalnu milost koja pomaže
živjeti sve stvarnosti zajedničkog
života [5] , iznad svega ljubav između
bračnih drugova [6] . Sveopći poziv
na svetost namijenjen je oženjenima
“po slavljenom sakramentu i
konkretno proveden u stvarnost
zajedničkog i obiteljskog života" [7] .
“Oženjeni su pozvani posvećivanju
njihovog braka i posvećivanju sebe



samih u tom zajedništvu. Počinili bi
zato teški prijestup ako bi vlastito
duhovno ponašanje izgradili
okrečući leđa obitelji ili na granici
toga. Obiteljski život, međusobni
odnosi, briga i poučavanje djece,
ekonomski napori za uzdržavanje
obitelji, davanje sigurnosti i
poboljšanje stanja, odnosi s ostalim
komponentama društva: to su
zajedničke ljudske situacije koje
kršćanski bračni parovi trebaju
nadići" [8].

2. Sklapanje ženidbe

Brak se rađa iz osobnog i neopozivog
pristanka mladenaca (usp.
Katekizam, 1626). “Ženidbena
privola čin je volje kojim muška
osoba i ženska osoba neopozivim
savezom, sebe uzajamno predaju i
primaju da uspostave ženidbu" (CIC,
1057 § 2).

“Crkva za svoje vjernike redovito
traži crkveni oblik



vjenčanja" (Katekizam, 1631). Zato,
“Valjane su samo one ženidbe koje se
sklope pred mjesnim ordinarijem ili
župnikom, ili svećenikom ili
đakonom kojeg ovlasti jedan od njih
dvojice, koji neka sudjeluju, kao i
pred dvojicom svjedoka, ipak prema
pravilima navedenim u kanonima“ iz
Zakonika Kanonskog Prava (CIC,
1108 § 1).

Različiti razlozi traže objašnjenje
ovog određenja: sakramentalni brak
je liturgijski čin; on se uvrštava u
jedan crkveni red, stvarajući prava i
obveze u Crkvi, među bračnim
drugovima i prema djeci. Zato što je
brak stanje života u Crkvi, potrebno
je imati sigurnost u to (iz toga je
dužnost imati svjedoke), i javni
karakter pristanka štiti “Da" jednom
dan i pomaže ostati vjeran (usp.
Katekizam, 1631).

3. Bitna svojstva braka



“Bitna su svojstva ženidbe jednost i
nerazriješivost koja u kršćanskoj
ženidbi zbog sakramenta zadobivaju
posebnu čvrstoću" (CIC, 1056). Muž i
žena “po savezu međusobne ljubavi
“nisu više dvoje, već jedno tijelo" (Mt
19, 6) [...]. Ovo intimno zajedništvo,
ukoliko je međusobno darivanje
dviju osoba, kao i dobro djece,
zahtjevaju potpunu vjernost para i
traže nerazriješivo jedinstvo" [9].

“Ženidbeno jedinstvo koje Gospodin
potvrđuje, jasno se očituje također u
jednakom osobnom dostojanstvu
kako muškaraca tako i žene, što ga
treba priznati u uzajamnoj i punoj
ljubavi" (Katekizam, 1645).

“U svojoj propovijedi Isus je
naučavao nedvosmisleno izvorno
značenje zajedništva muža i žene, što
ga je na početku zamislio Stvoritelj:
dozvola data Mojsiju, otpustiti
vlastitu ženu, bila je dopuštenje
motivirana tvrdoćom srca (usp. Mt



19, 8); bračno zajedništvo muža i
žene je nerazriješivo: sam Bog je to
zaključio. “Što, dakle, Bog združi,
čovjek neka ne rastavlja" (Mt 19,
6)» (Katekizam, 1614). Krepošću
sakramenta, kojim bračni drugovi
pokazuju i sudjeluju u otajstva
jedinstva i plodne ljubavi između
Krista i Crkve (usp. Ef 5,
32),nerazriješivost dobiva novo i
dublje značenje, uvećavajući početnu
čvrstinu zajedničke obveze, na način
“Izvršena ženidba [tj., sklopljena
među krštenima] ne može se
razriješiti nijednom ljudskom vlašću,
a ni zbog ikakva razloga, osim
smrću" (CIC, 1141).

“Rastava je teški grijeh protiv
naravnog zakona. Ona hoće da
raskine ugovor koji su supružnici
slobodno sklopili da žive jedno s
drugim sve do smrti. Rastava vrijeđa
Savez spasenja što ga sakramentalni
brak označuje" (Katekizam, 2384).



“Moguće je da jedan od supružnika
bude nevina žrtva rastave
proglašene građanskim zakonom; on
tada ne krši moralnu zapovijed.
Velika je naime, razlika između
supružnika koji se iskreno trudio da
bude vjeran sakramentu Ženidbe, a
vidi da je nepravedno napušten, i
onoga koji, zbog teške svoje krivnje,
ruši kanonski valjani
brak." (Katekizam, 2386).

“Ipak ima prilika kada bračni suživot
postaje praktički nemoguć iz
najrazličitijih razloga. U takvim
slučajevima Crkva dopušta tjelesnu
rastavu i prekid zajedničkog
stanovanja. Supružnici ne prestaju
biti muž i žena pred Bogom; i nisu
slobodni za sklapanje novih veza. U
tako teškom stanju najbolje bi
rješenje bilo - ako je moguće -
pomiriti se." (Katekizam, 1649). Ako
poslije rastave “Građanska rastava
ostaje jedini mogući način da se
osiguraju određena zakonita prava,



kao briga za djecu ili zaštita
vlasništva , može se podnijeti a da ne
predstavlja moralne
krivnje" (Catechismo, 2383).

Ako se poslije razvoda sklapa novo
zajedništvo, bilo samo prepoznato od
civilnog zakona “supružnik koji se
ponovo vjenčao nalazi se u stanju
javnog i trajnog
preljuba" (Katekizam, 2384).
Rastavljeni ponovno oženjeni, iako
nastavljaju biti dijelom Crkve, ne
mogu biti pripušteni Euharistiji, jer
njihovo stanje i njihovi uvjeti života
objektivno se suprostavljaju
nerazriješivom jedinstvu ljubavi
Krista i Crkve označene i aktualno
izražene u Euharistiji. “Pomirenje u
sakramentu ispovijedi - koje otvara
put k sakramentu Euharistije - može
biti dopušteno samo onima koji su,
pokajani za prekršaj znaka saveza i
vjernosti Kristu, iskreno spremni na
jedan oblik života ne više u
suprotnosti s nerazriješivošću braka.



To znači, konkretno, da kada muž i
žena, zbog ozbiljnih razloga - na
primjer, obrazovanje djece - ne mogu
ostvariti obvezu rastave, prihvaćaju
zahtjev živjeti u potpunoj
uzdržljivosti, odnosno suzdržavati se
činova pridržanih
supružnicima" [10].

4. Odgovorno roditeljstvo

“Ustanova ženidbe i bračna ljubav po
svojoj su naravi usmjerene rađanju i
odgajanju djece te u tome nalaze
svoje ispunjenje. Djeca su
najdragocjeniji dar braka i uvelike
pridonose dobru samih roditelja.
Sam Bog koji je rekao: “Nije dobro da
čovjek bude sam" (2, 18) i koji je
čovjeka od početka stvorio kao
muško i žensko (Mt 19, 4), želeći mu
udijeliti posebno udioništvo u svome
stvarateljskom djelu, blagoslovio je
muža i ženu rekavši: “Plodite se i
množite se" (Post 1, 28). Prema tome,
pravo njegovanje bračne ljubavi kao



i sav ustroj obiteljskog života što otud
proizlazi - ne zanemarivši ostale
svrhe braka - idu za tim da bi
supružnici s hrabrošću bili spremni
za suradnju sa Stvoriteljem i
Stvoriteljevom ljubavlju, koji po
njima neprekidno umnožava i
obogaćuje svoju obitelj. (Katekizam,
1652) [11] . Zato “među supružnicima
koji na takav način zadovoljavaju
povjerenu im misiju od Boga, na
poseban način treba se prisjetiti onih
koji, s opreznom odlukom i privolom
javnosti, prihvaćaju s velikom
hrabrošću i jedan veći broj djece za
prikladan odgoj" [12].

Stereotipna obitelj koja je
predstavljena od vladajuće kulture
današnjice suprostavlja se brojnoj
obitelji, pravdajući se ekonomskim,
socijalnim, higijenskim razlozima,
itd. Ali “prava obostrana ljubav
nadilazi zajedništvo života muža i
žene, i širi se po svojim prirodnim
plodovima, djecom. Nasuprot,



egoizam završava degradacijom te
ljubavi na stupanj jednostavnog
zadovoljenja instinkta, i ruši odnos
koji ujedinjava roditelje i djecu.
Teško je osjetiti se dobrim djetetom -
pravim djetetom - svojih roditelja
kada se može misliti da se na svijet
došlo protiv njihove volje, odnosno
da se rodilo ne iz ljubavi dostojne tog
naziva, nego slučajno ili zbog
pogrješke u računanju […]. Vidim
jasno da napadi na brojne obitelji
proizlaze iz manjka vjere: proizvodi
su socijalnog ozračja, nesposobnog
shvatiti velikodušnost, koji nastoji
sakriti vlastiti egoizam i određene ne
ispovijedive radnje s naizgled
altruističkom motivacijom. [13].

Također, s velikodušnom
spremnošću za roditeljstvo,
supružnici mogu biti “spriječeni
nekim životnim uvjetima današnjice,
i mogu se naći u uvjetima u kojima se
ne može uvećati, barem jedno
određeno vrijeme, broj djece" [14] .



“Ako za prekid rađanja postoje
ozbiljni razlozi, proizašli iz fizičkog
ili psihološkog stanja supružnika, ili
vanjskih uvjeta, Crkva naučava da je
dopušteno voditi brigu o prirodnom
ritmu vezanom za produktivne
funkcije radi konzumiranja braka
samo u neplodnim razdobljima
regulirajući tako porođaj" [15].

Vrlo je zla “svaka radnja koja, ili s
pretpostavkom supružničkog akta ,
ili njegovim ispunjenjem, ili
razvojem njegovih prirodnih
posljedica, preporuča kao namjeru ili
sredstvo, spriječiti prokreaciju" [16].

Također, kada se želi odgoditi novo
začeće, moralna vrijednost
supružničkog čina u neplodnom
ženinom periodu, različita je od onog
izvršenog s upotrebom
kontracepcijskog sredstva. “Po
njegovom intimnom karakteru,
supružnički čin, dok najdubljom
vezom spaja supružnike, čini ih



dionicima u stvaranju novih života,
po zakonima napisanima u biti
jednakoj muškoj i ženskoj. Braneći
ova oba bitna aspekta, sjedinjujući i
stvarateljski, bračni čin potpuno
čuva smisao zajedničke i prave
ljubavi i njegovo poslanje za najviši
čovjekov poziv na roditeljstvo" [17] .
Služeći se kontracepcijom, isključuje
se stvarateljski značaj bračnog čina,
korištenje braka u ženinim
neplodnim periodima poštiva
nerazdvojnu svezu sjedinjujućeg i
stvarateljskog značenja ljudske
spolnosti. U prvom slučaju griješi se
pozitivnim činom radi sprječavanja
prokreacije; eliminirajući iz bračnog
čina mogućnost koja mu je pridržana
u svrhu prokreacije; u drugom,
izostavlja se upotreba braka samo u
plodnim ženinim razdobljima, koja
sama za sebe ne vrijeđa ni jedan
drugi bračni čin od stvarateljske
sposobnosti u trenutku svog
ostvarenja [18] . Zato odgovorno
roditeljstvo, onako kako Crkva



naučava, ne podnosi na niti jedan
način kontracepcijski mentalitet;
naprotiv, odgovara na određenu
situaciju, vezanu okolnostima, koje
same za sebe nisu željene, nego se
podnose, i mogu doprinijeti, s
molitvom, većoj povezanosti
supružnika i cijele obitelji.

5. Brak i obitelj

“Po Božjem naumu, brak je temelj
najšire obiteljske zajednice, budući
da su sama institucija braka i
zajednička ljubav usmjerene na
prokreaciju i odgoj djece, u kojima
nalaze njihov vrhunac" [19].

“Budući da je Stvoritelj sviju stvari
uspostavio brak, koji je princip i
temelj ljudskog društva, obitelj je
postala prva i životna stanica
društva" [20] . Ova posebna i
isključiva javna dimenzija braka i
obitelji zahtjeva svoju obranu i
promociju sa strane civilne vlasti
[21] . Zakoni koji ne prepoznaju bitna



svojstva braka - rastava- ili ga
uspoređuju s drugim oblicima ne
bračnog zajedništva - činjeničnim
zajedništvom ili zajedništvom osoba
istog spola - su nepravedni: teško
povrijeđuju temelj istog društva
kojeg je Država dužna i zaštiti i
promovirati [22].

U Crkvi, obitelj je nazvana
“domaćinska crkva" zato jer je
obilježava zajedništvo svojih članova
pozvana je biti “objava i ostvarenje
svojstveno crkvenom
zajedništvu" [23] . “Roditelji trebaju
svojoj djeci biti, riječju i primjerom,
prvi navjestitelji vjere, i na drugom
mjestu vlastito zvanje svakoga, i
onog svetog na poseban
način" [24] .“Eto gdje se na povlašten
način izvršava krsno svećeništvo oca,
majke, djece i svih članova obitelji:
“sudjelovanjem u sakramentima,
molitvom i zahvaljivanjem,
svjedočenjem svetog života,
odricanjem i djelima ljubavi"



Obiteljski je dom tako prva škola
kršćanskog života i “bogatije
čovječnosti" Ovdje se čovjek uči
trudu i radosti rada, bratskoj ljubavi,
plemenitom praštanju stalno
obavljanom i nadasve bogoštovlju,
molitvi i prikazivanju Bogu vlastita
života.(Katekizam, 1657).

Rafael Diaz

Osnovna bibliografija

Katekizam Katiličke Crkve,
1601-1666, 2331-2400.

II. Vatikanski koncil, Konst. Gaudium
et Spes, 47-52.

Ivan Pavao II. Ap. Egz. Familiaris
consortio, 11-16.

Preporučena literatura

Sveti Josemaría, Razgovori s
Monsinjorom Escrivá, 87-112.



Sveti Josemaría, Homilija, Brak,
kršćanski poziv, u Isus je onaj koji
prolazi, 22-30.

J. Miras – J.I. Bañares, Brak i obitelj,
Rialp, Madrid 2006.

J.M. Ibáñez Langlois, Seksualnost,
Ljubav, Sveta Čistoća, Izdanje
Universidad Católica de Chile,
Santiago de Chile 2006.

---------------------------------

Napomene

[1] II. Vatikanski Koncil, Konst.
Gaudium et spes, 48.

[2] Usp. Ivan Pavao II. Ap. Egz.
Familiaris Consortio, 22-XI-1981, 11.

[3] Usp. II. Vatikanski Koncil, Konst.
Gaudium et spes, 49.

[4] “ «En efecto, mediante el
bautismo, el hombre y la mujer son
inseridos definitivamente en la



Nueva y Eterna Alianza, en la
Alianza esponsal de Cristo con la
Iglesia. Y debido a esta inserción
indestructible, la comunidad íntima
de vida y de amor conyugal, fundada
por el Creador, es elevada y asumida
en la caridad esponsal de Cristo,
sostenida y enriquecida por su
fuerza redentora» " (Ivan Pavao II.,
Ap. Egz. Familiaris consortio, 13).

[5] “ «Los matrimonios tienen gracia
de estado —la gracia del sacramento
— para vivir todas las virtudes
humanas y cristianas de la
convivencia: la comprensión, el buen
humor, la paciencia, el perdón, la
delicadeza en el trato mutuo» “(Sveti
Josemaría, Colloqui, 108).

[6] «El genuino amor conyugal es
asumido en el amor divino y se rige y
enriquece por la virtud redentora de
Cristo y la acción salvífica de la
Iglesia para conducir eficazmente a
los cónyuges a Dios y ayudarlos y



fortalecerlos en la sublime misión de
la paternidad y la
maternidad» (Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et Spes , 48).

[7] Ivan Pavao II., Ap. Egz. Familiaris
consortio, 56.

[8] Sveti Josemaría, Isus je onaj koji
prolazi, 23.

[9] II. Vatikanski Koncil, Konst.
Gaudium et spes, 48.

[10] Juan Pablo II, Ex. ap. Familiaris
consortio , 84. Cfr. Benedicto XVI, Ex.
Ap. Sacramentum Caritatis , 22-
II-2007, 29; Congregación para la
doctrina de la fe, Carta sobre la
recepción de la Comunión Eucarística
por parte de los fieles divorciados que
se han vuelto a casar , 14-IX-1994; 
Catecismo , 1650.

[11] “U dužnosti prenošenja i
odgajanja ljudskog života, što valja
smatrati njihovim osebujnim



poslanjem, supruzi znaju da su
suradnici ljubavi Boga stvoritelja i
takoreći njezini tumači […], kršćanski
supruzi, pouzdavajući se u Božju
providnost i njegujući duh žrtve,
slave Stvoritelja i trude se oko
savršenstva u Kristu, dok s dubokim
osjećajem ljudske i kršćanske
odgovornosti" (II. Vatikanski Koncil,
Konst. Gaudium et Spes, 50).

«En el deber de transmitir la vida
humana y de educarla, lo cual hay
que considerar como su propia
misión, los cónyuges saben que son
cooperadores del amor de Dios
Creador y como sus intérpretes [...],
los esposos cristianos, confiados en la
divina Providencia cultivando el
espíritu de sacrificio, glorifican al
Creador y tienden a la perfección en
Cristo cuando con generosa, humana
y cristiana responsabilidad cumplen
su misión procreadora» (Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et Spes ,
50).



[12] Idem.

[13] San Josemaría, Conversaciones ,
94. «Los esposos deben edificar su
convivencia sobre un carińo sincero
y limpio, y sobre la alegría de haber
traído al mundo los hijos que Dios les
haya dado la posibilidad de tener,
sabiendo, si hace falta, renunciar a
comodidades personales y poniendo
fe en la providencia divina: formar
una familia numerosa, si tal fuera la
voluntad de Dios, es una garantía de
felicidad y de eficacia, aunque
afirmen otra cosa los autores
equivocados de un triste
hedonismo» (San Josemaría, Es Cristo
que pasa , 25).

[14] II. Vatikanski Koncil, Konst.
Gaudium et Spes, 51.

[15] Pavao VI., Enc. Humanae vitae,
26-VII-1968, 16.

[16] Ibidem, 14.



[17] Ibidem , 12. El acto conyugal
realizado con la exclusión de uno de
los significados es intrínsecamente
deshonesto: «un acto conyugal
impuesto al cónyuge sin considerar
su condición actual y sus legítimos
deseos, no es un verdadero acto de
amor; y prescinde por tanto de una
exigencia del recto orden moral en
las relaciones entre los esposos»; o
«un acto de amor recíproco, que
prejuzgue la disponibilidad a
transmitir la vida que Dios Creador,
según particulares leyes, ha puesto
en él, está en contradicción con el
designio constitutivo del matrimonio
y con la voluntad del Autor dela vida.
Usar este don divino destruyendo su
significado y su finalidad, aun sólo
parcialmente, es contradecir la
naturaleza del hombre y de la mujer
y sus más íntimas relaciones, y por lo
mismo es contradecir también el
plan de Dios y su voluntad» ( Ibidem ,
13).



[18] Cfr. Juan Pablo II, Ex. ap. 
Familiaris consortio , 32; Catecismo ,
2370. La supresión del significado
procreativo conlleva la exclusión el
significado unitivo del acto conyugal:
«el rechazo positivo de la apertura a
la vida, sino también una
falsificación de la verdad interior del
amor conyugal, llamado a entregarse
en plenitud personal» (Ex. ap. 
Familiaris consortio , 32).

[19] Ibidem, 14.

[20] Ibidem, 42.

[21] «La familia es el elemento
natural y fundamental de la sociedad
y tiene derecho a la protección de la
sociedad y del Estado» (ONU, 
Declaración Universal de los Derechos
Humanos , 10-XII-1948, art. 16).

[22] Cfr. Consejo Pontificio para la
Familia, Familia, matrimonio y
uniones de hecho , Ciudad del
Vaticano 2000; Congregación para la



Doctrina de la Fe, Consideraciones
acerca de los proyectos de
reconocimiento legal de las uniones
entre personas homosexuales , Ciudad
del Vaticano 2003.

[23] Ivan Pavao II., Ap. Egz.
Familiaris consortio, 21.

[24] II. Vatikanski Koncil , Konst.
Lumen gentium, 11.

Rafael Diaz

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-25-zenidba/
(28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-25-zenidba/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-25-zenidba/

	Tema 25: Ženidba

