opusdei.org

Tema 24: Brak i Sveti
red

Brak je ustanova koju je Bog
predvidio u svojoj mudrosti,
kako bi u CovjeCanstvu proveo
svoj bozanski plan ljubavi.
Rada se osobnim i neopozivim
pristankom supruznika. Bitna
svojstva braka su jedinstvo i
nerazrjesivost. Ovaj poseban
savez stavljen je u sluzbu
radanja i obrazovanja djece,
koja su najizvrsniji dar braka i
uvelike doprinose dobru svojih
roditelja.



25.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.

Otac nas je, u svom planu ljubavi,
izabrao u Kristu prije stvaranja
svijeta, da nas uzdigne na
dostojanstvo djece BoZje (usp. Ef
1,4-5). Nadalje, Zeli raCunati na
suradnju CovjeCanstva kako bi
ostvario svoj plan spasenja. Unutar
ovih planova bozanske Providnosti,
sakramenti Zenidbe i reda daju
krScanima poseban poziv i poslanje u
Crkvi (usp. Katekizam, 1534).

Sakrament braka

Brak nije ,u¢inak slucajnosti ili
rezultat slijepe evolucije prirodnih
sila. To je zapravo mudra i providna
institucija Boga Stvoritelja, Cija je
svrha bila da u Covjeku izvrsi Njegov
plan pun ljubavi. Kao posljedica toga,


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-24-brak-i-sveti-red?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

muz i Zena, kroz taj medusobni dar
samih sebe, koji je samo njima
specifican i iskljuciv, razvijaju to
jedinstvo dviju osoba u kojem se
medusobno usavrsavaju, suradujuci
s Bogom u radanju i odgoju novih
7ivota. Zenidba kritenika ima, osim
toga, dostojanstvo sakramentalnog
znaka milosti, jer predstavlja
jedinstvo Krista i Njegove Crkve.”[1]

,U svo0joj najdubljoj stvarnosti, ljubav
je u biti dar i bracna ljubav, koja,
iako vodi supruznike do uzajamne
'spoznaje’ koja ih ¢ini jednim

tijelom' (usp. Post 2,24), nije
iscrpljena unutar para, buduci da ih
¢ini sposobnima za najvece moguce
sebedarje, po kojem postaju Bozji
suradnici u darivanju Zivota novom
Covjeku.”[2]

Ta uzajamna ljubav izmedu
supruznika ,postaje slika apsolutne i
neprolazne ljubavi kojom Bog ljubi
Covjeka. Dobra je, vrlo dobra u



Stvoriteljevim oCima (Post 1,31). A ta
ljubav koju Bog blagoslivlja ima za
cilj da bude plodna i da se ostvari u
zajednickom djelu bdijenja nad
stvorenjem: 'I blagoslovi ih Bog i rece
im Bog: 'Plodite se i mnoZite,
napunite zemlju i sebi je podlozite'.
(Post 1,28)” (Katekizam, 1604.).

Specifi¢ni dar koji karakterizira
brac¢nu ljubav nalazi se u osobama
kao recipro¢nim spolnim bic¢ima
kako bi generirali novi Zivot. Nitko
ne moze postati roditelj sam ili s
drugom osobom istog spola, jer
oc€instvo i majcinstvo Cine jedno
nacelo naraStaja. Stoga u bracnoj
ljubavi prihvacanje dara posjeduje
dinamiku koja je posve vlastita i
razlicita od drugih jezika ljubavi:
samo u bracnoj ljubavi postoji
istovjetnost izmedu ponude dara i
prihvacanja dara. Doista,
prihvacdanje dara oCinstva dogada se
davanjem dara majcinstva i obrnuto.
Stoga nije moguce intimnije



zajednistvo ljubavi izmedu dviju
osoba koje su, prema rije¢ima
Svetoga pisma, jedno tijelo (Post
2,24).

Gore opisana dinamika bra¢nog
sebedarja pokazuje da bracna ljubav
ne nastaje spontano nego iz
slobodnog sebedarja svake osobe.
Buducdi da je ovo sebedarje
obostrano, to je ljubav koju
supruznici duguju jedan drugome.
Ovu istinu poucava sveti Pavao kada
piSe da ,Zena ne vlada svojim
tijelom, nego muz; tako i muz ne
gospodari svojim tijelom, nego

Zena” (1 Kor 7,4). Apostol prenosi istu
pouku kada podsjeca muzeve da
sljube svoje Zene kao svoja tijela" (Ef
5,28). Brak, kao prirodna institucija,
ima dimenziju pravednosti koja je
svojstvena bracnoj ljubavi:
,Institucija braka nije nepotrebno
mijeSanje drustva ili vlasti, niti
izvanjsko nametanje oblika. Radije je
to unutarnji zahtjev saveza bracne



ljubavi koji se javno potvrduje kao
jedinstven i iskljuciv, kako bi se
Zivjelo u potpunoj vjernosti naumu
Boga, Stvoritelja.”[3]

Buducdi da je bracna zajednica
prirodni temelj obitelji i osnovna
stanica drustva, ona ne pripada
iskljucivo privatnoj sferi, vec je
dobro od javnog interesa. Drustvo
Stiti brak kroz svoju pravnu
instituciju: gradanski brak u drustvu
1 kanonski brak u Crkvi. Da bi
legalizacija braka bila doista korisna
za opce dobro, zakon mora biti u
skladu s biti onoga Sto brak jest, tj.
kao prirodna institucija, a takoder i
kao sakrament u slucaju kanonske
Zenidbe.

U mnogim je zemljama uobicajeno
da ljudi Zive zajedno na nacin muza i
Zene, ali bez ikakve institucionalne
veze. Razlozi su razliciti: ,utjecaj
ideologija koje obezvrjeduju brak i
obitelj, Zelja da se izbjegnu neuspjesi



drugih parova, strah od necega Sto
smatraju previSe vaznim i svetim,
drusStvene mogucnosti i ekonomske
koristi povezane s jednostavnim
zajednickim zZivotom, Cisto
emocionalno i romanti¢no poimanje
ljubavi, strah od gubitka svoje
slobode 1 neovisnosti i odbacivanje
necega Sto je zamiSljeno kao Cisto
institucionalno i birokratsko.”[4] Ako
je veza uspostavljena iskrenom
Zeljom za brakom, tada postoji
potreba za pomoci im da legaliziraju
svoju situaciju. Ako takve volje nema,
treba pomoci paru da otkrije laZ koja
je prisutna u njihovom odnosu, jer
bracna ljubav ,zahtijeva potpuno i
konacno darivanje osoba jednih
drugima” (Katekizam, 2391). ,Izraz
'slobodna unija’ je pogreSan: Sto
‘unija’' moze znaciti kada se partneri
ne obvezuju jedno prema drugome,
pokazujuci nedostatak povjerenja u
drugoga, u sebe ili u

buducénost?" (Katekizam, 2390)



Promatramo li stvaranje iz Kristove
perspektive, otkrivamo da je to
bozansko djelovanje ,temelj ‘svih
BoZjih spasenjskih planova’, ‘poCetak
povijesti spasenja’ koja kulminira u
Kristu” (Katekizam, 280). S ove to¢ke
gledista, instituciju braka na
prirodnoj razini moZe se promatrati
kao obdarenu novim dostojanstvom:
uspostavio ju je Bog kao tip ili lik za
jedinstvo izmedu Krista i Crkve (usp.
Ef 5,31- 32). Zbog te veze izmedu
bracne veze i Kristove ljubavi,
bracna ljubav ne samo da sudjeluje u
BoZjoj stvarateljskoj ljubavi, nego i u
njegovoj spasenjskoj ljubavi,
prenoseci zajedno s lJjudskim zivotom
Zivot milosti u Kristu [5].

IstoCni grijeh uveo je raskid
CovjeCanstva s Bogom, a ujedno i
raskid izvornog zajedniStva izmedu
muskarca i Zene. Institucija braka je
pak oslabljena pojavom poligamije i
razvoda, a tjelesno roditeljstvo sada



prenosi istocni grijeh umjesto Zivota
djece BoZje.

Stari zakon, u skladu s boZanskom
pedagogijom, niti kritizira poligamiju
patrijarha niti zabranjuje razvod; ali
»videci BoZji savez s Izraelom u slici
iskljucive i vjerne bracne ljubavi
(usp. HoS 1-3; 1z 54,62; Jr 2-3,31; Ez
16, 23), proroci su pripremili savjest
Izabranog naroda za produbljeno
razumijevanje jedinstva i
nerazrjesivosti Zenidbe (usp. Mal
2,13-17)” (Katekizam, 1611). Stovise,
obnova izvornog bozanskog
blagoslova nad Abrahamom, zajedno
s obecanjem nebrojenih potomaka
kojima Ce Bog dati zemlju Kanaan
(usp. Post 12,2.7; 13,16; 22,17), daje
braku temeljnu ulogu u ispunjenju
bozanskog plana spasenja. Bez braka
se ne bi ispunio savez koji je Bog
sklopio s Abrahamom i njegovim
potomstvom, a koji je u svjetlu
Novoga zavjeta simbol saveza



izmedu Krista 1 Crkve (usp. Gal 3,
26-29).

,»,Isus, koji je u sebi sve pomirio,
vratio je braku i obitelji u njihov
izvorni oblik (usp. Mt 10,1-12). Brak i
obitelj su otkupljeni od Krista (usp. Ef
5, 21-32) i obnovljeni na sliku
Presvetog Trojstva, otajstva iz kojeg
izvire sva prava ljubav. Zaruc¢nicki
savez, koji potjecCe iz stvaranja i
objavljuje se u povijesti spasenja,
dobiva svoje puno znacenje u Kristu i
njegovoj Crkvi. Po svojoj Crkvi Krist
daruje braku i obitelji milost
potrebnu za svjedocenje BoZje
ljubavi i Zivot zajedniStva. Evandelje
obitelji obuhvaca povijest svijeta, od
stvaranja muskarca i Zene na sliku i
priliku BozZju (usp. Post 1,26-27), do
ispunjenja otajstva Saveza u Kristu
na kraju vremena sa svadbenom
gozbom Jaganjcevom(usp. Otk

19,9)” [6]

Proslava vjencanja



Zenidba se rada iz osobnog i
neopozivog pristanka supruznika
(usp. Katekizam, 1626). ,,Bracni
pristanak je ¢in volje kojim se
muskarac i Zena uzajamno daju i
prihvacaju neopozivim savezom
kako bi uspostavili brak” (Zakonik
kanonskog prava, 1057 §2).

»,Crkva obiCno zahtijeva da vjernici
sklapaju Zenidbu prema crkvenom
obliku” (Katekizam, 1631). Stoga su
»valjane samo one Zenidbe koje su
sklopljene pred mjesnim
ordinarijem, Zupnikom ili
svecenikom ili dakonom kojega je tko
od njih ovlastio, a koji pomazu, i pred
dva svjedoka prema navedenim
pravilima” u Zakoniku kanonskog
prava (Zakonik , 1108 §1).

Nekoliko je razloga iza ove norme.
Sakramentalni brak stvara prava i
duZnosti u zajednici Crkve izmedu
supruznika 1 prema njihovoj djeci.
Buduci da je brak stanje Zivota u



Crkvi, o njemu mora postojati
sigurnost (dakle obveza imati
svjedoke); a javni karakter privole
Stiti jednom dano "ja ¢inim" i pomaZze
supruznicima da ostanu vjerni
svojim zavjetima (usp. Katekizam,
1631).

,Bitna svojstva Zenidbe su jedinstvo i
nerazrjesivost, koje u krsc¢anskoj
Zenidbi po sakramentu dobivaju
posebnu Cvrstocu® (Zakonik
kanonskog prava, 1056). MuZ i Zena
»,p0 bra¢nom savezu viSe nisu dvoje,
nego jedno tijelo (usp. Mt 19,6) . . .
Kao uzajamni dar dviju osoba, ovo
intimno jedinstvo i dobro djece
namecu potpunu vjernost
supruznicima i zalaZu se za
neraskidivo jedinstvo medu
njima.”[7]

,»Jedinstvo braka, koje jasno priznaje
na$ Gospodin, jasno je razjaSnjeno u
jednakom osobnom dostojanstvu
koje se mora priznati muskarcu i



Zeni u uzajamnoj i bezrezervnoj
ljubavi.'[8] Poligamija je u
suprotnosti s bracnom ljubavlju koja
je nepodijeljena i iskljuciva.

” (Katekizam, 1645.).

»,U svom propovijedanju Isus je
nedvosmisleno naucavao izvorno
znacenje zajednice muskarca i Zene
kako je to Stvoritelj htio od pocetka:
dopustenje koje je dao Mojsije da se
rastane od Zene bilo je ustupak
tvrdodi srca (usp. Mt 19,8). BraCna
zajednica muskarca i Zene je
neraskidiva: sam je Bog odredio ‘Sto
dakle Bog zdruzi, Covjek neka ne
rastavlja’ (Mt 19,6)” (Katekizam,
1614). Snagom sakramenta, po kojem
krséanski supruznici ocituju i
sudjeluju u otajstvu jedinstva i
plodonosne ljubavi izmedu Krista i
Crkve (Ef 5,32), nerazrjeSivost dobiva
novo i dublje znacenje povecavajuci
izvornu c¢vrstocu bracne veze, tako
da se ,Zenidba koja je ratum [to jest,
sklopljena izmedu krstenih osoba]et



consummatum [to jest, sklopljena
bra¢nim ¢inom izmedu supruznika]
ne moze razvrgnuti nikakvim
ljudskim silama i bez razloga, osim
smrcu” (Zakonik kanonskog prava,
1141).

»,Razvod je teSki prijestup protiv
prirodnog zakona. Njime se Zeli
raskinuti ugovor, na koji su
supruznici slobodno pristali, da Zive
jedno s drugim do smrti. Razvod Steti
savezu spasenja, Ciji je znak
sakramentalna Zenidba” (Katekizam,
2384). ,MoZe se dogoditi da je jedan
od supruznika nevina Zrtva rastave
braka donesene po gradanskom
pravu; ovaj supruznik stoga nije
prekrsio moralni zakon. Znatna je
razlika izmedu supruznika koji je
iskreno nastojao biti vjeran
sakramentu Zenidbe pa je
nepravedno napusten i onoga koji
svojom teSkom Kkrivnjom razara
kanonski valjanu

Zenidbu” (Katekizam, 2386).



»Ipak, postoje neke situacije u kojima
zajednicki zivot postaje prakticki
nemoguc iz raznih razloga. U takvim
slucajevima Crkva dopusta fizicko
razdvajanje para i njihov odvojeni
Zivot. SupruZnici ne prestaju biti
muZ i Zena pred Bogom i stoga nisu
slobodni sklopiti novu zajednicu. U
ovoj teskoj situaciji najbolje bi
rjeSenje bilo, ako je moguce,
pomirenje” (Katekizam, 1649). Ako
nakon rastave ,gradanski razvod
ostane jedini moguci nacin
osiguranja odredenih zakonskih
prava, skrbi za djecu ili zastite
nasljedstva, moZe se tolerirati i ne
predstavlja moralnu

uvredu” (Katekizam, 2383).

Ako se nakon razvoda sklopi nova
zajednica, ¢ak i ako je priznata
gradanskim pravom, ,,ponovno
vjencani supruznik tada je u situaciji
javnog i trajnog

preljuba” (Katekizam, 2384).
Ponovno vjencani rastavljeni, iako



nastavljaju pripadati Crkvi, ne mogu
biti pripuSteni Euharistiji, jer njihovo
stanje i Zivotni uvjeti objektivno
proturjece neraskidivom jedinstvu
ljubavi izmedu Krista i Crkve; to se
sjedinjenje oznacava i ostvaruje u
euharistiji.[9] ,,Pomirenje u
sakramentu pokore koji bi otvorio
put euharistiji moZe se dati samo
onima koji su, kajuci se Sto su
prekrsili znak Saveza i vjernosti
Kristu, iskreno spremni poduzeti
nacin zivota koji viSe nije u
suprotnosti s nerazrjeSivoscu braka.
To u praksi znaci da kada iz ozbiljnih
razloga, kao $to je na primjer odgoj
djece, muskarac i Zena ne mogu
zadovoljiti obvezu rastave, oni
‘preuzimaju na sebe duznost zivjeti u
potpunoj uzdrzljivosti, tj.
uzdrzavanje od djela koja su
svojstvena bra¢nim parovima.”[10]

Ove norme treba primjenjivati sa
suosjecanjem prema osobama i
stvarnim izazovima s kojima se



suocavaju. Crkva treba izbjegavati
postavljanje toliko uvjeta na
bozansko milosrde da ono bude
ispraznjeno od smisla.[11] To znaci
uzeti u obzir da pokornik, ,,premda
vjeran nakani da viSe ne grijesi, zbog
proslih iskustava i svijesti o sadasnjoj
slabosti moZe imati strah od novih
padova; ali to ne Steti autenti¢nosti
nakane, kada se taj strah pridruzi
volji, poduprtoj molitvom, da se ucini
ono Sto je moguce da se izbjegne
krivnja.”[12] Pokornik, zbog
specifi¢nih okolnosti u kojima se
nalazi, mozda nije u potpunosti
odgovoran za vlastita djela.
Ispovjednik mora uzeti u obzir ove
faktore pri procjeni Sto pokornik
moZe ucfiniti da izbjegne krivnju.
Tako ispovjednik moZe doci do
moralne sigurnosti da pokornik ima
dovoljno kajanja da primi odrjeSenje.
[13]

U svakom slucaju, ako dode do novog
pada, osoba treba prije pricesti



pristupiti sakramentu ispovijedi.
Zapravo, seksualni odnosi s nekim
tko nije zakoniti supruznik uvijek su,
po svom cilju, intrinzi¢no zli. Stovise,
bududi da je njihovo pokajanje samo
po sebi skriveno, ,,dok je njihovo
stanje rastavljenih i ponovno
vjencanih per se ocito, moci ce
primati euharistijsku pricest samo
remoto scandalo."[14] Konacno,
trebamo takoder imati na umu da
primanje euharistije nije zamisljeno
kao cilj puta obracenja, nego kao
dragocjena pomoc da se nastavi s
poduzimanjem potrebnih koraka za
Zivot u situaciji koja viSe nije u
suprotnosti s Isusovim ucenjem o
braku.[15]

Odgovorno roditeljstvo

,P0 samoj svojoj prirodi, institucija
braka i bracne ljubavi usmjerena je
na radanje i obrazovanje potomstva i
u njima nalazi svoju krunu.“ Djeca su
najveci dar braka i uvelike doprinose



dobrobiti samih roditelja. Sam Bog je
rekao: ‘Nije dobro da ¢ovjek bude
sam’ i ‘od pocetka ih [on] stvori
musko i Zensko’; Zele¢i ih na poseban
nacin povezati u vlastitom
stvaralaCkom radu, Bog je
blagoslovio muskarca i Zenu
rije¢ima: 'Plodite se i mnoZite.' Dakle,
prava bracna ljubav i cjelokupni
ustroj obiteljskog Zivota koji iz nje
proizlazi, bez umanjenja drugih
ciljeva braka, usmjereni su na to da
supruznike osposobe za hrabru
suradnju s ljubavlju Stvoritelja i
Spasitelja, koji ¢e preko njih iz dana
u dan povecavati i obogacivati svoju
obitelj” (Katekizam, 1652).[16] Stoga,
»,medu parovima koji ispunjavaju
zadatak koji im je Bog dao...posebno
treba spomenuti one koji s
velikodu$nim srcem i s mudrim i
zajednickim promisljanjem poduzmu
dostojanstven odgoj velike
obitelji.”[17]



Cak i uz velikodusno raspoloZenje
prema roditeljstvu, ,,odredeni
moderni uvjeti Cesto sprjeCavaju
parove da skladno urede svoje
bracne zZivote,i...nalaze seu
okolnostima u kojima se barem
privremeno ne bi trebala povecavati
velicina njihovih obitelji.”[18] ,,Ako,
dakle, postoje dobro utemeljeni
razlozi za razmak radanja, koji
proizlaze iz fizickog ili psihickog
stanja muZa ili Zene, ili izvanjskih
okolnosti, Crkva uci da vjencani ljudi
tada mogu iskoristiti prirodne
cikluse svojstvene reproduktivnom
sustavu i upustiti se u bra¢ne odnose
samo u onim vremenima koja su
neplodna, kontrolirajuci tako
radanje.”[19]

,Zenidba je, prema BoZjem naumu,
temelj Sire zajednice obitelji, buduci
da je sama institucija braka i bracne
ljubavi usmjerena na radanje i 0dgoj
potomstva, u kojem ono nalazi svoju
krunu“[20].



» Buduci da je Stvoritelj svega
ustanovio bracno partnerstvo kao
pocetak i temelj ljudskog drustva/,
obitelj je 'prva i vitalna stanica
drusStva'.” [21] Ova bitna i vitalna
javna uloga braka i obitelj poziva na
svoju obranu i ohrabrenje od strane
javnih vlasti.

Unutar Crkve obitelj se naziva
“domacom Crkvom” jer jedinstveno
zajedniStvo medu njezinim
Clanovima ima za cilj biti ,,specificna
objava i ostvarenje crkvenog
zajedniStva.” [22] ,Roditelji trebaju
svojom rijecju i primjerom biti prvi
propovjednici vjere svojoj djeci;
trebaju ih ohrabrivati u zvanju koje
je vlastito svakome od njih, njegujuci
S posebnom paznjom poziv za sveto
stanje.” [23] ,,Ovdje su otac obitelji,
majka, djeca i svi ¢lanovi obitelji.
Obitelj ostvaruje svecenistvo
krstenika na povlasten nacin
‘primanjem sakramenata, molitvom i
zahvaljivanjem, svjedoCenjem svetog



Zivota te samoodricanjem i
djelatnom ljubavlju.' Tako je dom
prva Skola krs¢anskog zivota i 'Skola
za ljudsko obogacivanje.' Ovdje se uci
ustrajnosti i radosti rada, bratskoj
ljubavi, velikodu$Snom - cak i
opetovanom — oprastanju, a iznad
svega bogoStovlju u molitvi i
Zrtvovanju vlastitog

Zivota” (Katekizam, 1657).

Sakrament svetog reda

Medu izraelskim narodom, koji je u
Iz]1 19,6 oznacen kao "kraljevstvo
svecenika", Levijevo pleme je Bog
izabrao za sluzbu u "Satoru
svjedoCanstva" (Br 1,50). S druge
strane, medu levitima, svecenici
Starog saveza bili su posveceni
obredom pomazanja (usp. 1zl 29,1-7),
dok im je dodijeljena funkcija ,,u ime
ljudi u odnosu na Boga, da prinose
darove i Zrtve za grijehe” (Heb 5,1).
Kao element Mojsijevog zakona, ovo
sveceniStvo je uvod u "bolju



nadu" (Heb 7,19), "sjena dobrih stvari
koje dolaze", ali samo po sebi to
sveceni$tvo "nikada ne moze istim
Zrtvama Kkoje se neprestano prinose
iz godine u godinu, uciniti
savrSenima one koji se

priblizavaju” (Heb 10,1).

Levitsko je sveceniStvo predocilo u
Izabranom narodu potpuno
ostvarenje svecenisStva u Isusu
Kristu, Cije svecCeniStvo nije bilo
vezano uz rodoslovlje, niti uz Zrtve u
hramu, niti uz Zakon, nego samo uz
samoga Boga (usp. Heb 6: 17-2017:1 1
dalje). Stoga ga je Bog ,odredio za
velikog svecenika po redu
Melkisedekovu” (Heb 5,10), koji je
“jednim prinosom. . . za sva
vremena usavrsio one koji su
posveceni” (Heb 10,14).

Doista, Utjelovljena BoZja Rijec, u
ispunjenju mesijanskih
prorocanstava, svojom smrcu i
uskrsnucem otkupljuje sve ljude,



dajudi tako vlastiti Zivot u ispunjenju
svog svecenickog identiteta. Ovo
svecenistvo, koje sam Isus
predstavlja u terminima posvecenja i
poslanja (usp. Iv 10,14), stoga ima
univerzalnu vrijednost: nema
»,B0Zjeg spasenjskog djelovanja izvan
jedinstvenog Kristova
posredovanja.”[24]

Na Posljednjoj vecCeri Isus oCituje
svoju Zelju da svoje apostole ucini
dionicima svoga svecenistva, koje je
opisano u terminima posvecenja i
poslanja: ,Kao Sto si ti mene poslao u
svijet, i ja sam njih poslao u svijet. I
za njih posvecujem samoga sebe, da i
oni budu posveceni u istini” (usp. Iv
17,18-19). Ovo sudjelovanje postaje
stvarnost u razlicitim trenucima
tijekom Kristove sluzbe, Sto se moZe
smatrati uzastopnim koracima koji
vode do ustanove svetog reda: kada
Krist poziva apostole i uspostavlja ih
kao druzbu (usp. Mk 3,13-19), kada ih
poucava i Salje propovijedati (usp. Lk



9, 1-6), kada im daje moc¢ oprastanja
grijeha (usp. Iv 20, 22-23), kada im
povjerava sveopci misionarski nalog
(usp. Mt 28,18-20); 1 na vrlo poseban
nacin kada im zapovijeda slavljenje
euharistije: ,,Ovo Cinite meni na
spomen" (1 Kor 11,24). Apostoli su ,,u
potpunosti potvrdeni [u svojoj misiji]
na dan Pedesetnice."[25]

Tijekom svog Zivota, apostoli ,ne
samo da su imali pomoc¢nike u svojoj
sluzbi, nego su takoder, kako bi se
poslanje koje im je dodijeljeno moglo
nastaviti nakon njihove smrti,
prenijeli na svoje neposredne
suradnike, tako reci, u obliku
oporuke, duznost potvrdivanja i
dovrsavanja zapocetog posla . . . i
dali im naredbu da, kad budu trebali
umrijeti, drugi odobreni ljudi
preuzmu njihovu sluzbu. . . Biskupi
su, dakle, sa svojim pomagacima,
svecenicima i dakonima, preuzeli
sluzbu zajednice, predsjedavajuci
umjesto Boga stadu, €iji su pastiri,



kao ucitelji nauka, svecenici svetog
bogosluZja i sluzbenici
upravljanja .”[26]

U Novom se zavjetu apostolska
sluzba prenosi polaganjem ruku
popracenim molitvom (usp. Dj 6,6; 1
Tim 4,14; 5,22; 2 Tim 1,6); to je praksa
koju nalazimo u najstarijim
obredima redenja, poput onih
zabiljeZenih u Traditio Apostolica i
Statuta Ecclesiae Antiqua. Ova bitna
jezgra, koja €ini sakramentalni znak,
obogacena je tijekom stolje¢a nizom
komplementarnih obreda, koji se
mogu razlikovati prema razlicitim
liturgijskim tradicijama. ,,U Latinskoj
Crkvi pocetni obredi — predstavljanje
1izbor ordinanda, pouka od biskupa,
ispit kandidata, litanije svetima —
potvrduju da je izbor kandidata
ucinjen u skladu s praksom Crkve i
priprava za svecani Cin posvete,
nakon kojega nekoliko obreda
simboli¢no izraZava i dovrSava
ostvareno otajstvo: za biskupa i



svecCenika pomazanje svetom
krizmom, znak posebnog pomazanja
Duha Svetoga koji njihovu sluzbu
Cini plodnom; za biskupa primanje
knjige Evandelja, prstena, mitre i
Stapa kao znakova njegova
apostolskog poslanja navijeStanja
Rijeci BoZje, vjernosti Crkvi, Kristovoj
zarucnici, i svoje pastirske sluzbe
stada Gospodnjeg; predstavljanje
sveceniku patene i kaleza, 'prinos
svetog naroda’ koji je pozvan
prikazati Bogu; dajuci knjigu
Evandelja dakonu koji je upravo
primio poslanje da navijeSta Kristovo
Evandelje” (Katekizam, 1574).

Priroda i ucinci primljenog reda

Sakrament svetog reda daje
sudjelovanje u Kristovu svecenistvu,
na nacin kako je predan apostolskim
nasljedstvom. Ministralno
sveceniStvo razlikuje se od
zajedniCkog sveceniStva vjernika
koje proizlazi iz krStenja i potvrde.



Oboje su "medusobno povezani"iu
skladu s drugim; ali ,,oni se
medusobno razlikuju u biti, a ne
samo u stupnju.” [27] Sluzbeno je
svecenisStvo vlastito i specificno da
bude ,sakramentalni prikaz Isusa
Krista — glave i pastira” [28], Sto Cini
mogucim vrsiti Kristov autoritet u
pastoralnoj funkciji propovijedanja i
upravljanja, te djelovati in persona
Christi u vrSenju sakramentalne
sluzbe.

,Prikaz Krista Glave” (repraesentatio
Christi Capitis) uvijek postoji u
sluzbenikuy, ¢ija je duSa zapecacena
sakramentalnim karakterom,
neizbrisivo utisnutim pri redenju.
Ovo obiljeZje je, dakle, glavni ucinak
sakramenta, i bududi da je trajna
stvarnost, ¢ini red nemogucim za
ponavljanje ili uklanjanje ili
dodjeljivanje na ograniCeno vrijeme.
»Istina je da valjano zaredeni moZe iz
ozbiljnih razloga biti razrijeSen
obveza i funkcija povezanih s



redenjem ili mu se moZe zabraniti
njihovo vrenje; ali ne moZe ponovno
postati laik u strogom

smislu” (Katekizam, 1583).

Zaredenje u svakom od svojih
stupnjeva takoder daje ,,milost Duha
Svetoga svojstvenu ovom
sakramentu", koji je ,,konfiguracija
Krista kao svecenika, ucitelja i
pastira, Ciji je sluZzbenik

zaredeni" (Katekizam, 1585.). Ova
uloga sluzbenika je i dar i zadaca, jer
se redenje prima radi sluzenja Kristu
1 vjernicima koji u Crkvi tvore
njegovo otajstveno tijelo.
Konkretnije, za biskupa primljeni dar
je ,Duh upravljanja kojeg si dao
svom ljubljenom Sinu Isusu Kristu, a
on ga je zauzvrat priopcio svetim
apostolima.”[29] Za svecenika, Crkva
trazi dar Duha Bozjega , kako bi bio
dostojan doci pred tvoj oltar bez
prijekora, navijestati evandelje tvoga
kraljevstva, sluziti tvoju rijec istine,
prinositi ti duhovne darove i Zrtve,



obnavljati tvoj narod, kako bi mogli
i¢i ususret naSem velikom Bogu i
Spasitelju Isusu Kristu.”[30] Sto se
tice dakona, ,,sakramentalnom
miloScu, u zajedniStvu s biskupom 1
njegovom skupinom svecenika sluze
u dakonatu liturgije Rijeci i ljubavi
prema BozZjem narodu.”[31]

Stupnjevi svetog reda

bakonat, prezbiterat i episkopat
zadrzavaju nutarnji medusobni
odnos kao stupnjevi jedne
sakramentalne stvarnosti svetoga
reda.

Episkopstvo je ,punina sakramenta
reda”, koji se ,,u crkvenoj liturgijskoj
praksi i na jeziku crkvenih otaca
naziva vrhovnim sveéenstvom,
vrhovnom vlasc¢u svete sluzbe.”[32]
Biskupima je povjerena ,;sluzba
zajednici, predsjedavajuci umjesto
Boga nad stadom, ¢iji su oni pastiri,
kao ucitelji nauka, svecenici svetog
bogosluZja i sluzbenici



upravljanja.”[33] Oni su nasljednici
apostola i lanovi biskupskog
kolegija, u koji su odmah ukljuceni
redenjem. Unutar ovog Kkolegija
odrzavaju hijerarhijsko zajednistvo s
Papom, proCelnikom kolegija, is
ostalim ¢lanovima. Oni su
prvenstveno odgovorni za funkciju
vlasti u Crkvi, kako u sveopcoj Crkvi
tako i u predsjedanju mjesnim
Crkvama. Oni upravljaju ovim
mjesnim Crkvama kao ,namjesnici i
poslanici Kristovi” i to Cine ,,svojim
savjetima, opomenama, primjerom, a
takoder 1 svojim autoritetom i
svetom moci.”[34] Medu biskupskim
duZnostima ,,propovijedanje
Evandelja zauzima eminentno
mjesto. Jer biskupi su propovjednici
vjere, koji vode nove ucenike Kristu, i
oni su autenti¢ni ucitelji, to jest
ucitelji obdareni Kristovim
autoritetom, koji propovijedaju
ljudima koji su im predani vjeru koju
moraju vjerovati i provoditi.” I ,kada
poucavaju u zajednistvu s rimskim



papom, svi ih trebaju postivati kao
svjedoke bozanske i katolicke
istine."[35] Konacno, kao upravitelji
milosti vrhovnog svecenstva, oni
vrSe vlast nad odgovarajuéim i
plodonosnim prakticiranjem
sakramenata: ,,Oni upravljaju
dodjelom krstenja, po kojemu se
dodjeljuje dionistvo u Kristovom
kraljevskom sveceniStvu. Oni su
izvorni sluzbenici potvrde, djelitelji
svetog reda i voditelji pokornicke
stege, te usrdno poticu i upucuju svoj
narod da s vjerom i poStovanjem vrsi
svoju ulogu u liturgiji, a posebno u
svetoj Zrtvi mise.” [36]

Svecenistvo je ustanovio Bog tako da
njegovi sluzbenici ,,mogu svetom
snagom zapovijedi prinositi zrtvu i
oprastati grijehe, te svoju svecenicku
sluZzbu javno obavljati za ljude u
Kristovo ime."[37] SveCenicima je
sluzba povjerena ,,doduse u manjem
stupnju”, tako da ,,ustanovljeni u
redu svecCeniStva mogu biti suradnici



biskupskog reda za ispravno
ispunjenje apostolskog poslanja.”[38]
Svecenistvo ,dijeli Vlast kojom Krist
izgraduje, posvecuje i upravlja
svojim Tijelom", a po
sakramentalnom redu koje su primili
svecenicl ,0znaceni su posebnim
znakom i suobliCeni Kristu sveceniku
na nacin da mogu djelovati u
Kristovoj osobi koji je Glava.”[39] Oni
»$a svojim biskupom ¢ine jedno
sveceniStvo iako su vezani razlicitim
duZznostima”[40] i vrSe svoje poslanje
u neposrednom kontaktu s ljudima.
Konkretnije, svecenici ,imaju
prvenstvenu duznost navijeStati
evandelje Bozje svima. Na taj nacin
ostvaruju Gospodinovu zapovijed:
'Idite dakle po svem svijetu,
propovijedajte Evandelje svemu
stvorenju.” [41] Njihova je funkcija
usredotoCena ,,u euharistijskom
bogosluzju ili misnom slavlju po
kojem djelujuéi u osobu Krista i
navijestajuci njegovo otajstvo,
sjedinjuju molitve vjernika s



Kristovom Zrtvom te na takav nacin
obnavljaju, sve do dolaska
Gospodinova, jedinu Zrtvu Novoga
zavjeta, naime onu Krista koji se
jednom prinosi za sve kao
besprijekorna Zrtva Oca.”[42] Ta je
uloga povezana sa ,,sluzbom
opraStanja i pomirenja”, koju vrse
»Za bolesne i gresSnike medu
vjernicima”. Kao pravi pastiri,
,vrseci unutar granica svoje vlasti
Kristovu ulogu pastira i glave,
okupljaju BoZju obitelj kao bratstvo
jednoga duha i vode je u Duhu, po
Kristu, Bogu Ocu." [43]

bakoni ¢ine najniZzu razinu
hijerarhije. Na njih su poloZene ruke
»Nne za svecenstvo, nego za sluzbu
sluzenja", koju vrse kao prikaz Krista
Sluge (repraesentatio Christi Servi).
bakonat je odgovoran ,svecano
dijeliti krStenje, biti cuvar i djelitelj
euharistije, pomagati i blagoslivljati
Zenidbe u ime Crkve, donositi
Viaticum umirucima, Citati Sveto



pismo vjernicima, poucavati i
poticati narod, predvoditi bogosluzje
i molitvu vjernika, dijeliti
sakramente, sluZiti sprovode i
ukope.”[44]

Tko dijeli, a tko prima ovaj
sakrament

Uprava svetog reda u svoja tri
stupnja pridrzana je iskljucivo
biskupu: u Novom zavjetu ga
podjeljuju samo apostoli, a, ,buduci
da je sakrament svetog reda
sakrament apostolske sluzbe, na
biskupima je, kao nasljednicima
apostola, predati 'dar Duha/,
‘apostolsku lozu'. Valjano zaredeni
biskupi, tj. oni koji su u lozi
apostolskog nasljedstva, valjano
podjeljuju tri stupnja sakramenta
svetog reda” ( Katekizam, 1576). Tri
su stupnja sacuvana kroz stoljec¢a u
zaredenoj sluzbi.

Za dopustenost biskupskog redenja, u
Latinskoj Crkvi, potreban je izricit



mandat rimskog prvosvecenika (usp.
Zakonik kanonskog prava, 1013); u
IstoCnim Crkvama ovaj mandat
rezerviran je za rimskog
prvosvecenika, patrijarha ili
metropolita, i uvijek je nedopusten u
nedostatku legitimnog mandata (usp.
Zakonik kanona isto¢nih Crkava,
745). U slucaju svecenickog i
dakonskog redenja, zahtijeva se da
biskup koji zareduje bude sam
kandidatov biskup ili da je primio
dismisoralno pismo od nadlezne
vlasti (usp. Zakonik kanonskog
prava, 1015-1016); ako se redenje
odvija izvan ordinandovog vlastitog
podrucja, potrebno je dopustenje
dijecezanskog biskupa (usp. Zakonik
kanonskog prava, 1017).

Za valjanost redenja, u njegova tri
stupnja, potrebno je da kandidat
bude musko i krsten. Krist je, naime,
za apostole izabrao samo muskarce,
1ako je medu onima koji su ga slijedili
bilo i Zena, koje su u viSe navrata



pokazale vecu vjernost. Ovo
Gospodinovo ponasSanje normativno
je za cijeli zivot Crkve i ne moZe se
smatrati posrednim, buduci da su se
apostoli vec osjecali vezanima ovom
praksom i polagali ruke samo na
muskarce. Takav je bio slucaj, ¢ak 1
kad je Crkva bila raSirena u
krajevima gdje prisutnost Zzena u
sluzbi ne bi izazivala nedoumicu.
Crkveni su oci vjerno slijedili tu
normu, svjesni da se radi o
obvezujucoj tradiciji, koja se
ispravno odrazava u sinodskim
dekretima. Crkva se stoga ,,ne smatra
ovlaStenom pripustati Zene
svecenickom redenju.”[45]

Za legitimno i potpuno plodonosno
redenje od kandidata je potrebna i
nadnaravna stvarnost poziva, koja se
potvrduje pozivom nadlezne vlasti
(,poziv hijerarhije®). U latinskoj
Crkvi zakon o crkvenom celibatu
vrijedi za sva tri stupnja; to ,ne
zahtijeva sama narav



sveceniStva,”[46] ali ,,ima
mnogostruku prikladnost za
svecenistvo,” jer ovim darom klerici
sudjeluju u celibatskom nacinu
zivota koji je Krist preuzeo da bi
izvrsSio svoje poslanje” ,LakSe uz
Njega prianjaju nepodijeljenim
srcem, slobodnije se u Njemu i po
Njemu posvecuju sluzbi Bogu i
ljudima. Punim predanjem svog
Zivota poslanju koje im je povjereno,
zaredeni muskarci ,,prizivaju
tajanstveni brak koji je uspostavio
Krist . . . u kojoj Crkva ima Krista kao
jedinog Zarucnika. Oni, StoviSe, daju
Zivi znak buduceg svijeta, po vec
prisutnoj vjeri i ljubavi, u kojem se
djeca uskrsnuca niti Zene niti
udavaju.”[47] Trajni dakoni, kao i
dakoni i svecenici sv. Isto¢ne Crkve,
nisu obvezani na celibat. Konac¢no, za
redenje su potrebna odredena
unutarnja i vanjska raspolozenja,
potrebna dob i znanje, ispunjenje
preduvijeta za redenje te
nepostojanje zapreka i nepravilnosti



(usp. Zakonik kanonskoga prava,
1029-1042; Zakonik kanona isto¢nih
Crkava, 758-762). Za kandidate za
biskupsko redenje vrijede posebni
uvjeti kako bi se osigurala njihova
prikladnost (usp. Zakonik kanonskog
prava, 378).

Osnovna bibliografija

Katekizam Katolicke Crkve,
1533-1600, 1601-1666, 2331-2400.

Sveti Josemaria, Razgovori s mons.
Escrivom, 87-112.

Sveti Josemaria, Homilija Brak,
krs¢anski poziv, u Susret s Kristom,
22-30.

Sveti Josemaria, Homilija Svecenik
zauvijek, Ljubiti Crkvu, 34-50.




[1] Sveti Pavao VI., Humanae Vitae,
25. srpnja 1968., 8.

[2] Sveti Ivan Pavao II., Opca
audijencija, 6. listopada 1982., 7.

[3] Ivan Pavao II., Familiaris
Consortio, 22. studenog 1981., 11.

[4] Papa Franjo, Amoris laetitia, 19.
ozujka 2016., 40.

[5] Usp. Drugi vatikanski sabor,
Gaudium et spes, 48.

[6] Papa Franjo, Amoris Laetitia, 63.

[7] II. vatikanski koncil, Gaudium et
spes, 48. ,Roditelji trebaju smatrati
svojim pravim poslanjem zadacu
prenoSenja ljudskog zZivota i odgoja
onih kojima je prenesen. Trebali bi
shvatiti da su time suradnici ljubavi
Boga Stvoritelja i da su, tako redi,
tumaci te lJjubavi. . . Tako, pouzdajuci
se u Bozju Providnost i
oplemenjujuci duh Zrtve, vjencani



krscani slave Stvoritelja i teze
ispunjenju u Kristu kada se s
velikodu$nim ljudskim i krs¢anskim
osjecajem odgovornosti slobodno
predaju duznosti radanja” (Drugi
vatikanski sabor, Gaudium et. Spes,
50).

[8] Citat u Katekizmu je iz II.
vatikanskog sabora, Gaudium et spes,
49.

[9] Usp. Papa Benedikt XVI.,
Sacramentum Caritatis, 22. veljace
2007., 29; Kongregacija za nauk vjere,
Pismo o primanju euharistijske
pricesti rastavljenih i ponovno
vjencanih vjernika, 14. rujna 1994.;
Katekizam, 1650.

[10] Ivan Pavao II., Familiaris
Consortio, 84. Citat je iz Ivana Pavla
II., Homilija na kraju Seste biskupske
sinode, 25. listopada 1980., 7.

[11] Usp. Papa Franjo, Amoris
laetitia, 307-312.



[12] Ivan Pavao II., Pismo kard.
William W. Baum i sudionicima
GodiSnjeg seminara o unutarnjem
pravu u organizaciji Apostolske
pokornice, 22. ozujka 1996.; usp.
Papa Franjo, Amoris laetitia, 311.

[13] Usp. isto, 303-305.

[14] Papinsko vijecCe za zakonodavne
tekstove, O dopuStenosti ponovno
vjencanih rastavljenih osoba na
svetu pricest, 24. lipnja 2000., 2.

[15] Usp. Papa Franjo, Amoris
laetitia, 307-308.

[16] Katekizam govori o Drugom
vatikanskom saboru, Gaudium et
spes, 481 50.

[17] Gaudium et Spes., 50.
[18] Isto, 51.

[19] Pavao VI., Humanae Vitae, 16.



[20] Ivan Pavao II., Familiaris
Consortio, 14. ,,Obitelj je prirodna i
temeljna jedinica drustva i ima pravo
na zastitu drustva i

drzave” (Ujedinjeni narodi, Opca
deklaracija o lJjudskim pravima, 10.
prosinca 1948., Cl. 16).

[21] Isto, 42; citat citira II. vatikanski
sabor, Dekret Apostolicam
Actuositatem, 11. Usp. Papinsko
vijecCe za obitelj, ,,Obitelj, brak i de
facto zajednice”, Vatikan 2000.;
Kongregacija za nauk vjere,
Razmatranja o projektima za pravno
priznavanje zajednica
homoseksualnih osoba, Vatikan 2003.

[22] Ivan Pavao II., Familiaris
Consortio, 21.

[23] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 11.

[24] Kongregacija za nauk vjere,
Deklaracija Dominus Iesus, 6.
kolovoza 2000., 14.



[25] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 19.

[26] Isto, 20.

[27] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 10.

[28] Ivan Pavao II., Pastores Dabo
Vobis, 15. oZujka 1992., 15.

[29] Rimski pontifikal, biskupsko
redenje, posvetna molitva.

[30] Bizantski obred, Molitva
sveceniCkog redenja.

[31] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 29.

[32] Isto, 21.
[33] Isto, 20.
[34] Isto, 27.
[35] Isto, 25.

[36] Isto, 26.



[37] Drugi vatikanski sabor,
Presbyterorum ordinis, 2.

[38] Ibid.
[39] Ibid.

[40] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 28.

[41] Drugi vatikanski sabor,
Presbyterorum ordinis, 4.

[42] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 28.

[43] Ibid.
[44] Ibid, 29.

[45] Kongregacija za nauk vjere,
Deklaracija Inter Insigniores o
pitanju primanja Zena u ministarsko
sveceniStvo, 15. listopada 1976., 100;
citirao sveti Ivan Pavao II. u
Ordinatio Sacerdotalis, 22. svibnja
1994, 2.



[46] Drugi vatikanski sabor,
Presbyterorum ordinis, 16.

[47] Ibid.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-24-brak-i-sveti-red/
(20.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-24-brak-i-sveti-red/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-24-brak-i-sveti-red/

	Tema 24: Brak i Sveti red

