
opusdei.org

Tema 24: Brak i Sveti
red

Brak je ustanova koju je Bog
predvidio u svojoj mudrosti,
kako bi u čovječanstvu proveo
svoj božanski plan ljubavi.
Rađa se osobnim i neopozivim
pristankom supružnika. Bitna
svojstva braka su jedinstvo i
nerazrješivost. Ovaj poseban
savez stavljen je u službu
rađanja i obrazovanja djece,
koja su najizvrsniji dar braka i
uvelike doprinose dobru svojih
roditelja.



25.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

Otac nas je, u svom planu ljubavi,
izabrao u Kristu prije stvaranja
svijeta, da nas uzdigne na
dostojanstvo djece Božje (usp. Ef
1,4-5). Nadalje, želi računati na
suradnju čovječanstva kako bi
ostvario svoj plan spasenja. Unutar
ovih planova božanske Providnosti,
sakramenti ženidbe i reda daju
kršćanima poseban poziv i poslanje u
Crkvi (usp. Katekizam, 1534).

Sakrament braka

Brak nije „učinak slučajnosti ili
rezultat slijepe evolucije prirodnih
sila. To je zapravo mudra i providna
institucija Boga Stvoritelja, čija je
svrha bila da u čovjeku izvrši Njegov
plan pun ljubavi. Kao posljedica toga,

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-24-brak-i-sveti-red?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


muž i žena, kroz taj međusobni dar
samih sebe, koji je samo njima
specifičan i isključiv, razvijaju to
jedinstvo dviju osoba u kojem se
međusobno usavršavaju, surađujući
s Bogom u rađanju i odgoju novih
života. Ženidba krštenika ima, osim
toga, dostojanstvo sakramentalnog
znaka milosti, jer predstavlja
jedinstvo Krista i Njegove Crkve.”[1]

„U svojoj najdubljoj stvarnosti, ljubav
je u biti dar i bračna ljubav, koja,
iako vodi supružnike do uzajamne
'spoznaje' koja ih čini 'jednim
tijelom' (usp. Post 2,24), nije
iscrpljena unutar para, budući da ih
čini sposobnima za najveće moguće
sebedarje, po kojem postaju Božji
suradnici u darivanju života novom
čovjeku.”[2]

Ta uzajamna ljubav između
supružnika „postaje slika apsolutne i
neprolazne ljubavi kojom Bog ljubi
čovjeka. Dobra je, vrlo dobra u



Stvoriteljevim očima (Post 1,31). A ta
ljubav koju Bog blagoslivlja ima za
cilj da bude plodna i da se ostvari u
zajedničkom djelu bdijenja nad
stvorenjem: 'I blagoslovi ih Bog i reče
im Bog: 'Plodite se i množite,
napunite zemlju i sebi je podložite'.
(Post 1,28)” (Katekizam, 1604.).

Specifični dar koji karakterizira
bračnu ljubav nalazi se u osobama
kao recipročnim spolnim bićima
kako bi generirali novi život. Nitko
ne može postati roditelj sam ili s
drugom osobom istog spola, jer
očinstvo i majčinstvo čine jedno
načelo naraštaja. Stoga u bračnoj
ljubavi prihvaćanje dara posjeduje
dinamiku koja je posve vlastita i
različita od drugih jezika ljubavi:
samo u bračnoj ljubavi postoji
istovjetnost između ponude dara i
prihvaćanja dara. Doista,
prihvaćanje dara očinstva događa se
davanjem dara majčinstva i obrnuto.
Stoga nije moguće intimnije



zajedništvo ljubavi između dviju
osoba koje su, prema riječima
Svetoga pisma, jedno tijelo (Post
2,24).

Gore opisana dinamika bračnog
sebedarja pokazuje da bračna ljubav
ne nastaje spontano nego iz
slobodnog sebedarja svake osobe.
Budući da je ovo sebedarje
obostrano, to je ljubav koju
supružnici duguju jedan drugome.
Ovu istinu poučava sveti Pavao kada
piše da „žena ne vlada svojim
tijelom, nego muž; tako i muž ne
gospodari svojim tijelom, nego
žena” (1 Kor 7,4). Apostol prenosi istu
pouku kada podsjeća muževe da
„ljube svoje žene kao svoja tijela" (Ef
5,28). Brak, kao prirodna institucija,
ima dimenziju pravednosti koja je
svojstvena bračnoj ljubavi:
„Institucija braka nije nepotrebno
miješanje društva ili vlasti, niti
izvanjsko nametanje oblika. Radije je
to unutarnji zahtjev saveza bračne



ljubavi koji se javno potvrđuje kao
jedinstven i isključiv, kako bi se
živjelo u potpunoj vjernosti naumu
Boga, Stvoritelja.”[3]

Budući da je bračna zajednica
prirodni temelj obitelji i osnovna
stanica društva, ona ne pripada
isključivo privatnoj sferi, već je
dobro od javnog interesa. Društvo
štiti brak kroz svoju pravnu
instituciju: građanski brak u društvu
i kanonski brak u Crkvi. Da bi
legalizacija braka bila doista korisna
za opće dobro, zakon mora biti u
skladu s biti onoga što brak jest, tj.
kao prirodna institucija, a također i
kao sakrament u slučaju kanonske
ženidbe.

U mnogim je zemljama uobičajeno
da ljudi žive zajedno na način muža i
žene, ali bez ikakve institucionalne
veze. Razlozi su različiti: „utjecaj
ideologija koje obezvrjeđuju brak i
obitelj, želja da se izbjegnu neuspjesi



drugih parova, strah od nečega što
smatraju previše važnim i svetim,
društvene mogućnosti i ekonomske
koristi povezane s jednostavnim
zajedničkim životom, čisto
emocionalno i romantično poimanje
ljubavi, strah od gubitka svoje
slobode i neovisnosti i odbacivanje
nečega što je zamišljeno kao čisto
institucionalno i birokratsko.”[4] Ako
je veza uspostavljena iskrenom
željom za brakom, tada postoji
potreba za pomoći im da legaliziraju
svoju situaciju. Ako takve volje nema,
treba pomoći paru da otkrije laž koja
je prisutna u njihovom odnosu, jer
bračna ljubav „zahtijeva potpuno i
konačno darivanje osoba jednih
drugima” (Katekizam, 2391). „Izraz
'slobodna unija' je pogrešan: što
'unija' može značiti kada se partneri
ne obvezuju jedno prema drugome,
pokazujući nedostatak povjerenja u
drugoga, u sebe ili u
budućnost?" (Katekizam, 2390)



Promatramo li stvaranje iz Kristove
perspektive, otkrivamo da je to
božansko djelovanje „temelj ‘svih
Božjih spasenjskih planova’, ‘početak
povijesti spasenja’ koja kulminira u
Kristu” (Katekizam, 280). S ove točke
gledišta, instituciju braka na
prirodnoj razini može se promatrati
kao obdarenu novim dostojanstvom:
uspostavio ju je Bog kao tip ili lik za
jedinstvo između Krista i Crkve (usp.
Ef 5,31- 32). Zbog te veze između
bračne veze i Kristove ljubavi,
bračna ljubav ne samo da sudjeluje u
Božjoj stvarateljskoj ljubavi, nego i u
njegovoj spasenjskoj ljubavi,
prenoseći zajedno s ljudskim životom
život milosti u Kristu [5].

Istočni grijeh uveo je raskid
čovječanstva s Bogom, a ujedno i
raskid izvornog zajedništva između
muškarca i žene. Institucija braka je
pak oslabljena pojavom poligamije i
razvoda, a tjelesno roditeljstvo sada



prenosi istočni grijeh umjesto života
djece Božje.

Stari zakon, u skladu s božanskom
pedagogijom, niti kritizira poligamiju
patrijarha niti zabranjuje razvod; ali
„videći Božji savez s Izraelom u slici
isključive i vjerne bračne ljubavi
(usp. Hoš 1-3; Iz 54,62; Jr 2-3,31; Ez
16, 23), proroci su pripremili savjest
Izabranog naroda za produbljeno
razumijevanje jedinstva i
nerazrješivosti ženidbe (usp. Mal
2,13-17)” (Katekizam, 1611). Štoviše,
obnova izvornog božanskog
blagoslova nad Abrahamom, zajedno
s obećanjem nebrojenih potomaka
kojima će Bog dati zemlju Kanaan
(usp. Post 12,2.7; 13,16; 22,17), daje
braku temeljnu ulogu u ispunjenju
božanskog plana spasenja. Bez braka
se ne bi ispunio savez koji je Bog
sklopio s Abrahamom i njegovim
potomstvom, a koji je u svjetlu
Novoga zavjeta simbol saveza



između Krista i Crkve (usp. Gal 3,
26-29).

„Isus, koji je u sebi sve pomirio,
vratio je braku i obitelji u njihov
izvorni oblik (usp. Mt 10,1-12). Brak i
obitelj su otkupljeni od Krista (usp. Ef
5, 21-32) i obnovljeni na sliku
Presvetog Trojstva, otajstva iz kojeg
izvire sva prava ljubav. Zaručnički
savez, koji potječe iz stvaranja i
objavljuje se u povijesti spasenja,
dobiva svoje puno značenje u Kristu i
njegovoj Crkvi. Po svojoj Crkvi Krist
daruje braku i obitelji milost
potrebnu za svjedočenje Božje
ljubavi i život zajedništva. Evanđelje
obitelji obuhvaća povijest svijeta, od
stvaranja muškarca i žene na sliku i
priliku Božju (usp. Post 1,26-27), do
ispunjenja otajstva Saveza u Kristu
na kraju vremena sa svadbenom
gozbom Jaganjčevom(usp. Otk
19,9)” [6]

Proslava vjenčanja



Ženidba se rađa iz osobnog i
neopozivog pristanka supružnika
(usp. Katekizam, 1626). „Bračni
pristanak je čin volje kojim se
muškarac i žena uzajamno daju i
prihvaćaju neopozivim savezom
kako bi uspostavili brak” (Zakonik
kanonskog prava, 1057 §2).

„Crkva obično zahtijeva da vjernici
sklapaju ženidbu prema crkvenom
obliku” (Katekizam, 1631). Stoga su
„valjane samo one ženidbe koje su
sklopljene pred mjesnim
ordinarijem, župnikom ili
svećenikom ili đakonom kojega je tko
od njih ovlastio, a koji pomažu, i pred
dva svjedoka prema navedenim
pravilima” u Zakoniku kanonskog
prava (Zakonik , 1108 §1).

Nekoliko je razloga iza ove norme.
Sakramentalni brak stvara prava i
dužnosti u zajednici Crkve između
supružnika i prema njihovoj djeci.
Budući da je brak stanje života u



Crkvi, o njemu mora postojati
sigurnost (dakle obveza imati
svjedoke); a javni karakter privole
štiti jednom dano "ja činim" i pomaže
supružnicima da ostanu vjerni
svojim zavjetima (usp. Katekizam,
1631).

„Bitna svojstva ženidbe su jedinstvo i
nerazrješivost, koje u kršćanskoj
ženidbi po sakramentu dobivaju
posebnu čvrstoću“ (Zakonik
kanonskog prava, 1056). Muž i žena
„po bračnom savezu više nisu dvoje,
nego jedno tijelo (usp. Mt 19,6) . . .
Kao uzajamni dar dviju osoba, ovo
intimno jedinstvo i dobro djece
nameću potpunu vjernost
supružnicima i zalažu se za
neraskidivo jedinstvo među
njima.”[7]

„'Jedinstvo braka, koje jasno priznaje
naš Gospodin, jasno je razjašnjeno u
jednakom osobnom dostojanstvu
koje se mora priznati muškarcu i



ženi u uzajamnoj i bezrezervnoj
ljubavi.'[8] Poligamija je u
suprotnosti s bračnom ljubavlju koja
je nepodijeljena i isključiva.
” (Katekizam, 1645.).

„U svom propovijedanju Isus je
nedvosmisleno naučavao izvorno
značenje zajednice muškarca i žene
kako je to Stvoritelj htio od početka:
dopuštenje koje je dao Mojsije da se
rastane od žene bilo je ustupak
tvrdoći srca (usp. Mt 19,8). Bračna
zajednica muškarca i žene je
neraskidiva: sam je Bog odredio ‘što
dakle Bog združi, čovjek neka ne
rastavlja’ (Mt 19,6)” (Katekizam,
1614). Snagom sakramenta, po kojem
kršćanski supružnici očituju i
sudjeluju u otajstvu jedinstva i
plodonosne ljubavi između Krista i
Crkve (Ef 5,32), nerazrješivost dobiva
novo i dublje značenje povećavajući
izvornu čvrstoću bračne veze, tako
da se „ženidba koja je ratum [to jest,
sklopljena između krštenih osoba]et



consummatum [to jest, sklopljena
bračnim činom između supružnika]
ne može razvrgnuti nikakvim
ljudskim silama i bez razloga, osim
smrću” (Zakonik kanonskog prava,
1141).

„Razvod je teški prijestup protiv
prirodnog zakona. Njime se želi
raskinuti ugovor, na koji su
supružnici slobodno pristali, da žive
jedno s drugim do smrti. Razvod šteti
savezu spasenja, čiji je znak
sakramentalna ženidba” (Katekizam,
2384). „Može se dogoditi da je jedan
od supružnika nevina žrtva rastave
braka donesene po građanskom
pravu; ovaj supružnik stoga nije
prekršio moralni zakon. Znatna je
razlika između supružnika koji je
iskreno nastojao biti vjeran
sakramentu ženidbe pa je
nepravedno napušten i onoga koji
svojom teškom krivnjom razara
kanonski valjanu
ženidbu” (Katekizam, 2386).



„Ipak, postoje neke situacije u kojima
zajednički život postaje praktički
nemoguć iz raznih razloga. U takvim
slučajevima Crkva dopušta fizičko
razdvajanje para i njihov odvojeni
život. Supružnici ne prestaju biti
muž i žena pred Bogom i stoga nisu
slobodni sklopiti novu zajednicu. U
ovoj teškoj situaciji najbolje bi
rješenje bilo, ako je moguće,
pomirenje” (Katekizam, 1649). Ako
nakon rastave „građanski razvod
ostane jedini mogući način
osiguranja određenih zakonskih
prava, skrbi za djecu ili zaštite
nasljedstva, može se tolerirati i ne
predstavlja moralnu
uvredu” (Katekizam, 2383).

Ako se nakon razvoda sklopi nova
zajednica, čak i ako je priznata
građanskim pravom, „ponovno
vjenčani supružnik tada je u situaciji
javnog i trajnog
preljuba” (Katekizam, 2384).
Ponovno vjenčani rastavljeni, iako



nastavljaju pripadati Crkvi, ne mogu
biti pripušteni Euharistiji, jer njihovo
stanje i životni uvjeti objektivno
proturječe neraskidivom jedinstvu
ljubavi između Krista i Crkve; to se
sjedinjenje označava i ostvaruje u
euharistiji.[9] „Pomirenje u
sakramentu pokore koji bi otvorio
put euharistiji može se dati samo
onima koji su, kajući se što su
prekršili znak Saveza i vjernosti
Kristu, iskreno spremni poduzeti
način života koji više nije u
suprotnosti s nerazrješivošću braka.
To u praksi znači da kada iz ozbiljnih
razloga, kao što je na primjer odgoj
djece, muškarac i žena ne mogu
zadovoljiti obvezu rastave, oni
'preuzimaju na sebe dužnost živjeti u
potpunoj uzdržljivosti, tj.
uzdržavanje od djela koja su
svojstvena bračnim parovima.'”[10]

Ove norme treba primjenjivati sa
suosjećanjem prema osobama i
stvarnim izazovima s kojima se



suočavaju. Crkva treba izbjegavati
postavljanje toliko uvjeta na
božansko milosrđe da ono bude
ispražnjeno od smisla.[11] To znači
uzeti u obzir da pokornik, „premda
vjeran nakani da više ne griješi, zbog
prošlih iskustava i svijesti o sadašnjoj
slabosti može imati strah od novih
padova; ali to ne šteti autentičnosti
nakane, kada se taj strah pridruži
volji, poduprtoj molitvom, da se učini
ono što je moguće da se izbjegne
krivnja.”[12] Pokornik, zbog
specifičnih okolnosti u kojima se
nalazi , možda nije u potpunosti
odgovoran za vlastita djela.
Ispovjednik mora uzeti u obzir ove
faktore pri procjeni što pokornik
može učiniti da izbjegne krivnju.
Tako ispovjednik može doći do
moralne sigurnosti da pokornik ima
dovoljno kajanja da primi odrješenje.
[13]

U svakom slučaju, ako dođe do novog
pada, osoba treba prije pričesti



pristupiti sakramentu ispovijedi.
Zapravo, seksualni odnosi s nekim
tko nije zakoniti supružnik uvijek su,
po svom cilju, intrinzično zli. Štoviše,
budući da je njihovo pokajanje samo
po sebi skriveno, „dok je njihovo
stanje rastavljenih i ponovno
vjenčanih per se očito, moći će
primati euharistijsku pričest samo 
remoto scandalo."[14] Konačno,
trebamo također imati na umu da
primanje euharistije nije zamišljeno
kao cilj puta obraćenja, nego kao
dragocjena pomoć da se nastavi s
poduzimanjem potrebnih koraka za
život u situaciji koja više nije u
suprotnosti s Isusovim učenjem o
braku.[15]

Odgovorno roditeljstvo

„Po samoj svojoj prirodi, institucija
braka i bračne ljubavi usmjerena je
na rađanje i obrazovanje potomstva i
u njima nalazi svoju krunu.“ Djeca su
najveći dar braka i uvelike doprinose



dobrobiti samih roditelja. Sam Bog je
rekao: ‘Nije dobro da čovjek bude
sam’ i ‘od početka ih [on] stvori
muško i žensko’; želeći ih na poseban
način povezati u vlastitom
stvaralačkom radu, Bog je
blagoslovio muškarca i ženu
riječima: 'Plodite se i množite.' Dakle,
prava bračna ljubav i cjelokupni
ustroj obiteljskog života koji iz nje
proizlazi, bez umanjenja drugih
ciljeva braka, usmjereni su na to da
supružnike osposobe za hrabru
suradnju s ljubavlju Stvoritelja i
Spasitelja, koji će preko njih iz dana
u dan povećavati i obogaćivati svoju
obitelj” (Katekizam, 1652).[16] Stoga,
„među parovima koji ispunjavaju
zadatak koji im je Bog dao…posebno
treba spomenuti one koji s
velikodušnim srcem i s mudrim i
zajedničkim promišljanjem poduzmu
dostojanstven odgoj velike
obitelji.”[17]



Čak i uz velikodušno raspoloženje
prema roditeljstvu, „određeni
moderni uvjeti često sprječavaju
parove da skladno urede svoje
bračne živote, i . . . nalaze se u
okolnostima u kojima se barem
privremeno ne bi trebala povećavati
veličina njihovih obitelji.”[18] „Ako,
dakle, postoje dobro utemeljeni
razlozi za razmak rađanja, koji
proizlaze iz fizičkog ili psihičkog
stanja muža ili žene, ili izvanjskih
okolnosti, Crkva uči da vjenčani ljudi
tada mogu iskoristiti prirodne
cikluse svojstvene reproduktivnom
sustavu i upustiti se u bračne odnose
samo u onim vremenima koja su
neplodna, kontrolirajući tako
rađanje.”[19]

„Ženidba je, prema Božjem naumu,
temelj šire zajednice obitelji, budući
da je sama institucija braka i bračne
ljubavi usmjerena na rađanje i odgoj
potomstva, u kojem ono nalazi svoju
krunu“[20].



„'Budući da je Stvoritelj svega
ustanovio bračno partnerstvo kao
početak i temelj ljudskog društva',
obitelj je 'prva i vitalna stanica
društva'.” [21] Ova bitna i vitalna
javna uloga braka i obitelj poziva na
svoju obranu i ohrabrenje od strane
javnih vlasti.

Unutar Crkve obitelj se naziva
“domaćom Crkvom” jer jedinstveno
zajedništvo među njezinim
članovima ima za cilj biti „specifična
objava i ostvarenje crkvenog
zajedništva.” [22] „Roditelji trebaju
svojom riječju i primjerom biti prvi
propovjednici vjere svojoj djeci;
trebaju ih ohrabrivati u zvanju koje
je vlastito svakome od njih, njegujući
s posebnom pažnjom poziv za sveto
stanje.” [23] „Ovdje su otac obitelji,
majka, djeca i svi članovi obitelji.
Obitelj ostvaruje svećeništvo
krštenika na povlašten način
'primanjem sakramenata, molitvom i
zahvaljivanjem, svjedočenjem svetog



života te samoodricanjem i
djelatnom ljubavlju.' Tako je dom
prva škola kršćanskog života i 'škola
za ljudsko obogaćivanje.' Ovdje se uči
ustrajnosti i radosti rada, bratskoj
ljubavi, velikodušnom – čak i
opetovanom – opraštanju, a iznad
svega bogoštovlju u molitvi i
žrtvovanju vlastitog
života” (Katekizam, 1657).

Sakrament svetog reda

Među izraelskim narodom, koji je u
Izl 19,6 označen kao "kraljevstvo
svećenika", Levijevo pleme je Bog
izabrao za službu u "šatoru
svjedočanstva" (Br 1,50). S druge
strane, među levitima, svećenici
Starog saveza bili su posvećeni
obredom pomazanja (usp. Izl 29,1-7),
dok im je dodijeljena funkcija „u ime
ljudi u odnosu na Boga, da prinose
darove i žrtve za grijehe” (Heb 5,1).
Kao element Mojsijevog zakona, ovo
svećeništvo je uvod u "bolju



nadu" (Heb 7,19), "sjena dobrih stvari
koje dolaze", ali samo po sebi to
svećeništvo "nikada ne može istim
žrtvama koje se neprestano prinose
iz godine u godinu, učiniti
savršenima one koji se
približavaju” (Heb 10,1).

Levitsko je svećeništvo predočilo u
Izabranom narodu potpuno
ostvarenje svećeništva u Isusu
Kristu, čije svećeništvo nije bilo
vezano uz rodoslovlje, niti uz žrtve u
hramu, niti uz Zakon, nego samo uz
samoga Boga (usp. Heb 6: 17-20 i 7:1 i
dalje). Stoga ga je Bog „odredio za
velikog svećenika po redu
Melkisedekovu” (Heb 5,10), koji je
“jednim prinosom . . . za sva
vremena usavršio one koji su
posvećeni” (Heb 10,14).

Doista, Utjelovljena Božja Riječ, u
ispunjenju mesijanskih
proročanstava, svojom smrću i
uskrsnućem otkupljuje sve ljude,



dajući tako vlastiti život u ispunjenju
svog svećeničkog identiteta. Ovo
svećeništvo, koje sam Isus
predstavlja u terminima posvećenja i
poslanja (usp. Iv 10,14), stoga ima
univerzalnu vrijednost: nema
„Božjeg spasenjskog djelovanja izvan
jedinstvenog Kristova
posredovanja.”[24]

Na Posljednjoj večeri Isus očituje
svoju želju da svoje apostole učini
dionicima svoga svećeništva, koje je
opisano u terminima posvećenja i
poslanja: „Kao što si ti mene poslao u
svijet, i ja sam njih poslao u svijet. I
za njih posvećujem samoga sebe, da i
oni budu posvećeni u istini” (usp. Iv
17,18-19). Ovo sudjelovanje postaje
stvarnost u različitim trenucima
tijekom Kristove službe, što se može
smatrati uzastopnim koracima koji
vode do ustanove svetog reda: kada
Krist poziva apostole i uspostavlja ih
kao družbu (usp. Mk 3,13-19), kada ih
poučava i šalje propovijedati (usp. Lk



9, 1-6), kada im daje moć opraštanja
grijeha (usp. Iv 20, 22-23), kada im
povjerava sveopći misionarski nalog
(usp. Mt 28,18-20); i na vrlo poseban
način kada im zapovijeda slavljenje
euharistije: „Ovo činite meni na
spomen" (1 Kor 11,24). Apostoli su „u
potpunosti potvrđeni [u svojoj misiji]
na dan Pedesetnice."[25]

Tijekom svog života, apostoli „ne
samo da su imali pomoćnike u svojoj
službi, nego su također, kako bi se
poslanje koje im je dodijeljeno moglo
nastaviti nakon njihove smrti,
prenijeli na svoje neposredne
suradnike, tako reći, u obliku
oporuke, dužnost potvrđivanja i
dovršavanja započetog posla . . . i
dali im naredbu da, kad budu trebali
umrijeti, drugi odobreni ljudi
preuzmu njihovu službu. . . Biskupi
su, dakle, sa svojim pomagačima,
svećenicima i đakonima, preuzeli
službu zajednice, predsjedavajući
umjesto Boga stadu, čiji su pastiri,



kao učitelji nauka, svećenici svetog
bogoslužja i službenici
upravljanja .”[26]

U Novom se zavjetu apostolska
služba prenosi polaganjem ruku
popraćenim molitvom (usp. Dj 6,6; 1
Tim 4,14; 5,22; 2 Tim 1,6); to je praksa
koju nalazimo u najstarijim
obredima ređenja, poput onih
zabilježenih u Traditio Apostolica i 
Statuta Ecclesiae Antiqua. Ova bitna
jezgra, koja čini sakramentalni znak,
obogaćena je tijekom stoljeća nizom
komplementarnih obreda, koji se
mogu razlikovati prema različitim
liturgijskim tradicijama. „U Latinskoj
Crkvi početni obredi – predstavljanje
i izbor ordinanda, pouka od biskupa,
ispit kandidata, litanije svetima –
potvrđuju da je izbor kandidata
učinjen u skladu s praksom Crkve i
priprava za svečani čin posvete,
nakon kojega nekoliko obreda
simbolično izražava i dovršava
ostvareno otajstvo: za biskupa i



svećenika pomazanje svetom
krizmom, znak posebnog pomazanja
Duha Svetoga koji njihovu službu
čini plodnom; za biskupa primanje
knjige Evanđelja, prstena, mitre i
štapa kao znakova njegova
apostolskog poslanja naviještanja
Riječi Božje, vjernosti Crkvi, Kristovoj
zaručnici, i svoje pastirske službe
stada Gospodnjeg; predstavljanje
svećeniku patene i kaleža, 'prinos
svetog naroda' koji je pozvan
prikazati Bogu; dajući knjigu
Evanđelja đakonu koji je upravo
primio poslanje da naviješta Kristovo
Evanđelje” (Katekizam, 1574).

Priroda i učinci primljenog reda

Sakrament svetog reda daje
sudjelovanje u Kristovu svećeništvu,
na način kako je predan apostolskim
nasljedstvom. Ministralno
svećeništvo razlikuje se od
zajedničkog svećeništva vjernika
koje proizlazi iz krštenja i potvrde.



Oboje su "međusobno povezani" i u
skladu s drugim; ali „oni se
međusobno razlikuju u biti, a ne
samo u stupnju.” [27] Službeno je
svećeništvo vlastito i specifično da
bude „sakramentalni prikaz Isusa
Krista – glave i pastira” [28], što čini
mogućim vršiti Kristov autoritet u
pastoralnoj funkciji propovijedanja i
upravljanja, te djelovati in persona
Christi u vršenju sakramentalne
službe.

„Prikaz Krista Glave” (repraesentatio
Christi Capitis) uvijek postoji u
službeniku, čija je duša zapečaćena
sakramentalnim karakterom,
neizbrisivo utisnutim pri ređenju.
Ovo obilježje je, dakle, glavni učinak
sakramenta, i budući da je trajna
stvarnost, čini red nemogućim za
ponavljanje ili uklanjanje ili
dodjeljivanje na ograničeno vrijeme.
„Istina je da valjano zaređeni može iz
ozbiljnih razloga biti razriješen
obveza i funkcija povezanih s



ređenjem ili mu se može zabraniti
njihovo vršenje; ali ne može ponovno
postati laik u strogom
smislu” (Katekizam, 1583).

Zaređenje u svakom od svojih
stupnjeva također daje „milost Duha
Svetoga svojstvenu ovom
sakramentu", koji je „konfiguracija
Krista kao svećenika, učitelja i
pastira, čiji je službenik
zaređeni" (Katekizam, 1585.). Ova
uloga službenika je i dar i zadaća, jer
se ređenje prima radi služenja Kristu
i vjernicima koji u Crkvi tvore
njegovo otajstveno tijelo.
Konkretnije, za biskupa primljeni dar
je „Duh upravljanja kojeg si dao
svom ljubljenom Sinu Isusu Kristu, a
on ga je zauzvrat priopćio svetim
apostolima.”[29] Za svećenika, Crkva
traži dar Duha Božjega „kako bi bio
dostojan doći pred tvoj oltar bez
prijekora, naviještati evanđelje tvoga
kraljevstva, služiti tvoju riječ istine,
prinositi ti duhovne darove i žrtve,



obnavljati tvoj narod, kako bi mogli
ići ususret našem velikom Bogu i
Spasitelju Isusu Kristu.”[30] Što se
tiče đakona, „sakramentalnom
milošću, u zajedništvu s biskupom i
njegovom skupinom svećenika služe
u đakonatu liturgije Riječi i ljubavi
prema Božjem narodu.”[31]

Stupnjevi svetog reda

Đakonat, prezbiterat i episkopat
zadržavaju nutarnji međusobni
odnos kao stupnjevi jedne
sakramentalne stvarnosti svetoga
reda.

Episkopstvo je „punina sakramenta
reda”, koji se „u crkvenoj liturgijskoj
praksi i na jeziku crkvenih otaca
naziva vrhovnim svećenstvom,
vrhovnom vlašću svete službe.”[32]
Biskupima je povjerena „služba
zajednici, predsjedavajući umjesto
Boga nad stadom, čiji su oni pastiri,
kao učitelji nauka, svećenici svetog
bogoslužja i službenici



upravljanja.”[33] Oni su nasljednici
apostola i članovi biskupskog
kolegija, u koji su odmah uključeni
ređenjem. Unutar ovog kolegija
održavaju hijerarhijsko zajedništvo s
Papom, pročelnikom kolegija, i s
ostalim članovima. Oni su
prvenstveno odgovorni za funkciju
vlasti u Crkvi, kako u sveopćoj Crkvi
tako i u predsjedanju mjesnim
Crkvama. Oni upravljaju ovim
mjesnim Crkvama kao „namjesnici i
poslanici Kristovi” i to čine „svojim
savjetima, opomenama, primjerom, a
također i svojim autoritetom i
svetom moći.”[34] Među biskupskim
dužnostima „propovijedanje
Evanđelja zauzima eminentno
mjesto. Jer biskupi su propovjednici
vjere, koji vode nove učenike Kristu, i
oni su autentični učitelji, to jest
učitelji obdareni Kristovim
autoritetom, koji propovijedaju
ljudima koji su im predani vjeru koju
moraju vjerovati i provoditi.” I „kada
poučavaju u zajedništvu s rimskim



papom, svi ih trebaju poštivati kao
svjedoke božanske i katoličke
istine."[35] Konačno, kao upravitelji
milosti vrhovnog svećenstva, oni
vrše vlast nad odgovarajućim i
plodonosnim prakticiranjem
sakramenata: „Oni upravljaju
dodjelom krštenja, po kojemu se
dodjeljuje dioništvo u Kristovom
kraljevskom svećeništvu. Oni su
izvorni službenici potvrde, djelitelji
svetog reda i voditelji pokorničke
stege, te usrdno potiču i upućuju svoj
narod da s vjerom i poštovanjem vrši
svoju ulogu u liturgiji, a posebno u
svetoj žrtvi mise.” [36]

Svećeništvo je ustanovio Bog tako da
njegovi službenici „mogu svetom
snagom zapovijedi prinositi žrtvu i
opraštati grijehe, te svoju svećeničku
službu javno obavljati za ljude u
Kristovo ime."[37] Svećenicima je
služba povjerena „doduše u manjem
stupnju”, tako da „ustanovljeni u
redu svećeništva mogu biti suradnici



biskupskog reda za ispravno
ispunjenje apostolskog poslanja.”[38]
Svećeništvo „dijeli Vlast kojom Krist
izgrađuje, posvećuje i upravlja
svojim Tijelom", a po
sakramentalnom redu koje su primili
svećenici „označeni su posebnim
znakom i suobličeni Kristu svećeniku
na način da mogu djelovati u
Kristovoj osobi koji je Glava.”[39] Oni
„sa svojim biskupom čine jedno
svećeništvo iako su vezani različitim
dužnostima”[40] i vrše svoje poslanje
u neposrednom kontaktu s ljudima.
Konkretnije, svećenici „imaju
prvenstvenu dužnost naviještati
evanđelje Božje svima. Na taj način
ostvaruju Gospodinovu zapovijed:
'Idite dakle po svem svijetu,
propovijedajte Evanđelje svemu
stvorenju.'” [41] Njihova je funkcija
usredotočena „u euharistijskom
bogoslužju ili misnom slavlju po
kojem djelujući u osobu Krista i
naviještajući njegovo otajstvo,
sjedinjuju molitve vjernika s



Kristovom žrtvom te na takav način
obnavljaju, sve do dolaska
Gospodinova, jedinu žrtvu Novoga
zavjeta, naime onu Krista koji se
jednom prinosi za sve kao
besprijekorna žrtva Oca.”[42] Ta je
uloga povezana sa „službom
opraštanja i pomirenja”, koju vrše
„za bolesne i grešnike među
vjernicima”. Kao pravi pastiri,
„vršeći unutar granica svoje vlasti
Kristovu ulogu pastira i glave,
okupljaju Božju obitelj kao bratstvo
jednoga duha i vode je u Duhu, po
Kristu, Bogu Ocu." [43]

Đakoni čine najnižu razinu
hijerarhije. Na njih su položene ruke
„ne za svećenstvo, nego za službu
služenja", koju vrše kao prikaz Krista
Sluge (repraesentatio Christi Servi).
Đakonat je odgovoran „svečano
dijeliti krštenje, biti čuvar i djelitelj
euharistije, pomagati i blagoslivljati
ženidbe u ime Crkve, donositi 
Viaticum umirućima, čitati Sveto



pismo vjernicima, poučavati i
poticati narod, predvoditi bogoslužje
i molitvu vjernika, dijeliti
sakramente, služiti sprovode i
ukope.”[44]

Tko dijeli, a tko prima ovaj
sakrament

Uprava svetog reda u svoja tri
stupnja pridržana je isključivo
biskupu: u Novom zavjetu ga
podjeljuju samo apostoli, a, „budući
da je sakrament svetog reda
sakrament apostolske službe, na
biskupima je, kao nasljednicima
apostola, predati 'dar Duha',
'apostolsku lozu'. Valjano zaređeni
biskupi, tj. oni koji su u lozi
apostolskog nasljedstva, valjano
podjeljuju tri stupnja sakramenta
svetog reda” ( Katekizam, 1576). Tri
su stupnja sačuvana kroz stoljeća u
zaređenoj službi.

Za dopuštenost biskupskog ređenja, u
Latinskoj Crkvi, potreban je izričit



mandat rimskog prvosvećenika (usp.
Zakonik kanonskog prava, 1013); u
Istočnim Crkvama ovaj mandat
rezerviran je za rimskog
prvosvećenika, patrijarha ili
metropolita, i uvijek je nedopušten u
nedostatku legitimnog mandata (usp.
Zakonik kanona istočnih Crkava,
745). U slučaju svećeničkog i
đakonskog ređenja, zahtijeva se da
biskup koji zaređuje bude sam
kandidatov biskup ili da je primio
dismisoralno pismo od nadležne
vlasti (usp. Zakonik kanonskog
prava, 1015-1016); ako se ređenje
odvija izvan ordinandovog vlastitog
područja, potrebno je dopuštenje
dijecezanskog biskupa (usp. Zakonik
kanonskog prava, 1017).

Za valjanost ređenja, u njegova tri
stupnja, potrebno je da kandidat
bude muško i kršten. Krist je, naime,
za apostole izabrao samo muškarce,
iako je među onima koji su ga slijedili
bilo i žena, koje su u više navrata



pokazale veću vjernost. Ovo
Gospodinovo ponašanje normativno
je za cijeli život Crkve i ne može se
smatrati posrednim, budući da su se
apostoli već osjećali vezanima ovom
praksom i polagali ruke samo na
muškarce. Takav je bio slučaj, čak i
kad je Crkva bila raširena u
krajevima gdje prisutnost žena u
službi ne bi izazivala nedoumicu.
Crkveni su oci vjerno slijedili tu
normu, svjesni da se radi o
obvezujućoj tradiciji, koja se
ispravno odražava u sinodskim
dekretima. Crkva se stoga „ne smatra
ovlaštenom pripuštati žene
svećeničkom ređenju.”[45]

Za legitimno i potpuno plodonosno
ređenje od kandidata je potrebna i
nadnaravna stvarnost poziva, koja se
potvrđuje pozivom nadležne vlasti
(„poziv hijerarhije“). U latinskoj
Crkvi zakon o crkvenom celibatu
vrijedi za sva tri stupnja; to „ne
zahtijeva sama narav



svećeništva,”[46] ali „ima
mnogostruku prikladnost za
svećeništvo,” jer ovim darom klerici
sudjeluju u celibatskom načinu
života koji je Krist preuzeo da bi
izvršio svoje poslanje” „Lakše uz
Njega prianjaju nepodijeljenim
srcem, slobodnije se u Njemu i po
Njemu posvećuju službi Bogu i
ljudima. Punim predanjem svog
života poslanju koje im je povjereno,
zaređeni muškarci „prizivaju
tajanstveni brak koji je uspostavio
Krist . . . u kojoj Crkva ima Krista kao
jedinog Zaručnika. Oni, štoviše, daju
živi znak budućeg svijeta, po već
prisutnoj vjeri i ljubavi, u kojem se
djeca uskrsnuća niti žene niti
udavaju.”[47] Trajni đakoni, kao i
đakoni i svećenici sv. Istočne Crkve,
nisu obvezani na celibat. Konačno, za
ređenje su potrebna određena
unutarnja i vanjska raspoloženja,
potrebna dob i znanje, ispunjenje
preduvjeta za ređenje te
nepostojanje zapreka i nepravilnosti



(usp. Zakonik kanonskoga prava,
1029-1042; Zakonik kanona istočnih
Crkava, 758-762). Za kandidate za
biskupsko ređenje vrijede posebni
uvjeti kako bi se osigurala njihova
prikladnost (usp. Zakonik kanonskog
prava, 378).

Osnovna bibliografija

Katekizam Katoličke Crkve,
1533-1600, 1601-1666, 2331-2400.

Sveti Josemaría, Razgovori s mons.
Escrivom, 87-112.

Sveti Josemaría, Homilija Brak,
kršćanski poziv, u Susret s Kristom,
22-30.

Sveti Josemaría, Homilija Svećenik
zauvijek, Ljubiti Crkvu, 34-50.



[1] Sveti Pavao VI., Humanae Vitae,
25. srpnja 1968., 8.

[2] Sveti Ivan Pavao II., Opća
audijencija, 6. listopada 1982., 7.

[3] Ivan Pavao II., Familiaris
Consortio, 22. studenog 1981., 11.

[4] Papa Franjo, Amoris laetitia, 19.
ožujka 2016., 40.

[5] Usp. Drugi vatikanski sabor,
Gaudium et spes, 48.

[6] Papa Franjo, Amoris Laetitia, 63.

[7] II. vatikanski koncil, Gaudium et
spes, 48. „Roditelji trebaju smatrati
svojim pravim poslanjem zadaću
prenošenja ljudskog života i odgoja
onih kojima je prenesen. Trebali bi
shvatiti da su time suradnici ljubavi
Boga Stvoritelja i da su, tako reći,
tumači te ljubavi. . . Tako, pouzdajući
se u Božju Providnost i
oplemenjujući duh žrtve, vjenčani



kršćani slave Stvoritelja i teže
ispunjenju u Kristu kada se s
velikodušnim ljudskim i kršćanskim
osjećajem odgovornosti slobodno
predaju dužnosti rađanja” (Drugi
vatikanski sabor, Gaudium et. Spes,
50).

[8] Citat u Katekizmu je iz II.
vatikanskog sabora, Gaudium et spes,
49.

[9] Usp. Papa Benedikt XVI.,
Sacramentum Caritatis, 22. veljače
2007., 29; Kongregacija za nauk vjere,
Pismo o primanju euharistijske
pričesti rastavljenih i ponovno
vjenčanih vjernika, 14. rujna 1994.;
Katekizam, 1650.

[10] Ivan Pavao II., Familiaris
Consortio, 84. Citat je iz Ivana Pavla
II., Homilija na kraju Šeste biskupske
sinode, 25. listopada 1980., 7.

[11] Usp. Papa Franjo, Amoris
laetitia, 307-312.



[12] Ivan Pavao II., Pismo kard.
William W. Baum i sudionicima
Godišnjeg seminara o unutarnjem
pravu u organizaciji Apostolske
pokornice, 22. ožujka 1996.; usp.
Papa Franjo, Amoris laetitia, 311.

[13] Usp. isto, 303-305.

[14] Papinsko vijeće za zakonodavne
tekstove, O dopuštenosti ponovno
vjenčanih rastavljenih osoba na
svetu pričest, 24. lipnja 2000., 2.

[15] Usp. Papa Franjo, Amoris
laetitia, 307-308.

[16] Katekizam govori o Drugom
vatikanskom saboru, Gaudium et
spes, 48 i 50.

[17] Gaudium et Spes., 50.

[18] Isto, 51.

[19] Pavao VI., Humanae Vitae, 16.



[20] Ivan Pavao II., Familiaris
Consortio, 14. „Obitelj je prirodna i
temeljna jedinica društva i ima pravo
na zaštitu društva i
države” (Ujedinjeni narodi, Opća
deklaracija o ljudskim pravima, 10.
prosinca 1948., čl. 16).

[21] Isto, 42; citat citira II. vatikanski
sabor, Dekret Apostolicam
Actuositatem, 11. Usp. Papinsko
vijeće za obitelj, „Obitelj, brak i de
facto zajednice”, Vatikan 2000.;
Kongregacija za nauk vjere,
Razmatranja o projektima za pravno
priznavanje zajednica
homoseksualnih osoba, Vatikan 2003.

[22] Ivan Pavao II., Familiaris
Consortio, 21.

[23] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 11.

[24] Kongregacija za nauk vjere,
Deklaracija Dominus Iesus, 6.
kolovoza 2000., 14.



[25] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 19.

[26] Isto, 20.

[27] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 10.

[28] Ivan Pavao II., Pastores Dabo
Vobis, 15. ožujka 1992., 15.

[29] Rimski pontifikal, biskupsko
ređenje, posvetna molitva.

[30] Bizantski obred, Molitva
svećeničkog ređenja.

[31] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 29.

[32] Isto, 21.

[33] Isto, 20.

[34] Isto, 27.

[35] Isto, 25.

[36] Isto, 26.



[37] Drugi vatikanski sabor,
Presbyterorum ordinis, 2.

[38] Ibid.

[39] Ibid.

[40] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 28.

[41] Drugi vatikanski sabor,
Presbyterorum ordinis, 4.

[42] Drugi vatikanski sabor, Lumen
gentium, 28.

[43] Ibid.

[44] Ibid, 29.

[45] Kongregacija za nauk vjere,
Deklaracija Inter Insigniores o
pitanju primanja žena u ministarsko
svećeništvo, 15. listopada 1976., 100;
citirao sveti Ivan Pavao II. u
Ordinatio Sacerdotalis, 22. svibnja
1994., 2.



[46] Drugi vatikanski sabor,
Presbyterorum ordinis, 16.

[47] Ibid.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-24-brak-i-sveti-red/

(20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-24-brak-i-sveti-red/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-24-brak-i-sveti-red/

	Tema 24: Brak i Sveti red

