
opusdei.org

Tema 23: Sakrament
pokore i bolesničkog
pomazanja

Ispovijed je poseban sakrament
ozdravljenja i spasenja.
Konkretan način na koji
Kristovi i Crkveni službenici
vrše vlast opraštanja grijeha
značajno se mijenjao, iako se
čuva temeljna struktura koja
obuhvaća dva jednako bitna
elementa: djela čovjeka koji se
obraća po djelovanju Duha
Svetoga i Božje djelovanje po
službi Crkve. Bolesničko
pomazanje je pomoć osobama
čiji je život ugrožen zbog teške
bolesti.



24.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

Sakrament pokore

»Slavljenje sakramenta pomirenja je
topli zagrljaj beskrajnoga Božjeg
milosrđa. Sjećajmo se one lijepe
prispodobe o sinu koji sa svojom
baštinom napušta očevu kuću. Kad je
sve spiskao i više mu ništa nije
ostalo, odlučio je vratiti se očevoj
kući, ali ne kao sin nego kao sluga.
Veliku je krivnju osjećao u srcu,
veliki stid. A iznenađenje se zbilo kad
je počeo govoriti s ocem i tražiti
oproštenje, Otac mu nije dopustio da
govori: zagrlio ga, poljubio i upriličio
veselje. Velim vam da nas Bog grli i
veseli se svaki put kad se
ispovjedimo«.1

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-23-sakrament-pokore-i-bolesnickog-pomazanja?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


Milost i novi život u Kristu, primljeni
putem sakramenata kršćanske
inicijacije (tj. krštenja, krizme i
euharistije), čine vjernike svetima i
neokaljanima pred Bogom (usp. Ef
1,4). Primanje ovih sakramenata,
međutim, ne uspostavlja potpuni
sklad i unutarnju ravnotežu.
Zapravo, posljedice istočnoga grijeha
ostaju: krhkost i slabost ljudske
prirode te sklonost grijehu.

Obnovljen krštenjem, vođen Božjom
riječju i osnažen spasonosnom
snagom potvrde i euharistije, čovjek
nesumnjivo posjeduje sredstva koja
mu pomažu da ostane u ljubavi
Božjoj i suoči se s duhovnom borbom
koja je nužna u nadvladaju iskušenja
Zla (usp. 2 Pt 1,3-11). Ipak, vjerni
kršćanin je i dalje „prolaznik”,
hodočasnik na zemlji, koji putuje
prema nebeskoj domovini. Njegova
inteligencija i volja još nisu
usredotočene na Ljepotu, Istinu i
Ljubav koja je Bog. Stoga, dokle god



je smrtnik, kršćanin je pozvan
slobodno „hoditi” prema Onome koji
je izvor i konačni cilj života;
neprestano će morati birati između
prihvaćanja i odbacivanja očinske
volje Božje koja želi njegovo
spasenje, iako poštuje slobodu kojom
ga je obdario. I, zasigurno se, zbog
lošeg izbora, može udaljiti od Božje
ljubavi i pasti u grijeh. Upravo da bi
odriješio grijehe počinjene nakon
krštenja, Gospodin, liječnik naših
duša i tijela, ustanovio je poseban
sakrament ozdravljenja i spasenja:
sakrament pokore i pomirenja. (usp. 
Katekizam, 1446).

Prema živoj predaji Crkve i nauku
Učiteljstva, Isus je ustanovio
sakrament pokore i pomirenja
ponajprije kada je, uskrsnuvši,
udahnuo Duha u svoje Apostole,
dajući im svoju božansku moć
opraštanja grijeha: »dahne u njih i
kaže im: „Primite Duha Svetoga.
Kojima otpustite grijehe, otpuštaju



im se; kojima zadržite, zadržani su
im”« (Iv 20, 22-23)2.

To je moć koja se prenosi na biskupe,
nasljednike Apostola kao pastire
Crkve, i na prezbitere, koji su također
svećenici Novoga Saveza, suradnici
biskupa, po sakramentu Reda. »Krist
je htio da svekolika njegova Crkva, u
molitvi, životu i u djelovanju, bude
znak i oruđe opraštanja i pomirenja
što nam ga je on pribavio cijenom
svoje krvi. Ipak je vršenje vlasti
odrješivanja povjerio apostolskoj
službi« (Katekizam, 1442).

Struktura sakramenta pokore

Tijekom povijesti, konkretan način
na koji su Kristovi službenici i
službenici Crkve vršili vlast
opraštanja grijeha značajno se
mijenjao (usp. Katekizam 1447).
Međutim, »u tim promjenama što ih
je kroz vjekove doživjela disciplina i
slavlje ovog sakramenta, raspoznaje
se isto temeljno ustrojstvo. Ono



obuhvaća dva jednako bitna
elementa; s jedne strane su čini
čovjeka koji se djelovanjem Duha
Svetoga obraća: kajanje, ispovijed i
zadovoljština; s druge strane je Božje
djelovanje po zahvatu Crkve. Crkva
po biskupu i njegovim prezbiterima
u ime Isusa Krista daje oproštenje
grijeha i određuje način
zadovoljštine; ona također moli za
grješnika i zajedno s njim čini
pokoru. Grešnik na taj način biva
izliječen i ponovno vraćen u crkveno
zajedništvo« (Katekizam, 1448).

Prvi bitni element sakramenta
pokore čine same čini pokornika,
odnosno skrušenost srca, ispovijed
grijeha i izvršenje pokorničkih djela
koje određuje službenik Krista i
Crkve.3

Drugi strukturni element ovog
sakramenta odnosi se na odrješenje
koje daje službenik, a čiji su bitni dio
riječi: »I ja te odriješujem od grijeha



tvojih u ime Oca i Sina i Duha
Svetoga«4. To su performativne i
djelotvorne riječi, budući da ukazuju
na ono što se doista ostvaruje
sakramentalnim odrješenjem:
oproštenje i pomirenje koje grešnik
prima od Živog Boga, Oca, Sina i
Duha Svetoga. »Tako po sakramentu
pokore Otac prima sina koji mu se
vraća, Krist uzima izgubljenu ovcu
na svoja ramena i vraća je u obor, a
Duh Sveti nanovo posvećuje svoj
hram ili u njemu prebiva u većoj
punini«5.

Treba uzeti u obzir da između ta dva
elementa (pokornikovih čini i
odrješenja koje daje službenik)
postoji uska veza: prvi je usmjeren
prema drugom, a oba zajedno čine
moralnu cjelinu koja mora nužno
postojati za stvarnu valjanost
sakramenta. Drugim riječima:
sakramentalni znak pokore ne može
se ni na koji način svesti samo na
odrješenje koje daje službenik, jer se



ono može podijeliti jedino ako je
pokornik prethodno ispovjedio svoje
grijehe skrušenim srcem.

Nužan preduvjet za ispravno i
plodonosno slavljenje sakramenta
obraćenja i pomirenja je ispit
savjesti, koji osoba mora obaviti prije
ispovijedi. Naime, nitko se ne može
pokajati i optužiti za vlastite grijehe
pred Bogom, ako prije, prosvijetljen
Božjom pomoći, ne razmisli o svojim
krivnjama. Stoga, »dobro je za
primanje ovog sakramenta
pripremiti se ispitom savjesti, u
svjetlu Božje riječi. Za tu svrhu
najprikladniji će se tekstovi naći u
Deset Božjih zapovijedi i u moralnoj
katehezi evanđelja i apostolskih
poslanica: u govoru na gori i
apostolskim poukama« (Katekizam,
1454).

Među činima pokornika prvo mjesto
zauzima skrušenost koja je »„bol
duše i osuda počinjenog grijeha s



odlukom više ne
griješiti”« (Katekizam, 1451).6

„Skrušenost srca” (usp. Ps 50,19)
podrazumijeva jasan i čvrst čin
ljudske inteligencije i volje, koji,
potaknut Božjom pomoći i vjerom,
mrzi počinjene grijehe jer su ga
udaljili od Boga (teologalna
dimenzija), od Krista (kristološka
dimenzija), od Crkve (eklezijalna
dimenzija) i od ljudi, njegove braće.
Osim ovog, da tako kažemo,
„negativnog” aspekta, tj. odbacivanja
ili mržnje prema grijesima, u
skrušenosti postoji i pozitivan aspekt,
koji se očituje u želji za povratkom
Bogu, s nadom da će se zadobiti
njegov oprost i ostati u njegovoj
ljubavi (usp. Iz 55,7-8; Ez 18,21-23; Ez
33,10-11; Jl 2,12-13; Lk 15,11-32).

Kajanje može biti „savršeno” ili
„nesavršeno”. »Kada kajanje
proizlazi iz ljubavi prema Bogu,
ljubljenom iznad svega, naziva se
„savršenim kajanjem” (iz ljubavi



prema Bogu, contritio). To kajanje
oprašta lake grijehe; a postiže
oproštenje i teških grijeha ako
uključuje čvrstu odluku pristupiti
sakramentalnoj ispovijedi, čim to
bude moguće« (Katekizam, 1452).
»Kajanje zvano
„nesavršeno” (attritio) također je dar
Božji, poticaj Duha Svetoga. Nastaje
kao posljedica promatranja
odvratnosti grijeha ili iz straha od
vječne osude i drugih kazni koje
grešniku prijete (kajanje iz straha).
Kada se tako potrese savjest, to može
pokrenuti unutarnje mijenjanje koje
će se, djelovanjem milosti, dovršiti u
sakramentalnom odrješenju. Samim
nesavršenim kajanjem, ipak, ne
postiže se oproštenje teških grijeha,
ali ono stvara raspoloženje da ga
primimo u sakramentu
pokore« (Katekizam, 1453).

Ispovijed grijeha je pokornički čin
kojim kršćanin grešnik svećeniku
očituje grijehe za koje se smatra



odgovornim, kako bi zadobio Božje
oproštenje i otvorio se punom
zajedništvu sa Svetom Crkvom.

Kroz stoljeća, teolozi i pastiri su često
naglašavali da ispovijed grijeha mora
biti iskrena, jasna, konkretna,
skrušena, ponizna, diskretna i
dostojanstvena (odnosno, u skladu s
pravilima razboritosti, skromnosti i
ljubavi), usmena i cjelovita ili
formalno potpuna.

O potpunoj ispovijedi Katekizam
Katoličke Crkve kaže: »Pokornici
moraju u ispovijedi nabrojiti sve
smrtne grijehe kojih su svjesni nakon
što su se pomno ispitali, čak i ako je
riječ o najtajnijim grijesima i
počinjenim samo protiv dviju
zadnjih od Deset Božjih zapovijedi
(usp. Izl 20, 17; Mt 5, 28.), jer ponekad
ti grijesi teže ranjavaju dušu te su
opasniji od onih koji se čine javno
« (Katekizam, 1456).



Sakramentalna pokora sastoji se od
dobrovoljnog prihvaćanja i
naknadnog ispunjavanja pokore koju
je odredio ispovjednik. Ona je znak i
očitovanje nutarnjeg pokajanja i
vjerodostojnosti obraćenja
kršćanskog grešnika, a ima za cilj
ukloniti, uz pomoć Božje milosti
nerede koje su grijesi prouzročili
kako u samom grešniku, tako i u
obiteljskom, društvenom i crkvenom
okruženju u kojem živi. Odrješenje
briše grijeh, ali ne popravlja sve
nerede što ih je grijeh uzrokovao
(usp. Katekizam, 1459).

Službenik sakramenta pokore i
pomirenja je svećenik (biskup ili
prezbiter), koji je valjano zaređen i
ima vlast opraštati grijehe vjernicima
kojima udjeljuje odrješenje. (usp. 
Katekizam, 1461-1462).

»Slaveći sakrament pokore, svećenik
vrši službu Dobrog Pastira koji traži
izgubljenu ovcu, Dobrog Samarijanca



koji liječi rane, Oca koji čeka
izgubljenog sina te ga pri povratku
prihvaća, kao i službu pravednog
Suca koji ne pravi razlike među
osobama i čiji je sud u isti mah
pravedan i milosrdan. Riječju,
svećenik je znak i sredstvo Božje
milosrdne ljubavi prema
grešniku« (Katekizam, 1465).

Tijekom sakramenta pomirenja
službenik mora djelovati kao otac i
dobar pastir (pokazujući i prenoseći
pokornicima milosrdnu ljubav
Nebeskog Oca; usp. Lk 15,20-31; i
slijedeći primjer Krista, Dobrog
Pastira); kao učitelj istine
(prenošenjem ne vlastitog mišljenja,
nego nauka Krista, Učitelja koji
poučava istinu i pokazuje put prema
Bogu; usp. Mt 22,16); kao blag i
efikasan posrednik oprosta (za to
mora poznavati grijehe koji
opterećuju savjest pokornika i
donijeti „duhovnu prosudbu”o
sklonostima prema grijehu — na



temelju njegova kajanja i odluke da
ispravi svoje neuredno ponašanje —
kako bi mu mogao s razumijevanjem,
a ne samovoljno, podijeliti
odrješenje).7

Nakon sakramenta službenik ima
apsolutnu obvezu čuvati tajnu svega
što je čuo u ispovijedi. »Imajući u
vidu osjetljivost i veličinu ove službe
te dužno poštovanje prema osobama,
Crkva izjavljuje da je svaki svećenik
koji sluša ispovijedi obvezan, pod
prijetnjom najstrožih kazni,
obdržavati posvemašnju tajnu o
grijesima koje mu je pokornik
ispovjedio. Nije mu dopušteno
govoriti ni o onome što je u ispovijedi
saznao o životu pokornika.
Ispovjedna tajna, koja ne dopušta
izuzetaka, zove se „sakramentalni
pečat”, jer ono što je pokornik
očitovao svećeniku ostaje
„zapečaćeno”
sakramentom« (Katekizam, 1467).



Učinci sakramenta pokore

»Učinci sakramenta pokore su:
pomirenje s Bogom, dakle i
oproštenje grijeha, pomirenje s
Crkvom, povratak stanja milosti ako
je bilo izgubljeno, oproštenje vječne
kazne zaslužene smrtnim grijesima i,
barem djelomično, vremenitih kazna
koje su posljedice grijeha, mir i
vedrina savjesti te utjeha duha,
porast duhovnih snaga za kršćanski
boj« (Kompendij, 310). Ovaj
sakrament, također, na poseban
način suobličuje pokornike Kristu,
koji je pobijedio grijeh svojom
otkupiteljskom mukom i slavnim
uskrsnućem (usp. Lumen gentium, 7).

Na kraju, treba napomenuti da
tijekom sakramenta vjernici na
„mističan”, ali stvaran i učinkovit
način, doživljavaju anticipaciju
konačnog suda Krista Gospodina nad
ljudima (usp. Mt 25,31-46; Rim
14,10-12; 2 Kor 5,10)8. Zaista se može



reći da je onoga koji prima
sakramentalno odrješenje Gospodin
već sudio i odriješio: grijesi su mu
zauvijek oprošteni.

»Ovaj naime sakrament pokore je
potreban za spasenje onima koji su
pali poslije krštenja, kao što je
krštenje (potrebno) onima koji još
nisu preporođeni«.9

Unutarnji čin kajanja (skrušenost
srca) navodi kršćanina da traži Božje
oproštenje i puno zajedništvo s
Kristom i Crkvom. A Krist je odredio
da se to postigne po sakramentu
pomirenja: dajući Apostolima vlast
da opraštaju grijehe, povezujući
njegov oprost s onim koji oni
udjeljuju (usp. Iv 20-22-23). On je od
ovog sakramenta napravio
»uobičajeno sredstvo kojim se dobiva
oproštenje i otpuštenje teških grijeha
počinjenih nakon krštenja»10.

Kršćanin grešnik koji želi pomirenje
s Bogom mora se, dakle, ne samo



pokajati u svojoj nutrini i priznati da
mu je potrebno božansko oproštenje,
već mora također prihvatiti način na
koji Božja milost i oproštenje dopiru
do ljudi u vrijeme Crkve. Za onoga
tko je teško sagriješio nakon krštenja
ne postoje dva različita puta za
postizanje stanja milosti, put
skrušenosti srca ili put sakramenta
pokore, jer se ta dva puta zapravo
poistovjećuju. Prava skrušenost
uvijek uključuje želju za primanjem
sakramenta oprosta. Kajanje za
grijehe i istovremeno odbijanje da ih
ispovjedimo svećeniku u ovom
sakramentu bilo bi nedosljedno, jer
je sam Bog htio da koristimo to
sredstvo.

Po ovom pitanju autoritet Crkve
odredio je: »„Tko je svjestan teškoga
grijeha, […] ako prije ne obavi
sakramentnu ispovijed, neka se ne
pričešćuje Gospodinovim Tijelom,
ako nema važna razloga i nema
prigode za ispovijed; u tom slučaju



neka se sjeti da je dužan pobuditi čin
savršenoga pokajanja koji uključuje
nakanu da se ispovjedi što prije”(CIC,
kan. 916)« (Katekizam, 1457).

»Prema crkvenoj zapovijedi, „svaki
vjernik, pošto je došao u godine
rasuđivanja, obvezan je barem
jedanput godišnje iskreno
ispovijediti svoje teške grijehe”(CIC,
kan. 989)« (Katekizam, 1457).

»Premda ispovijed svakodnevnih
pogrešaka (lakih grijeha) nije nuž no
potrebna, Crkva je ipak živo
preporučuje. Redovita ispovijed lakih
grijeha pomaže nam da oblikujemo
savjest, da se borimo protiv zlih
sklonosti, da dopustimo Kristu da nas
liječi te da napredujemo u životu
Duha« (Katekizam, 1458).

»Osim toga je česta i brižljiva
uporaba ovog sakramenta vrlo
korisna i kada se radi o lakim
grijesima. Nije to samo puko obredno
ponavljanje niti nekakva psihološka



vježba, nego ustrajno nastojanje oko
usavršavanje krsne milosti. Tom
pomoći, dok naokolo nosimo
Kristovu smrt na našem tijelu, sve se
više i više na nama očituje Isusov
život«11.

Bolesničko pomazanje

Bolesničko pomazanje je sakrament
koji je ustanovio Isus Krist i uveden
je kao takav u Evanđelju svetog
Marka (usp. Mk 6,13), a preporučio
ga je vjernicima i objavio Apostol
Jakov: »Boluje li tko među vama?
Neka dozove starješine Crkve! Oni
neka mole nad njim mažući ga uljem
u ime Gospodnje pa će molitva vjere
spasiti nemoćnika; Gospodin će ga
podići, i ako je sagriješio, oprostit će
mu se« (Jak 5, 14-15). Živa tradicija
Crkve, koja se odražava u tekstovima
crkvenog Učiteljstva, prepoznala je u
ovom obredu, posebno
namijenjenom za tješenje bolesnika i
njihovo očišćenje od grijeha i



njegovih posljedica, jedan od sedam
sakramenata Novog zakona (usp. 
Katekizam, 1512).

Kako bi se pomoglo osobama čiji je
život ugrožen zbog teške bolesti da
požele primiti pomoć ovog
sakramenta, može ih se potaknuti da
razmotre sljedeće: »Jer teško bolesnu
čovjeku potrebna je osobita Božja
milost da ga, dok ga tjeskoba muči,
ne shrva malodušnost te ga napasti
ne pokolebaju možda i u samoj vjeri.
Zato Krist brani svoje vjernike u
bolesti sakramentom pomazanja kao
vrlo čvrstom zaštitom«12. Točnije:
»Ovaj sakrament daje bolesniku
milost Duha Svetoga, koja pomaže
spasu svega čovjeka, pridiže ga
pouzdanjem u Boga, jača protiv
napasti Zloga i tjeskobe smrti, tako
da može ne samo nevolje hrabro
podnositi nego i boriti se protiv njih,
pače i da postigne ozdravljenje ako
mu je to od koristi za duhovno
spasenje; pomazanje daje također,



ako je potrebno, oprost grijeha i
dovršenje kršćanske pokore«13.

Struktura sakramentalnog znaka i
slavlje sakramenta

Prema obredu bolesničkog
pomazanja prikladna materija za
sakrament je maslinovo ulje ili, po
potrebi, drugo biljno ulje14. Ovo ulje
mora blagosloviti biskup ili svećenik
koji za to ima ovlaštanje15.

Pomazanje se podjeljuje mazanjem
čela i ruku bolesnika.16

Sakramentalna formula po kojoj se u
latinskom obredu podjeljuje
bolesničko pomazanje je sljedeća:
»Po ovom svetom Pomazanju i po
svom dobrostivom milosrđu
pomogao ti Gospodin milošću Duha
Svetoga. Amen.⁄ Da tebi,
oslobođenom od grijeha, dodijeli
spasenje i da te ohrabri u tvojoj
bolesti. Amen)«.17



Kao što podsjeća Katekizam Katoličke
Crkve, »Veoma je prikladno da se
slavi unutar euharistije kao spomen-
čina Gospodnjeg Vazma. Ako to
okolnosti svjetuju, slavlju ovog
sakramenta može prethoditi
sakrament pokore, a za njim
uslijediti euharistija. Kao sakrament
Kristova vazma, euharistija bi
trebala uvijek biti posljednji
sakrament na zemaljskom
putovanju, „popudbina” za
„prelazak” u vječni
život« (Katekizam, 1517).

Službenik ovog sakramenta je
isključivo svećenik (biskup ili
prezbiter).18

Svaka krštena osoba koja je dostigla
dob razuma i nalazi se u smrtnoj
opasnosti zbog teške bolesti ili
starosti praćene naprednom
senilnošću može primiti bolesničko
pomazanje.19 Bolesničko pomazanje
ne može se podijeliti mrtvima.



Da bi primila plodove ovog
sakramenta, osoba se treba
prethodno pomiriti s Bogom i
Crkvom, barem imajući želju, koja je
nerazdvojivo povezana s kajanjem za
vlastite grijehe i namjerom da
grijehe ispovijedi, kada to bude
moguće, u sakramentu pokore. Zbog
toga je Crkva predvidjela da se prije
bolesničkog pomazanja podijeli
sakrament pokore i pomirenja (usp.
SC 74).

Osoba mora imati barem uobičajenu
i implicitnu namjeru primiti ovaj
sakrament20

Drugim riječima: bolesnik mora
imati nepokolebljivu volju da umre
kao što umiru kršćani i uz
nadnaravnu pomoć koja im je
namijenjena.

Potreba i učinci pomazanja

Iako se bolesničko pomazanje može
podijeliti onome tko je već izgubio



svijest, treba se truditi da ga primi
svjestan, kako bi se bolesnik bolje
pripremio za primanje milosti
sakramenta. Ne treba ga dijeliti
onima koji tvrdoglavo ustraju u
javnom smrtnom grijehu (usp. CIC,
kan. 1007).21

Ako bolesnik koji je primio
pomazanje ozdravi, može, u slučaju
nove teške bolesti, ponovno primiti
ovaj sakrament; tijekom iste bolesti,
sakrament se može ponoviti ako se
bolest pogorša (usp. CIC, kan. 1004,
2).

Na kraju, valja imati na umu ovu
uputu Crkve: »U dvojbi je li bolesnik
stekao sposobnost da se služi
razumom, je li opasno bolestan ili je
mrtav, neka se taj sakrament
podijeli.« (CIC, kan. 1005).

Primanje sakramenta bolesničkog
pomazanja nije nužno potrebno za
spasenje, ali se ne smije dobrovoljno
zanemariti ako je moguće primiti ga,



jer bi to značilo odbacivanje vrlo
učinkovitog sredstva za spasenje.
Uskratiti bolesniku ovu pomoć moglo
bi predstavljati težak grijeh.

Bilo bi dobro da vjernici imaju na
umu da se u naše vrijeme postoji
tendencija „izolacije” bolesti i smrti.
U klinikama i bolnicama teški
bolesnici ponekad umiru osamljeni,
iako su okruženi drugim ljudima i
vrlo dobro zbrinuti u „jedinicama
intenzivne njege”. Svi —posebno
kršćani koji rade u bolničkom
okruženju— trebaju uložiti napor
kako bi osigurali da bolesnicima na
liječenju ne nedostaju sredstva koja
pružaju utjehu i olakšanje tijelu i
duši koja pati, a među tim sredstvima
—uz sakrament pokore i popudbine
— nalazi se i sakrament bolesničkog
pomazanja.

Kao istinski i pravi sakrament Novog
zakona, bolesničko pomazanje nudi
vjernicima kršćanima posvećujuću



milost. Osim toga, posebna
sakramentalna milost bolesničkog
pomazanja ima sljedeće učinke:

— Tješnje sjedinjenje s Kristom u
njegovoj otkupiteljskoj Muci, za svoje
dobro i za dobro cijele Crkve (usp.
Katekizam, 1521-1522; 1532);

— Potpora, mir i ohrabrenje za
nadvladavanje tegoba vlastitih teškoj
bolesti ili staračkoj nemoći (usp.
Katekizam, 1520; 1532);

— Ozdravljenje od posljedica grijeha
i oproštenje lakih grijeha, kao i
smrtnih grijeha u slučaju da se
bolesnik kajao, ali nije mogao primiti
sakrament pokore (usp. Katekizam,
1520);

— Ozdravljenje tijela, ako je to volja
Božja (usp. Firentinski sabor: DH
1325; Katekizam, 1520);

— Priprema za prijelaz u vječni
život. U tom smislu Katekizam



Katoličke Crkve kaže: »Ta milost je
dar Duha Svetoga koja obnavlja
pouzdanje i vjeru u Boga, jača protiv
napasti Zloga, to jest protiv napasti
obeshrabrenja i tjeskobe pred smrću
(usp. Heb 2,15)« (Katekizam, 1520).

Osnovna literatura

Katekizam Katoličke Crkve,
1499-1532.

[1] Papa Franjo, Opća audijencija, 19.
veljače 2014.

[2] usp. Katekizam, 976; Tridentski
sabor, sess. XIV., Dekret o sakramentu
pokore, pogl. 1: DH 1670.

[3]Očito je da je riječ o činima
pokornika koji nisu isključivo ljudski



(oproštenje grijeha ne postiže se
samo vlastitim snagama), već onima
koji su učinjeni u vjeri u Krista
Otkupitelja i pod djelovanjem Duha
Svetoga (usp. Katekizam, 1448).

[4] Obred pokore, Praenotanda, br. 19.

[5] Ibid, Praenotanda, 6, d.

[6] Citat koji je preuzet iz Katekizama
Tridentskog sabora: DH 1676.

[7]U slučaju da naiđe na osobe koje se
žele približiti se Bogu, ali još ne mogu
primiti odrješenje jer nemaju
odgovarajuće uvjete, nastojat će
prema njima postupati s
razumijevanjem i milosrđem,
pastoralno ih prateći kako bi se
uključile u kršćansku zajednicu na
različite načine koji su im mogući.
Konkretno, u slučaju razvedenih koji
su se ponovno civilno vjenčali ili
osoba koje žive u nepravilnim
zajednicama, pokazat će im da,
unatoč njihovoj situaciji, »nastavljaju



pripadati Crkvi koja ih prati
posebnom skrbi u želji da njeguju,
koliko god je to moguće, kršćanski
stil života sudjelovanjem na svetoj
misi (iako bez primanja pričesti),
slušanjem Božje riječi, euharistijskim
klanjanjem, molitvom,
sudjelovanjem u životu zajednice,
povjerljivim razgovorima sa
svećenikom ili učiteljem duhovnoga
života, vršenjem djela ljubavi,
djelima pokore i kršćanskim odgojem
djece« (Bendedikt XVI. Sacramentum
caritatis, br. 29).

[8] Katekizam Katoličke Crkve to kaže
ovako: »Povjeravajući se Božjem
milosrdnom sudu, grešnik u ovom
sakramentu na neki način anticipira
sud kojemu će biti podvrgnut na
kraju ovozemaljskog
života« (Katekizam, 1470).

[9] Tridentski Sabor, sess. XIV., Dekret
o sakramentu pokore, pogl. 2: DH
1672.



[10] sveti Ivan Pavao II., Reconciliatio
et Paenitentia, br. 31, I.

[11] Obred pokore, Praenotanda, br. 7,
b.

[12] Red bolesničko pomazanja i skri
za bolesne, Praenotanda, br. 5.

[13] Ibid., Praenotanda, 6.

[14] usp. Red bolesničko pomazanja i
skri za bolesne, Praenotanda, br. 20.

[15] usp. Ibid., Praenotanda, br. 21.

[16] usp. Ibid., Praenotanda, br. 23 U
slučaju potrebe dovoljno je napraviti
jedno pomazanje na čelu ili na
nekom drugom prikladnom dijelu
tijela (usp. Ibid.). U istočnim crkvama
— na primjer, u Bizantskoj, Koptskoj
i Armenskoj Crkvi — izvodi se sedam
pomazanja (slično kao što se činilo u
staroj rimskoj liturgiji), na čelu,
usnama, nosu, ušima, prsima,
rukama i nogama bolesnika, za



pročišćenje grijeha počinjenih umom
i svakim od osjetila; usp. I.-H.
Dalmais, Las Liturgias Orientales,
Bilbao 1991., 127-128

[17] Ibid., Praenotanda, br. 25 Ova
formula se dijeli tako da se prvi dio
izgovara dok se pomazuje čelo, a
drugi dok se pomazuju ruke. U
slučaju potrebe, kada se može
napraviti samo jedno pomazanje,
službenik izgovara cijelu formulu
istovremeno (usp. Ibid., Praenotanda,
br. 23). U ranije spomenutoj Istočnoj
Bizantskoj Crkvi, pri svakom
pomazanju izgovara se formula:
»Sveti Oče, liječniče duša i tijela, koji
si poslao svoga jedinorođenog Sina
Isusa Krista da izliječi svako zlo i
oslobodi od smrti, izliječi također
svoga slugu N. od njegove tjelesne i
duhovne slabosti, po milosti svoga
Krista« (slobodni prijevod: I.-H
Dalmais, Las Liturgias Orientales, cit.,
129).



[18] usp. CIC, kan. 1003,1. Ni đakoni ni
vjernici laici ne mogu valjano
podijeliti bolesničko pomazanje (usp.
Kongregacija za nauk vjere, Bilješka
o službeniku sakramenta bolesničkog
pomazanja, »Notitiae« 41 [2005] 479)

[19] usp. II. vatikanski sabor, 
Sacrosanctum Concilium, 73; CIC,
kan. 1004-1007. Stoga, bolesničko
pomazanje nije sakrament za
vjernike koji su jednostavno dosegli
tzv. „treću dob” (nije sakrament za
umirovljenike), niti je sakrament
samo za umiruće. U slučaju
kirurškog zahvata, Pomazanje
bolesnika može se primiti kada
bolest, zbog koje se operacija
provodi, sama po sebi dovodi život
bolesnika u opasnost.

[20] U vezi s tim, CIC kaže: »Neka se taj
sakrament podijeli i bolesnicima koji
bi ga barem uključivo zatražili kad bi
bili pri svijesti« (kan. 1006).



[21] Što se tiče posljednje točke, treba
razlikovati između slučaja osobe koja
se ne kaje i tvrdoglavo želi ostati u
stanju smrtnog grijeha, poznatog
svima, i slučaja osobe koja se nalazi u
situaciji ozbiljno protivnoj Božjem
Zakonu, ali ne iz čiste zlobe, već iz
neznanja ili zato što je uronjena u
snažno sekulariziranu kulturu, a
ozbiljna bolest ju je zatekla iznenada.
U prvom slučaju ne treba dijeliti
pomazanje, jer bi ono bilo uzaludno
za grešnika. U drugom slučaju, da,
posebno ako bolesnik pozitivno
reagira na svećenikov poticaj da se
preda Božjoj milosti, pokaje za svoje
grijehe i odluči popraviti svoj život u
budućnosti. U svakom slučaju, ako
službenik ima sumnje o tome da li
subjekt zaista ustraje u stanju javno
poznatog teškog grijeha, može mu
podijeliti ovaj sakrament sub
conditione.

Ángel García Ibáñez



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-23-sakrament-
pokore-i-bolesnickog-pomazanja/

(24.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-23-sakrament-pokore-i-bolesnickog-pomazanja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-23-sakrament-pokore-i-bolesnickog-pomazanja/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-23-sakrament-pokore-i-bolesnickog-pomazanja/

	Tema 23: Sakrament pokore i bolesničkog pomazanja

