
opusdei.org

Tema 22: Sakrament
pokore (I)

Krist je ustanovio sakrament
pokore kako bi nam ponudio
mogućnost da se obratimo i
obnovimo tako da dobijemo
oproštenje milošću za
opravdanje primljenom na
krštenju.

10.12.2012.

1. Borba protiv grijeha poslije
krštenja

1.1. Nužnost obraćenja



Usprkos tome što krštenje briše sve
grijehe, čini nas djecom Božjom i
priprema osobu da primi božanski
dar Nebeske slave, ipak smo u ovom
životu izloženi padu u grijeh; nitko
nije pošteđen od potrebe da se bori
protiv njega, i padovi su česti. Isus
nas je učio moliti u Očenašu: „Otpusti
nam duge naše, kako i mi otpuštamo
dužnicima našim“, i to ne samo
ponekad, nego u sve dane, nego puno
češće. Sv. Ivan apostol kaže također:
„Ako tvrdimo da 'grijeha nemamo',
sami sebe varamo, i u nama nema
istine“ (1 Iv 1,8). I kršćane u Korintu,
u samom početku, sv. Pavao
opominje: „U ime Krista molimo.
Pomirite se s Bogom!“ (2 Kol 5,20).

Tako i Isusov poziv na obraćenje:
„Ispunilo se vrijeme, blizu je
Kraljevstvo Božje. Obratite se i
vjerujte u Radosnu Vijest“ ( Mk 1,15),
nije upravljena samo onima koji ga
još ne poznaju, nego svim
kršćanskim vjernicima koji se



također trebaju obratiti i oživjeti
svoju vjeru. „To drugo obraćenje je
trajan zadatak cijele Crkve“ ( 
Katekizam katoličke crkve, 1428).

1.2.Unutarnja pokora

Obraćenje počinje u našoj nutrini:
ono koje se odražava samo
vanjštinom nije iskreno obraćenje.
Nitko se ne može oduprijeti grijehu,
ukoliko vrijeđa Boga, osim sa zaista,
dobrim djelima, kreposnim činima,
kojima se kaje za učinjeno
suprotstavljanje volji Božjoj i želi
djelatno odstraniti nastao nered sa
svim njegovim posljedicama. U tom
se sastoji krepost sakramenta
pokore.

„Unutarnja pokora korjenito je
preusmjerenje cijelog života,
povratak i obraćenje Bogu svim
srcem, raskid s grijehom, odvraćanje
od zla, zajedno s osudom zlih djela
koja smo počinili. Ona istodobno
obuhvaća želju i odluku za



promjenom života s nadom u Božje
milosrđe i pouzdanjem u pomoć
njegove milosti“ ( KKC, 1431).

Pokora nije isključivo ljudsko djelo,
unutarnje popravljanje plod je jakog
svladavanja samog sebe, koje se služi
svim sredstvima vlastite spoznaje i
niza energičnih odluka. „Obraćenje
je prije svega djelo Božje milosti, koja
nam srca vraća Bogu 'Vrati nas k sebi
Gospodine, i obratit ćemo se' ( Tž
5,21). Bog nam daje snage da
počnemo iznova“ (KKC, 1432).

1.3. Različiti oblici pokore u
kršćanskom životu

Obraćenje se rađa u srcu, ali nije
zatvoreno u dubini čovjeka, nego
daje plod djelima izvana, služeći se
cijelom osobom, tijelom i dušom.
Između njih se ističu, na prvom
mjestu, djela koja su uključena u
slavlje Euharistije i ona sakramenta
Ispovjedi, koje je Isus Krist ustanovio



da bismo izašli kao pobjednici u
borbi protiv grijeha.

Kršćanin ima i mnogo drugih oblika
kako ostvarivati želju za obraćenjem.
„Sveto Pismo i Oci naročito ističu tri
oblika: post, molitvu i milostinju (usp.
Tob 12,8; Mt 6,1-18), jer izražavaju
obraćenje u odnosu prema samom
sebi, u odnosu prema Bogu i u
odnosima prema drugima“ ( KKC,
1434). Na ova tri oblika nadovezuju
se, na ovaj ili onaj način, sva djela
koja nam omogućuju ispraviti nered
prouzrokovan grijehom.

Pod postom se podrazumijeva ne
samo umjereno odricanje užitka u
jelu, nego i svega onoga što utječe na
prohtjev tijela i ne pružiti mu užitak
kako bi se posvetili onom što Bog od
nas traži za dobro drugih i vlastito.

Kao molitvu možemo razumjeti punu
primjenu naših duhovnih
sposobnosti – razum, volju, pamćenje



– za naše sjedinjenje s Bogom Ocem u
obiteljskom i intimnom razgovoru.

U odnosu na ostale, milostinja ne
podrazumijeva samo davanja u
novcu i drugim materijalnim
dobrima onim potrebnima, nego i
druge vrste darivanja: podijeliti svoje
vrijeme, njegovati bolesnike,
oprostiti onima koji su nas uvrijedili,
opomenuti onog kog je potrebno, da
bi se popravio, utješiti onog koji trpi,
i mnogo drugih načina predanja sebe
ostalima.

Crkva nas potiče na djela pokore
osobito u nekim prigodama, koje
nam služe da budemo solidarniji s
braćom u vjeri. „Vremena i dani
pokore u tijeku liturgijske godine
(korizmeno vrijeme i svaki petak na
spomen smrti Gospodinove) jesu jaki
trenuci pokorničke prakse Crkve“ ( 
KKC, 1438).

2.



Sakrament Pokore i Pomirenja

2.1. Krist je ustanovio ovaj
sakrament

„Krist je ustanovio sakrament Pokore
za sve grešne članove Crkve, prije
svega za one koji nakon krštenja
padnu u teški grijeh i tako izgube
krsnu milost, nanoseći ranu i
zajedništvu s Crkvom. Njima
sakrament Pokore pruža novu
mogućnost obraćenja i ponovnog
dobivanja milosti opravdanja“ ( KKC,
1446).

Za vrijeme svog javnog života Isus
nije ljude samo nukao na pokoru,
nego prihvaćajući grešnike, pomirio
ih s Ocem [1]

. „Upravo dajući im Duha Svetoga,
Uskrsli je Krist apostolima predao
svoju božansku vlast da opraštaju
grijehe: 'Primite Duha Svetoga!
Kojima otpustite grijehe, otpuštaju
im se; kojima zadržite, zadržani su



im' ( Iv 20, 22-23)“ ( KKC, 976). To je
vlast koja se prenosi na biskupe,
nasljednike apostola kao pastire
Crkve, i na svećenike, koji su također
svećenici Novog Zavjeta, suradnici
biskupa, po snazi sakramenta
Svetoga Reda. „Krist je htio da
svekolika njegova Crkva, u molitvi,
životu i u djelovanju, bude znak i
oruđe opraštanja i pomirenja što
nam ga je on pribavio cijenom svoje
krvi. Ipak je vršenje vlasti
odrješivanja povjerio apostolskoj
službi“ ( KKC, 1442).

2.2. Nazivi ovog sakramenta

Ima razne nazive prema tome kako
se ističe jedan ili drugi aspekt. „Zove
se sakrament pokore jer posvećuje
osobni i zajednički put obraćenja,
kajanja i zadovoljštine kršćana
grešnika“ ( KKC, 1423); „sakrament 
pomirenja jer daruje grešniku ljubav
Boga pomiritelja“ ( KKC, 1424);
„sakrament ispovijedi jer [...]



ispovijed grijeha pred svećenikom
bitni je element ovog sakramenta“ ( 
ibidem); „sakrament oproštenja, jer,
po svećenikovu sakramentalnom
odrješenju, Bog daje pokorniku
oproštenje i mir“ ( KKC, 1423).

2.3. Sakrament Pomirenja s Bogom i
Crkvom

„Koji pristupaju sakramentu pokore
dobiju, po milosrđu Božjem
oproštenje uvrede nanesene Njemu i
istovremeno su pomireni s Crkvom
koju su griješeći ranili, i koja
surađuje u njihovom obraćenju s
ljubavlju, primjerom i molitvama“ ( 
Lumen Gentium, 11).

„Jer grijeh je uvreda nanesena Bogu,
koja prekida naše prijateljstvo s njim,
pokora 'ima za cilj ljubav i
prepuštanje Gospodinu'. Grešnik se,
dakle, potaknut milošću milosrdnoga
Boga, daje na put obraćenja, vraća se
Ocu, koji: 'nas je ljubio prvi', i Kristu,



koji se predao za nas, i Duhu Svetom,
koji se obilno izlio u nas“. [2]

„'Skrovitim i otajstvenim zamislima
Božjim, ljudi su vezani međusobno
nadnaravnim vezama, tako da grijeh
jednog škodi drugima, a isto tako,
svetost jednoga koristi drugima', zato
pokora sa sobom uvijek donosi i
pomirenje drugima, na način da
svetost jednog koristi onima kojima
vlastiti grijeh nanosi štetu“. [3]

2.4. Temeljno ustrojstvo Pokore

„Dva su bitna elementa sakramenta
Pomirenja: čini koje ostvaruje čovjek,
koji doživljava obraćenje
djelovanjem Duha Svetoga, i
odrješenje svećenika, koji otpušta
grijeh u ime Krista i određuje način
zadovoljštine“ ( KKC, Kompendij,
302).

3.

Čini pokornika



Su „čini čovjeka koji se djelovanjem
Duha Svetoga obraća: kajanje,
ispovijed i zadovoljština“ ( KKC,
1448).

3.1. Kajanje

„Među pokornikovim činima, kajanje
je na prvom mjestu. To je 'bol duše i
osuda počinjenog grijeha s odlukom
više ne griješiti'“ ( KKC, 1451[4]

).

„Kada proizlazi iz ljubavi prema
Bogu ljubljenom iznad svega, naziva
se 'savršenim kajanjem' (iz ljubavi
prema Bogu, contritio). To kajanje
oprašta lake grijehe; a postiže
oproštenje i teških grijeha ako
uključuje čvrstu odluku pristupiti
sakramentalnoj ispovijedi, čim to
bude moguće“ ( KKC, 1452).

„Kajanje zvano 'nesavršeno' (attritio)
također je dar Božji, poticaj Duha
Svetoga. Nastaje kao posljedica



promatranja odvratnosti grijeha ili iz
straha od vječne osude i drugih kazni
koje grešniku prijete (kajanje iz
straha). Kada se tako potrese savjest,
to može pokrenuti unutarnje
mijenjanje koje će se djelovanjem
milosti, dovršiti u sakramentalnom
odrješenju. Samim nesavršenim
kajanjem, ipak, ne postiže se
oproštenje teških grijeha, ali ono
stvara raspoloženje da ga primimo u
sakramentu Pokore“ ( KKC, 1453).

„Dobro se za primanje ovog
sakramenta pripremiti ispitom
savjesti u svjetlu Božje Riječi. Za tu
svrhu najprikladniji će se tekstovi
naći u moralnoj katehezi evanđelja i
apostolskih poslanica: u govoru na
gori i apostolskim poukama“ ( KKC,
1454).

3.2. Ispovijed grijeha

„Priznanje grijeha svećeniku bitni je
dio sakramenta Pokore: 'Pokornici
moraju u ispovijedi nabrojiti sve



smrtne grijehe kojih su svjesni nakon
što su se pomno ispitali, čak i ako je
riječ o najtajnijim grijesima i
počinjenim samo protiv dviju
zadnjih od Deset Božjih zapovijedi
(usp. Izl 20,17; Mt 5,28), jer ponekad
ti grijesi teže ranjavaju dušu te su
opasniji od onih koji se čine javno'“ ( 
KKC, 1456[5]

).

„Osobna i cjelovita ispovijed i
odrješenje jedini su redovan način
da bi se vjernici pomirili s Bogom i
Crkvom, ako neka fizička ili moralna
nemogućnost ne opravdava ovaj
način ispovijedi“ [6] . Ispovijed
grijeha dolazi od iskrene spoznaje
samog sebe pred Bogom, plod ispita
savjesti i kajanja za svoje grijehe.
Ona je puno više od samog ljudskog
olakšanja: „Sakramentalna ispovijed
nije ljudski dijalog, nego razgovor s
Bogom“. [7]



Ispovijedajući grijehe, kršćanin se
pokajnički podvrgava se sudu Isusa
Krista, koji to čini preko svećenika,
preko kojeg propisuje pokorniku čine
pokore i daje mu odrješenje od
grijeha. Pokornik se bori protiv
grijeha oružjem poniznosti i posluha.

3.3. Zadovoljština

„Odrješenje briše grijeh, ali ne
popravlja sve nerede što ih je grijeh
prouzrokovao. Grješnik, nakon što je
rasterećen od grijeha, još treba
ponovno steći puno duhovno
zdravlje. Mora, dakle, učiniti nešto
više, da ispravi svoje krivnje: na
prikladan način treba zadovoljiti ili 
okajati svoje grijehe. Ta se
zadovoljština također zove 
pokora“ (KKC, 1459).

Ispovjednik, prije davanja
odrješenja, odredi pokoru, koju
pokornik mora prihvatiti i poslije
izvršiti. Ta mu pokora služi kao
zadovoljština za grijehe i njezina



vrijednost proizlazi nadasve od
sakramenta: pokornik je poslušao
Krista i ispunio što je On odredio
ovim sakramentom te Krist prikazuje
Ocu tu zadovoljštinu svojega člana.

Antonio Miralles

Osnovna Bibliografija

Katekizam Katoličke Crkve,
1422-1484.

Preporučeno štivo

Ordo Paenitentiae, Praenotanda, 1-30.

IVAN PAVAO II, Apostolska
ekshortacija, Reconciliatio et
Paenitentia, 2-XII.1984, 28-34.

PAVAO VI. Ap. Indulgentiarum
doctrina, 1-I-1967.

[1] „Isus, vidjevši vjeru njihovu, reče:
'čovječe, oprošteni su ti grijesi'“ ( Lk
5,20); «Ne treba zdravima liječnik,
nego bolesnima. Ja nisam došao na



obraćenje pozvati pravednike, nego
grešnike» ( Lk 5, 31-32); „Zatim reče
ženi: oprošteni su ti grijesi“ (Lk7,48).

[2] Ordo Paenitentiae, Praenotanda, 5
(doslovni citati na kastiljskom uzeti
su iz prijevoda Španjolske Biskupske
Konferencije). Zadnja rečenica citata
uzeta je iz konstitucije Paenitemini,
17-II-1966, od Pavla VI.

[3] Ibidem. Citat unutar ovog teksta je
od Pavla VI, konst. Indulgentiarum
doctrina, 1-I-1967, 4.

[4] Citat koji preuzima Katekizam je
iz Tridentinskog Koncila (DS 1676).

[5] Citat koji preuzima Katekizam je
iz Tridentinskog Koncila (DS 1680).

[6] Ordo Paenitentiae, Praenotanda,
31

[7] SV.JOSEMARİA, Susret s Kristom.
Homilije, 78.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-22-sakrament-
pokore-i/ (20.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-22-sakrament-pokore-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-22-sakrament-pokore-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-22-sakrament-pokore-i/

	Tema 22: Sakrament pokore (I)

