opusdei.org

Tema 22: Euharistija

(ID)

Sveta misa uprisutnjuje u
svakodnevnom liturgijskom
zivotu Crkve jedinu Zrtvu naSeg
otkupljenja. Misa je jedina i
prava zrtva jer sakramentalno
uprisutnjuje jednu, savrsenu i
konacnu zrtvu Kkriza. Vjernici
mogu i trebaju sudjelovati u
prinoSenju euharistijske Zrtve.
Zelja za primanjem svete
pricesti treba uvijek biti
prisutna u krS¢anima: ono $to
hrana proizvodi u tijelu za
dobro tjelesnog Zivota,
Euharistija proizvodi u dusi.



23.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.
Zrtvena dimenzija svete mise

Sveta misa je Zrtva u pravom smislu
te rijeci i to na jedinstven nacin. Ova
Zrtva je "nova" u usporedbi sa
Zrtvama prirodnih religija i
obrednim Zrtvama Starog zavjeta.
Sveta misa je Zrtva jer nanovo
predstavlja (to jest, uprisutnjuje), u
liturgijskom slavlju Crkve i u naSem
vremenu, jedinu zZrtvu naseg
otkupljenja. Misa je spomen na tu
Zrtvu i primjenjuje plod Kristova
sebedarja na kriZu (usp. Katekizam,
1362-1367).

Svaki put kada slavi euharistiju,
Crkva je pozvana prihvatiti dar koji
joj Krist nudi. Na taj nacin Crkva
sudjeluje u Zrtvi svoga Gospodina,


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-22euharistija-ii?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

prinosedi je s njime Ocu za spasenje
svijeta. Stoga moZemo ustvrditi da je
sveta misa Zrtva Krista i Crkve.
Pogledajmo pobliZe ova dva aspekta
(Kristovu Zrtvu i Zrtvu Crkve)
euharistijskog otajstva.

Kao Sto smo upravo primijetili, sveta
misa je prava i ispravna zZrtva zbog
svog izravnog odnosa —
sakramentalnog identiteta — s
jednom, savrSenom i kona¢nom
Zrtvom kriZa.[1] Taj je odnos
uspostavio Krist tijekom Posljednje
vecere. U ovom trenutku, nas
Gospodin je apostolima, pod vidom
ili pojavom kruha i vina, dao svoje
Tijelo prineseno na zrtvu i svoju Krv
prolivenu za oprostenje grijeha. Tim
je ¢inom Krist u spomen-obredu
anticipirao ono Sto se malo kasnije
dogodilo na Golgoti. Od tada Crkva,
pod vodstvom i snagom Duha
Svetoga, nikada nije prestala
ispunjavati Kristovu zapovijed o
ponavljanju ovog obreda: ,,Ovo Cinite



meni na spomen [kao moj

spomen]” (Lk 22,19; 1 Kor 11: 24-25).
Tako Crkva "navijeSta" (Cini
prisutnom rijec¢ju i sakramentom)
smrt naSega Gospodina (tj. njegovu
Zrtvu: usp. Ef 5,2; Heb 9,26), ,dok
ponovno ne dode" (dakle, Euharistija
takoder navijeSta Kristovu slavno
Uskrsnuce i UzasSasSce) (usp. 1 Kor
11,26).

Ovaj navjestaj, koji je sakramentalni
navjestaj Kristova vazmenog
otajstva, ima posebnu djelotvornost.
To je zato Sto euharistija ne samo da
predstavlja Kristovu otkupiteljsku
Zrtvu u znakovima ili likovima, vecé
zato Sto je u ovom sakramentu
njegova Zrtva takoder istinski
prisutna. Osoba i spasonosni dogadaj
koji se obiljezava doista su Zivi i
postoje. Katekizam Katolicke Crkve
to ovako izraZava: ,Euharistija je
spomen Kristove Pashe, prikazivanje
1 sakramentalni prinos njegove



jedinstvene Zrtve, u liturgiji Crkve
koja je njegovo Tijelo” (br. 1362).

Stoga, kada Crkva slavi euharistiju,
posvetom kruha i vina u Tijelo i Krv
Kristovu, prisutna je ista Zrtva na
Golgoti, sada slavna: isti svecenik,
Isus Krist; isti ¢in Zrtvenog
prinoSenja (prvotni prinos kriza)
neodvojivo povezan sa Kristovom
sakramentalnom prisutnosc¢u. Ovaj
prinos ostaje uvijek prisutan u
uskrslom i slavnom Kristu.[2]
Mijenja se samo vanjska
manifestacija tog prinosa. Na
Kalvariji se to oCitovanje dogada u
Muci i Smrti na krizu. U misi se to
dogada kroz spomen-sakrament:
dvostruku posvetu kruha i vina u
kontekstu euharistijske molitve.
Dakle, euharistija donosi
sakramentalnu sliku Kristova
Zrtvovanja na krizu.

Euharistija, Zrtva Krista i Crkve



Sveta misa je Zrtva Krista i Crkve, jer
svaki put kada se slavi euharistijsko
otajstvo Crkva sudjeluje u Zrtvi svoga
Gospodina. U tim trenucima ona
ulazi u zajedniStvo s Kristom - s
njegovim Zrtvenim prinosom Ocu — i
s dobrima Otkupljenja koja nam je
priskrbio. Cijela se Crkva prinosi u
Kristu, Ocu, po Duhu Svetom. Tu
istinu o vlastitoj Zrtvi Crkve
potvrduje Ziva predaja Crkve, kako u
tekstovima liturgije tako i u nauku
otaca Crkve i Uciteljstva (usp.
Katekizam, 1368-1370). Temelj ove
doktrine nalazi se u nacelu jedinstva
i suradnje izmedu Krista i udova
njegova Tijela. Drugi vatikanski
sabor jasno govori o tom jedinstvu,
opisujuci liturgiju kao ,,ovo veliko
djelo u kojem se Bog savrseno
proslavlja i ljudi posvecuju. Crkva je
Njegova ljubljena Zarucnica koja
poziva svoga Gospodina i po Njemu
nudi Stovanje VjeCnom

Ocu” (Sacrosanctum Concilium, 7).



Sudjelovanje Crkve - hijerarhijski
ustrojenog BozZjeg naroda — u
prinoSenju euharistijske zZrtve
ukorijenjeno je u samoj Isusovoj
zapovijedi: ,,Ovo Cinite meni na
spomen [kao moj spomen]”, i
odraZava se u liturgijskom formula
memores... offerimus... [tibi Pater]...
gratias agentes... hoc sacrificium:
,dok slavimo
spomendan...prinosimo... tebi, Oce...
zahvaljujuci... ovoj Zrtvi ”, Cesto
koriStena u euharistijskim
molitvama drevne Crkve[3], a isto
tako prisutna i u danasnjim
euharistijskim molitvama.[4]

Kako svjedocCe tekstovi euharistijskog
bogosluZja, vjernici nisu puki
gledatelji bogosluzja koje vrsi
svecenik slavitelj. U prinoSenju
euharistijske Zrtve mogu i trebaju
sudjelovati svi vjernici, jer su po
krstenju utjelovljeni u Krista i dio su
»,roda izabranoga, kraljevskoga
svecenstva, svetog puka, naroda



BoZjega...” (1 Pet 2,9). To jest,
vjernici pripadaju novom BoZjem
narodu u Kristu, koji sam nas
Gospodin nastavlja okupljati oko
sebe, tako da od jednog do drugog
kraja zemlje ovaj narod moze
prinijeti savrSenu Zrtvu njegovu
imenu (usp. Mal 1,10-11). Vjernici ne
prinose samo duhovno Stovanje
Zrtve vlastitih djela i cijeloga Zivota,
nego i—u Kristu i s Kristom - €istu,
svetu i bezgre$nu Zrtvu, a to je sam
na$ Gospodin. Ta Zrtva Crkve u svetoj
misi, uz Kristovu, ukljucuje vrsenje
zajedniCkog sveceniStva vjernika.

Crkva, u jedinstvu s Kristom, ne
samo da prinosi euharistijsku Zrtvu,
nego je 1 sama prinesena u Njemu,
buduci da je kao Tijelo Kristovo i
ZarucCnica Kristova Crkva neodvojivo
povezana sa svojom Glavom i
ZaruCnikom.

Sama euharistijska liturgija ne
propusta izraziti sudjelovanje Crkve,



djelovanjem Duha Svetoga, u
Kristovoj Zrtvi: ,Pogledaj, Gospodine,
na prinos Crkve svoje, onu istu Zrtvu
po kojoj si nam darovao pomirenje:
okrijepi nas Tijelom i Krvlju Sina
svoga, ispunu njegovim Svetim
Duhom te u Kristu budemo jedno
tijelo i jedan duh...” [5 ] Na slican
nacin Crkva trazi u IV. euharistijskoj
molitvi: ,Pogledaj, Gospodine, na
Zrtvu koju ti sam pripravi Crkvi
Sv0joj 1 dobrostivo daj da svi
pricesnici ovoga jednog kruha i
kaleZa, Duhom Svetim sabrani u
jedno tijelo, u Kristu postanu Ziva
Zrtva na hvalu slave tvoje.”

Sudjelovanje vjernika u svetoj misi
sastojl se ponajprije u nutarnjem
sjedinjavanju s Kristovom Zrtvom,
prisutnom na oltaru po sluzbi
svecenika slavitelja.

To sudjelovanje ¢lanova Crkve od
temeljne je vaznosti za krs¢anski
Zivot. Svi su vjernici pozvani



sudjelovati u svetoj misi vrseci svoje
kraljevsko svecenistvo. Cine to s
nakanom da vlastite Zivote bez mrlje
grijeha prinesu Ocu, s Kristom,
bezgresnom Zrtvom, u duhovnoj
Zrtvi, donoseéi Mu, sa sinovskom
ljubavlju i zahvalnoS$cu, sve $to su od
Njega primili.

Vjernici se trebaju brinuti da sveta
misa doista bude srediSte i korijen
njihova nutarnjeg Zivota[6],
usmjeravajuci cijeli svoj dan, svoj rad
i sva svoja djelovanja prema njoj.
Ova euharistijska dimenzija njihova
zivota kljucno je ocitovanje
“sveceniCke duse” koju posjeduju svi
krStenici.

Ciljevi i plodovi svete mise

Sveta misa, u mjeri u kojoj je
sakramentalno ponovno prikazanje
Kristove Zrtve, ima iste ciljeve kao 1
Zrtva kriZza.[7] Ti ciljevi su: cilj slave
(hvaljenje i klanjanje Bogu Ocu,
preko Sina, u Duhu Svetom);



euharistijski cilj (zahvala Bogu za
stvaranje i otkupljenje); pomirbeni
cilj (pokajanje Bogu za nase grijehe);
1 molitveni cilj (molba Bogu za
njegove darove i milosti). Ova Cetiri
cilja izraZena su u razlicitim
molitvama koje ¢ine dio liturgijskog
slavlja euharistije, a posebno u Slava,
Vjerovanju, razlicitim dijelovima
euharistijske molitve, O¢enasu i
molitvama vlastitim svakoj misi:
Ulazna molitva, Molitva nad
darovima, Molitva poslije pricesti.

Izraz “plodovi mise” odnosi se na
ucinke koje spasonosna snaga kriza,
prisutna u euharistijskoj Zrtvi, stvara
u osobama kada to slobodno
prihvacaju u vjeri, nadi i ljubavi
prema Otkupitelju. Ti plodovi
temeljno ukljucuju rast u posvetnoj
milosti i intenzivnije suoblicavanje
osobe Kristu, prema specificnom
nacinu na koji nam Euharistija nudi
te darove.



Takvi plodovi svetosti nisu prisutni
na isti nacin kod svih onih koji
sudjeluju u euharistijskoj zrtvi; bit e
vedi ili manji prema nacinu na koji
pojedinac sudjeluje u liturgijskom
slavlju i prema mjeri svoje vjere 1
poboZnosti. Stoga u plodovima svete
mise na razliCite nacine sudjeluju:
cijela Crkva; svecenik koji slavi i oni
koji sjedinjeni s njim sudjeluju u
euharistijskom slavlju; oni koji su bez
sudjelovanja u misi duhovno
sjedinjeni sa svecenikom koji slavi; i
oni za koje se misa primjenjuje, koji
mogu biti zivi ili preminuli.[8]

Kada svecenik prima nov¢anu
naknadu za primjenu plodova mise
na odredenu nakanu, on je to
ozbiljno obvezan uciniti.[9]

Euharistija, vazmena gozbha Crkve

»,Sveta Euharistija je vazmena gozba
utoliko Sto Krist sakramentalno
predstavlja svoju Pashu [Kristov
prijelaz s ovoga svijeta k Ocu kroz



njegovu muku, smrt, uskrsnuce i
slavno uzasasce],[10] i daje nam
svoje Tijelo i Krv, ponudenu kao
hranu i pice, sjedinjujuci nas sa
sobom i jedne s drugima u svojoj
Zrtvi” (Kompendij, 287).

»,Misa je ujedno i neodvojivo Zrtveni
spomendan u kojem se ovjekovjecuje
zrtva kriZa i sveta gozba pricesti
tijelom 1 krvlju Gospodnjom. Ali
slavlje euharistijske Zrtve u cijelosti
je usmjereno prema intimnom
jedinstvu vjernika s Kristom po
pricCesti. PricCestiti se znaci primiti
samoga Krista koji se za nas prinio
na krizu” (Katekizam, 1382).

Sveta pricCest, koju je Krist zapovjedio
(,Uzmite, jedite..., pijte iz nje svi...”:
Mt 26,26-28; usp. Mk 14,22-24; Lk
22,14-20; 1 Kor 11, 23-26), dio je
temeljne strukture euharistijskog
slavlja. Kristovo sebedarje kao hrana
za CovjeCanstvo dobiva svoj puni
smisao tek kada ga vjernici primaju



kao hranu vjecnog Zivota. Samo ovim
primanjem Tijela i Krvi naSega
Gospodina dolazi do pravog
ostvarenja Kristovog spomendana.
[11] Stoga Crkva toplo preporuca
sakramentalno priceSc¢ivanje svima
koji sudjeluju u euharistijskom
slavlju i koji su ispravno raspoloZeni
dostojno primiti Presveti Sakrament.
[12]

Obecavajuci nam Euharistiju, Isus je
rekao da je ta hrana ne samo korisna,
nego i neophodna za njegove
ucenike: ,Zaista, zaista, kazem vam,
ako ne jedete tijela Sina Covje¢jega i
ne pijete krvi njegove, nemate Zivot u
sebi” (Iv 6,53).

Kao Sto nas prirodna hrana odrzava
na Zivotu i daje snagu za
ovozemaljski Zivot, na slican nacin
euharistija odrzava kr$canski zZivot u
Kristu, primljen u krStenju. Tijelo i
Krv Kristova daju njegovim
sljedbenicima potrebnu snagu da



budu vjerni nasem Gospodinu na
zemlji, sve dok ne stignu do Oca na
Nebu. PricCest, dakle, nije element koji
se krScanskom Zivotu moZe dodati po
vlastitom nahodenju; nije samo za
odabrani broj vjernika koji su
posebno predani poslanju Crkve.
Naprotiv, sakramentalna pricest
Zivotna je potreba za svakoga: samo
oni koji se hrane samim Kristovim
Zivotom mogu zivjeti u Kristu 1 Siriti
njegovo Evandelje.

Zelja za primanjem svete pricesti
treba uvijek biti prisutna u
kr$canima, kao Sto i volja za
postizanjem konacnog cilja naSega
Zivota treba biti trajna. Ta Zelja za
primanjem pricesti, bila ona izricita
ili barem implicitna, nuZna je za
postizanje spasenja.

Stovise, primanje pricesti je zapravo
nuzno, uz nuznost crkvenog propisa,
za sve krScane koji se koriste
razumom: ,,Crkva obvezuje



vjernike . . . pripremljene
sakramentom pomirenja, primati
euharistiju barem jednom godisnje,
ako je moguce u uskrsnom
vremenu” (Katekizam, 1389). Ova
crkvena zapovijed samo je minimum,
koji nece uvijek biti dovoljan za
razvoj autenti¢nog krs¢anskog
Zivota. Stoga sama Crkva ,,snazno
potice vjernike da primaju svetu
euharistiju nedjeljom i blagdanima,
ili joS CeSce, Cak i svaki

dan” (Katekizam, 1389).

Redoviti djelitelji svete pricesti su
biskup, svecenik i dakon.[13] Akolit
je trajni izvanredni sluZitelj pricesti.
[14] Drugi vjernici mogu biti
izvanredni sluzbenici pricesti kada
im mjesni ordinarij da tu zadacu,
kada se ocijeni da je to potrebno za
pastoralnu korist vjernika, a nema
svecenika, dakona ili akolita.[15]

,vjernicima nije dopusteno
‘uzimati . . . sami po sebi. .. ajos



manje priruci. .. od jednoga do
drugoga svetu hostija ili sveti

kalez.” [16] S obzirom na ovu normu
trebamo imati na umu da pricest
sluzi kao sveti znak; taj znak treba
pokazati da je euharistija BoZji dar
Covjeku. Stoga, u podjeli Euharistije u
normalnim okolnostima, treba
razlikovati sluzbenika koji dijeli dar,
kojeg je ponudio sam Krist, i subjekta
koji taj dar prima sa zahvalnoscéu, u
vjeriiljubavi.

Pravilne odredbe za primanje
svete pricesti

Da bismo se dostojno pricestili
potrebno je biti u milosti Bozjoj. ,,Tko
god jede kruh ili pije ¢aSu Gospodnju
nedostojno,“ navijeSta sveti Pavao,
,»Dit Ce krivac tijela i krvi Gospodnje.
Neka se dakle svatko ispita pa tada
od kruha jede i iz caSe pije. Jer tko
jede 1 pije, sud sebi jede i pije ako ne
razlikuje Tijela“ (1 Kor 11,27-29).
Stoga nitko ne smije pristupiti svetoj



Euharistiji sa svijeS¢u smrtnog
grijeha, ma koliko skruSen mislio da
je, a da prije toga nije pristupio
sakramentalnoj ispovijedi (usp.
Katekizam, 1385).[17]

Plodonosno primanje pricesti
zahtijeva, osim biti u Bozjoj milosti,
ozbiljan napor da se s najvecom
mogucom poboznos$c¢u primi nas
Gospodin: priprava (kako u
trenucima neposredno prije pricesti,
tako i u udaljenijim trenucima); stav
sjecanja; djela ljubavi i zadovoljStine,
klanjanja, poniznosti, zahvaljivanja
itd.

Dispozicije tijela:

— Unutarnje poStovanje pred svetom
Euharistijom kruhu treba se odraziti i
na tijelu. Crkva nalaZe post prije
pricesti. Za vjernike latinskog obreda
ovaj se post sastoji u uzdrzavanju od
svake hrane i pica (osim vode i
lijekova) jedan sat prije pricesti (usp.
Zakonik kanonskog prava, kan. 919 §



1). Takoder treba voditi racuna da se
osigura —

medu ostalim aspektima — Cistocu
tijela, prikladno odijevanje, kao i geste
Stovanja koje pokazuju poStovanje i
ljubav prema nasem Gospodinu,
prisutnom u Presvetom Sakramentu
(usp. Katekizam, 1387).

— Tradicionalni nacin primanja svete
pricesti u latinskom obredu (plod
vjere, ljubavi i stoljetne pobozZnosti
Crkve) je na koljenima i na usta.
Razlozi koji su doveli do ovog
poboznog i vrlo starog obicaja jo$
uvijek vrijede. Takoder je moguce
pricescivati se stojeci, a u nekim je
biskupijama dopusteno — nikada nije
nametnuto — pricescivanje u ruku.[18]

Crkveni propis o pri¢escivanju
obvezan je iz uporabe razuma. Vazno
je dobro se pripremiti i ne odgadati
Prvu pricest djece: ,Pustite djecu, ne
branite im; jer takvima pripada
kraljevstvo BoZje” (Mk 10,14).[19]



Da bi mogla primiti prvu pricest, djeca
moraju prema svojim sposobnostima
poznavati glavna otajstva vjere i znati
razlikovati euharistijski kruh od
obi¢nog kruha. ,,Duznost je
prvenstveno roditelja i onih koji ih
zamjenjuju, kao i duznost Zupnika,
brinuti se da djeca koja su dosegla
razum budu ispravno pripremljena i
nakon obavljene sakramentalne
ispovijedi budu okrijepljena ovom
boZanskom hranom Sto

prije” (Zakonik kanonskog prava, kan.
914).

Ucinci svete pricesti

Ono Sto hrana proizvodi u tijelu za
dobro nasSeg fizickog Zivota,
Euharistija proizvodi u dusi, na
neizmjerno uzviseniji nacin, za
dobro naseg duhovnog Zivota. Ali
dok se hrana upija u nase vlastito
tijelo, primanjem svete pricesti mi
smo ti koji se preobrazavamo u
Krista. Kao Sto je sveti Augustin



osjetio kako mu na$ Gospodin govori:
,»Niti ceS mene, kao hranu svoga
tijela, pretvoriti u sebe, nego ceS se ti
obratiti u mene."[20] Po Euharistiji
novi zZivot u Kristu, zapocCet u
vjerniku krstenjem (usp. Rim 6,3-4;
Gal 3,27-28), moZze sazrijeti i rasti do
svoje punine (usp. Ef 4,13),
omogucujuci krs¢anima da postignu
ideal koji opisuje sv. Pavao ,Ne Zivim
viSe ja, nego zivi u meni Krist” (Gal
2,20).[21]

Euharistija nas stoga suobliCuje
Kristu, ¢ini nas dionicima osobe i
poslanja Sina, poistovjecuje nas s
Kristovim nakanama i osjecajima i
daje nam snagu da ljubimo onako
kako Krist od nas trazi da ljubimo
(usp. Iv 13,34-35). Euharistija
proizvodi te ucinke kako bi zapalila
sve muskarce i Zene naSeg vremena
vatrom boZanske ljubavi koju je Krist
doSao donijeti na zemlju (usp. Lk
12,49). Svi ovi plodovi trebali bi se
oCitovati u nasem zZivotu: ,,Ako smo



obnovljeni primanjem tijela nasega
Gospodina, trebamo to pokazati.
Pomolimo se da nase misli budu
iskrene, pune mira, sebedarja i
sluzenja. Pomolimo se da budemo
iskreni i jasni u onome Sto govorimo
— prava stvar u pravo vrijeme — kako
bismo tjesili i pomagali, a posebno
donosili BoZje svjetlo drugima.
Pomolimo se da nasi postupci budu
dosljedni, ucinkoviti i ispravni, tako
da odaju ‘miomiris Kristov’ [usp. 2
Kor 2,15], evocirajuci njegov nacin
postupanja.”[22]

Po svetoj pricCesti Bog nam daje
povecanje milosti i kreposti. On
takoder oprasta lake grijehe, uklanja
vremenite kazne, ¢uva nas od
buducih smrtnih grijeha i daje
ustrajnost u ¢injenju dobra. Ukratko,
Bog nas priblizava k sebi (usp.
Katekizam, 1394-1395). Medutim,
Euharistija nije ustanovljena za
oproStenje smrtnih grijeha; ovo je



djelovanje specificno za sakrament
ispovijedi (usp. Katekizam, 1395).

Euharistija ostvaruje jedinstvo svih
vjernika, a to je jedinstvo Crkve,
otajstvenog Tijela Kristova (usp.
Katekizam, 1396).

Euharistija je zalog i jamstvo buduce
slave, odnosno buduceg uskrsnuca i
vjeCnog i blaZzenog Zivota s jednim
Bogom u trima boZanskim osobama,
s andelima i svim svetima (usp.
Katekizam, 1419).

Euharistijsko Stovanje izvan svete
mise

Vjera u stvarnu Kristovu prisutnost u
Euharistiji navela je Crkvu da
Presvetom Sakramentu ponudi
Stovanje (to jest, klanjanje koje
pripada Bogu), kako tijekom liturgije
mise (zbog Cega je Crkva naznacila
da kleknemo ili se duboko naklonimo
pred posvecenim Cesticama) i izvan
euharistijskog slavlja. Crkva njeguje



to bogosluZzje izvan mise tako Sto
posvecuje najvecu brigu posvecenim
hostijama u svetohranistu,
prikazujuci ih vjernicima na svecano
Stovanje i noseci ih u procesiji (usp.
Katekizam, 1378).

Sveta Euharistija se Cuva u
svetohraniStu Crkve:[23]

— Kako bi mogli pricestiti bolesnike 1
druge vjernike koji nisu u
mogucnosti sudjelovati na svetoj
misi.

— Stovise, kako bi Crkva mogla $tovati
Boga naSega Gospodina u Presvetom
Sakramentu (na poseban nacin za
vrijeme izlaganja Presvete
Euharistije, kod blagoslova s
Presvetim, u procesiji s Presvetim na
svetkovinu Tijela i Krvi Kristove itd.).

— I kako bi se vjernici uz Ceste posjete
uvijek mogli klanjati Kristu u
Presvetom Sakramentu. U tom
pogledu sveti Ivan Pavao II. piSe:



»,Crkva i svijet imaju veliku potrebu
za euharistijskim bogosluzjem. Isus
nas Ceka u ovom sakramentu ljubavi.
Budimo velikodusni sa svojim
vremenom iduci mu ususret u
klanjanju i u kontemplaciji koja je
puna vjere i spremna iskupiti se za
velike pogreske i zlocine svijeta.
Neka naSe klanjanje nikada ne
prestane.”[24]

Dva su velika liturgijska blagdana na
koja se ovo sveto otajstvo slavi na
poseban nacin: Veliki Cetvrtak
(spomen ustanovljenja euharistije i
svetog reda) i svetkovina Tijela i Krvi
Kristove (osobito usmjerena na
klanjanje i razmatranje nasega
Gospodina u euharistiji).

Osnovna literatura

Katekizam Katolicke Crkve,
1356-1405.



Preporucena literatura

Sveti Ivan Pavao II., Enciklika,
Ecclesia de Eucharistia (17. travnja
2003.).

Papa Benedikt XVI., Apostolska
pobudnica Sacramentum caritatis (22.
veljace 2007.).

Papa Franjo, Kateheza o svetoj misi
(studeni 2017. — travanj 2018.).

Sveti Josemaria Escrivda, Homilija
Euharistija, otajstvo vjere i ljubavi, u
Susret s Kristom, 83-94; Homilija na
blagdan Tijelova, ibid, 150-161

[1] Katekizam to jasno izraZava:
“Kristova Zrtva i euharistijska Zrtva
su jedna jedina zrtva” (1367).



[2] Usp. Katekizam, 1085.

[3] Usp. Euharistijska molitva
apostolske tradicije svetoga Hipolita;
Anafora Addai i Mari; Anafora svetog
Marka.

[4] Usp. Rimski misal, Euharistijska
molitva I (Unde et memores i Supra
quae); Euharistijska molitva III
(Memores igitur; Respice, quaesumus
i Ipse nos tibi); sli¢ne izraze nalazimo
u euharistijskim molitvama II i IV.

[5] Rimski misal, Euharistijska
molitva III.

[6] Usp. Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, 87.

[7] Ova istovjetnost ciljeva ne temelji
se samo na nakani Crkve koja slavi
misu, nego prije svega na
sakramentalnoj prisutnosti samoga
Krista: u Njemu su ciljevi za koje je
On ponudio svoj Zivot Ocu jo$



prisutni i djelotvorni (usp. Rim 8,34;
Heb 7,25).

[8] Prinos ili "'primjena” mise na
odredenu nakanu, o kojoj govorimo
(posebna zagovorna molitva) ne
znaci da se spasenje prenosi u nekoj
vrsti automatskog procesa; Milost ne
dolazi vjernicima automatski, nego u
mjeri njihova sjedinjenja s Bogom po
vjeri, nadi i ljubavi.

[9] Usp. Zakonik kanonskog prava,
kanoni 945-958 (prikaz, ostalo).
Ovom posebnom nakanom za misu
svecenik celebrant ne iskljucuje
druge Clanove Crkve, niti cijelo
Covjecanstvo, od blagoslova
euharistijske Zrtve. Umjesto toga, on
jednostavno ima na umu neke od
vjernika na poseban nacin.

[10] Izraz Pasha dolazi iz hebrejskog i
izvorno znaci “prolaz” ili “tranzit”. U
Knjizi Izlaska, gdje se pripovijeda o
prvoj hebrejskoj Pashi (usp. 1zl
12,1-1411z1 12,21-27), ovaj je pojam



povezan s glagolom "prijeci”, s
prolaskom Gospodnjim i njegovog
andela u noci oslobodenja Izabranog
naroda (kada je Zidovski narod slavio
Pashalnu veceru), te na “prelazak”
BoZjeg naroda iz egipatskog ropstva
u slobodu obecane zemlje.

[11] Ova istina ne znaci da je bez
pricesti svih prisutnih euharistijsko
slavlje nevaljano; niti da se svi
moraju pricestiti pod obje vrste;
takva je pricCest potrebna samo
sveceniku slavljeniku.

[12] Usp. Opce upute Rimskog misala,
80; Sveti Ivan Pavao II., Ecclesia de
Eucharistia, 16; Kongregacija za
bogostovlje i stegu sakramenata,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, 81-83; 88-89 (prikaz,
ostalo).

[13] Usp. Zakonik kanonskog prava,
kan. 910; Opce upute za Rimski
misal, 92-94.



[14] Usp. Zakonik kanonskog prava,
kan. 910. stavak 2.; Opce upute
Rimskog misala, 98; Kongregacija za
bogostovlje i stegu sakramenata,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, 154-160.

[15] Usp. Zakonik kanonskog prava,
kan. 910 § 2, i kan. 230. st. 3.; Opca
uputa Rimskog misala, 1001 162;
Kongregacija za bogostovlje i stegu
sakramenata, Instruction
Redemptionis Sacramentum, 88.

[16] Kongregacija za bogostovlje i
stegu sakramenata, Instruction
Redemptionis Sacramentum, 94; usp.
Opce upute Rimskog misala, 160.

[17] Sto se tice situacije rastavljenih
osoba koje su se ponovno civilno
vjencale (ili krS¢ana koji nevjencano
Zive zajedno), Crkva smatra da se
,nalaze u situaciji koja se objektivno
kosi s Bozjim zakonom. Zbog toga ne
mogu primati euharistijsku pricest
sve dok to stanje traje” (Katekizam,



1650). Medutim, ako se pokaju i
prime sakrament pokore, ponovno
mogu pristupiti pricesti; osim ove
situacije, medutim, trebamo imati na
umu da se sakramentalno odrjeSenje
“moZe dati samo onima Kkoji su,
kajudi se Sto su prekrsili znak Saveza
1 vjernosti Kristu, iskreno spremni
poduzeti nacin Zivota Kkoji nije viSe u
suprotnosti s nerazrjeSivoscu braka.
To u praksi znaci da kada iz ozbiljnih
razloga, kao $to je na primjer odgoj
djece, muskarac i Zena ne mogu
zadovoljiti obvezu rastave, oni
‘preuzimaju na sebe duznost Zivjeti u
potpunoj uzdrzljivosti, tj.
uzdrzavanje od Cina vlastitih
bra¢nim parovima” (Sveti Ivan Pavao
II., Familiaris Consortio, 84). O ovom
pitanju vidi takoder naznake koje je
dao papa Benedikt XVI.,
Sacramentum Caritatis, 29, i papa
Franjo, Amoris Laetitia, 296-306.

[18] Usp. Sveti Ivan Pavao II., Pismo
Dominicae Cenae, 11; Opce upute



Rimskog misala, 161; Kongregacija za
bogostovlje i stegu sakramenata,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, 92.

[19] Usp. Sveti Pio X., Quam
Singulari, I: Denzinger, Enchiridion
Symbolorum, 3530; Zakonik
kanonskog prava, kan. 913-914;
Kongregacija za bogostovlje i stegu
sakramenata, Instruction
Redemptionis Sacramentum, 87.

[20] Sveti Augustin, Ispovijesti, 7, 10:
CSEL 38/1, 157; Engleski prijevod
online u Christian Classics Ethereal
Library.

[21] Jasno je da ako se spasonosni
ucinci euharistije ne postizu
odjednom u svojoj punini, “to nije
zbog nedostatka Kristove moci, nego
covjekove poboZnosti” (sveti Toma
Akvinski). , S.Th., q. 5, ad 3;

[22] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, 156.



[23] Usp. Sveti Pavao VI., Mysterium
fidei, 56; Sveti Ivan Pavao II., Ecclesia
de Eucharistia, 29; Kongregacija za
bogostovlje i stegu sakramenata,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, 129-145; Papa
Benedikt XVI., Sacramentum
caritatis, 66-69.

[24] Sveti Ivan Pavao II., Dominicae
Cenae, 3.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-22-euharistija-ii/
(9.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-22-euharistija-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-22-euharistija-ii/

	Tema 22: Euharistija (II)

