opusdei.org

Tema 22: Euharistija

(D

Euharistija ¢ini Isusa Krista
prisutnim. Poziva nas da
prihvatimo spasenje koje nam
On nudi i da primimo dar
Njegovog Tijela i Krvi kao
hranu vjeCnog Zivota. Nas je
Gospodin navijestio euharistiju
tijekom svog javnog Zivota i
ustanovio taj sakrament na
Posljednjoj vecCeri. Kada Crkva
slavi ovaj sakrament, ona slijedi
euharistijski obred koji je Krist
obavio na Posljednjoj veceri.



22.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.

1. Sakramentalna narav svete
Euharistije

Euharistija je sakrament koji
uprisutnjuje, u liturgijskom slavlju
Crkve, Osobu Isusa Krista (cijeli Krist:
Tijelo, Krv, DuSa i BoZanstvo) i
njegovu otkupiteljsku Zrtvu, u punini
pashalnog otajstva njegove muke,
smrti i uskrsnuca. Ta prisutnost nije
stati¢na ili pasivna, poput prisutnosti
predmeta na odredenom mjestu,
nego aktivna, jer se nas Gospodin
¢ini prisutnim dinamizmom svoje
spasonosne ljubavi. U Euharistiji nas
poziva da prihvatimo spasenje koje
nam On nudi i da primimo dar
njegova Tijela i Krvi kao hranu
vjetnoga zivota. Krist nam tako
dopusta da udemo u zajednistvo s


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-22-euharitia-1?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

njime — s njegovom osobom i
njegovom Zrtvom —1i u zajedniStvo sa
svim ¢lanovima njegova misticnog
tijela, Crkve.

Doista, kao Sto potvrduje Drugi
vatikanski sabor: ,Na Posljednjoj
veceri, u noci kad je bio izdan, nas
Spasite]j je ustanovio euharistijsku
zrtvu svoga Tijela i Krvi. UCinio je to
kako bi ovjekovjecio zrtvu kriZa kroz
stoljeca dok ponovno ne dode, i tako
svojoj ljubljenoj supruzi, Crkvi,
povjerio spomen na svoju smrt i
uskrsnuce: sakrament ljubavi, znak
jedinstva, vezu milosrda, vazmenu
gozbu na kojoj se Krist blaguje, um se
ispunjava milo$c¢u i daje nam se
zalog buduce slave (Sacrosanctum
Concilium, 47).

2. Obecanje euharistije i njezino
ustanovljenje

NaS$ je Gospodin navijestio
Euharistiju tijekom svog javnog
Zivota, u sinagogi u Kafarnaumu.



Ovom prilikom Isus se obratio onima
koji su ga slijedili nakon Sto su
svjedocili cudu umnazanja kruhova,
kojima je nasitio mnostvo (usp. Iv
6,1-13). Isus je iskoristio taj znak
kako bi otkrio svoj identitet i svoje
poslanje te obecao euharistiju:
»Zaista, zaista, kaZzem vam, nije vam
Mojsije dao kruh s neba; moj vam
Otac daje pravi kruh s neba. Jer kruh
je BoZji onaj koji silazi s neba i daje
Zivot svijetu.” Oni mu rekoSe:
‘Gospodine, daj nam uvijek ovoga
kruha.’ Isus im rece: Ja sam kruh
Zivota . . .Ja sam kruh Zivi koji je s
neba siSao; jede li tko od ovoga
kruha, Zivjet Ce uvijeke; a kruh koji
¢u ja dati za Zivot svijeta, moje je
tijelo . . . tko blaguje moje tijelo i pije
moju krv ima Zivot vjecCniija ¢u ga
uskrisiti u posljednji dan. Jer tijelo je
moje jelo istinsko, a krv je moja pice
istinsko. Tko jede moje tijelo i pije
moju krv, u meni ostaje i ja u njemu.
Kao Sto je mene poslao Zivi Otac i ja
Zivim po Ocu, tako ¢e i onaj koji



mene blaguje Zivjeti po meni’” (usp.
Iv 6,32-57).

Krist je ustanovio ovaj sakrament na
Posljednjoj veceri. Tri sinopticka
evandelja (usp. Mt 26,17-30; Mk
14,12-26; Lk 22,7-20) i sveti Pavao
(usp. 1 Kor 11,23-26) prenijeli su nam
izvjeStaj o ovom dogadaju. Evo
sazetka njihove pripovijesti dane u
Katekizmu Katolicke Crkve: ,Tada je
doSao dan beskvasnih kruhova, na
koji je trebalo Zrtvovati pashalno
janje. Zato je Isus poslao Petra i
Ivana govoredi: ‘Idite i pripremite
nam pashalnu veceru da je
blagujemo. ... OtiSlisu...1
pripremili Pashu. I kad dode cas,
sjede za stol i apostoli s njim. I rece
im: Zarko sam Zelio blagovati ovu
pashu s vama prije nego Sto odem;
jer kaZzem vam da je viSe necu jesti
dok se ne ispuni u kraljevstvu
BoZjem.'... I uze kruh, zahvalj,
razlomi ga i dade im govoreci: 'Ovo je
moj tijelo koje je dano za vas. Ovo



Cinite meni na spomen.’ A isto tako i
¢aSu nakon vecere govoreci: ‘Ova
CasSa koja se za vas prolijeva Novi je
savez u mojoj krvi’” (Katekizam,
1339).

Isus je tako slavio Posljednju veCeru
u kontekstu Zidovske Pashe, ali nasa
je Gospodnja vecera sadrZavala
radikalnu novost. U srediStu nije
janje Stare Pashe, ve¢ sam Krist,
njegovo ,tijelo koje je

predao” (prineseno na zrtvu Ocu, za
dobrobit ¢ovjeCanstva) i ,sama krv
koju je "prolio za mnoge za
oprostenje grijeha” (Katekizam,
1365). MoZemo dakle reci da je Isus,
umjesto da slavi Staru Pashu, najavio
1 ostvario — sakramentalno je
anticipirajuc¢i - Novu Pashu.

3. Znacenje i sadrZaj zapovijedi
nasega Gospodina

Isusova izriCita zapovijed: ,,Ovo
Cinite meni na spomen [na moj
spomen]” (Lk 22,19; 1 Kor 11,24-25)



pokazuje specifi¢no institucionalni
karakter Posljednje veCere. Ovom
zapovijedi trazi od nas da
odgovaramo njegovu daru ida ga
ponovno sakramentalno prikazemo
(da to opet ucinimo, da ponovimo
njegovu prisutnost: prisutnost
njegova darovanog Tijela i njegove
prolivene Krvi, to jest njegove Zrtve
za oproStenje nasih grijeha).

,Cinite to." Na taj je nacin Isus
odredio one koji mogu slaviti
euharistiju (apostole i njihove
nasljednike u svecenistvu), povjerio
im moc vrSenja tog sakramenta i
odredio temeljne elemente obreda.
Ovi elementi su oni koje je On sam
upotrijebio na Posljednjoj veceri.
Dakle, za euharistijsko slavlje
potrebna je prisutnost kruha i vina,
molitva zahvale i blagoslova, posveta
darova u Tijelo i Krv Gospodnju, kao
i podjela pricesti s Presvetim
Sakramentom.



»,Meni na spomen [kao spomen na
mene].” Ovim je rijeCima Krist
zapovjedio apostolima, kao i svojim
nasljednicima u sveceniStvu, da slave
novi "spomen”, koji je zamijenio onaj
od Stare Pashe. Ovaj spomen obred
ima posebnu djelotvornost. Ne samo
da pomaZe vjernickoj zajednici da se
“sjeti” Kristove otkupiteljske ljubavi,
kao i Gospodinovih rijeci i gesta na
Posljednjoj veceri, nego takoder, kao
sakrament Novoga zakona,
objektivno prikazuje oznacenu
stvarnost: Krista, “naseg vazmenog
janjeta” (1 Kor 5,7), i njegovu
otkupiteljsku Zrtvu.

4. Liturgijsko euharistijsko slavlje

Crkva je, poslusna zapovijedi nasega
Gospodina, odmah slavila euharistiju
u Jeruzalemu (Dj 2,42-48), u Troadi
(usp. Dj 20,7-11), u Korintu (usp. 1
Kor 10,14.21; 1 Kor 11, 20-34), te na
svim mjestima gdje je krScanstvo
stiglo. KrS$cani su se prije svega



sastajali na ‘prvi dan u tjednu’,
nedjelju, na dan Isusova uskrsnuca,
‘da lome kruh’ (Dj 20,7). Od tog
vremena pa sve do nasih dana
nastavlja se slavlje euharistije tako
da je danas susrecemo posvuda u
Crkvi s istom temeljnom
strukturom” (Katekizam, 1343).

Kada Crkva slavi euharistiju, vjerna
Isusovoj zapovijedi i vodena ,,Duhom
istine” (Iv 16,13), koji je Duh Sveti,
ona ne ¢ini niSta drugo nego slijedi
euharistijski obred koji vrsi nas
Gospodin na Posljednjoj veceri. Bitni
elementi euharistijskog slavlja u
Zivotu Crkve ne mogu biti drugi osim
onih izvorne euharistije, naime: a)
zbor Kristovih ucenika, koje On
saziva i okuplja oko Njega;ib)
provodenje novog spomen-obreda.

a) Euharistijsko okupljanje

Od pocetka Zivota Crkve krScanski
skup koji slavi euharistiju
hijerarhijski je ustrojen: obi¢no se



sastojl od biskupa ili svecenika (koji
na svecenicki nacin predsjeda
euharistijskim slavljem i djeluje u
osobi Krista, Glave Crkva), dakon,
ostali sluzbenici i vjernici, svi
povezani vezom vjere i krStenja. Svi
Clanovi ove zajednice pozvani su
svjesno, pobozno i aktivno
sudjelovati u euharistijskom
bogosluZju, svatko prema svojoj
vlastitoj ulozi: svecenik slavitelj,
lektori, dakon, darovnici, sluZbenik
pricesti i cijeli narod, Ciji "Amen"
oCituje njihovo stvarno sudjelovanje
(usp. Katekizam, 1348). Stoga bi
svaka osoba trebala obavljati svoju
vlastitu funkciju, bez brkanja izmedu
ministerijalnog svecenisStva,
zajedniCkog sveceniStva vjernika i
sluzbe dakona i drugih mogucih
sluzbenika.

Uloga ministerijalnog sveceniStva u
slavlju Euharistije je bitna. Samo
valjano zaredeni svecenik moZe
posvetiti Svetu Euharistiju,



izgovarajuci in persona Christi (»u
Kristovoj osobig, to jest u specificnom
sakramentalnom poistovjecivanju s
vjeCnim Velikim svecenikom, Isusom
Kristom) rijeci posvete (usp.
Katekizam, 1369. ). Nijedna
kr$canska zajednica nije sposobna
sama sebi osigurati zaredenog
sluzbenika. ,,Ovaj sluzbenik je dar
koji zajednica dobiva kroz biskupsko
nasljedstvo koje sezZe do apostola.
Biskup je taj koji po sakramentu reda
postavlja novoga prezbitera dajuci
mu ovlast posvecivanja
Euharistije.”[1]

b) Dijelovi slavlja

Od postanka Crkve euharistijsko
slavlje razvijalo se u dva velika
trenutka, koji zajedno Cine jedan
bogosluZzni ¢in: ,Liturgija rijeci“ (koja
ukljucuje navjestaj i sluSanje/
primanje Rijeci Bozje), i
,Euharistijska liturgija” (koja se
sastoji od prinosa kruha i vina,



anafore ili euharistijske molitve —s
rijeCima posvete — i pricesti). Ova dva
glavna dijela su ograniCena
obredima uvoda i zavrSetka (usp.
Katekizam, 1349-1355). Nitko ne
smije svojom Zeljom oduzeti ili
dodati nista Sto je Crkva utvrdila u
liturgiji svete mise.

Bitni i nuZni elementi za
sakramentalni znak euharistije su, s
jedne strane, kruh od pSeni¢nog
brasna [2] 1 vino od groZda [3],a s
druge strane rijeci posvete koje
svecenik slavitelj izgovara in persona
Christi, u kontekstu ,,euharistijske
molitve”. Rije¢ima naSega Gospodina
i snagom Duha Svetoga kruh i vino
postaju djelotvorni znakovi punine
bica, a ne samo znacenja, prisutnosti
predanog Tijela Kristova i njegove
Krvi koja je prolivena, tj. njegove
Osobe i njegove otkupiteljske Zrtve
(usp. Katekizam, 1333.11375.).



5. Stvarna euharistijska
prisutnost

U slavlju euharistije Kristova osoba -
utjelovljena Rijec, koja je bila
raspeta, umrla i uskrsnula za
spasenje svijeta — biva prisutna u
jedinstvenom, nadnaravnom i
tajanstvenom obliku prisutnosti.
Temelj ove doktrine nalazi se u
samoj ustanovi Euharistije, kada je
Isus poistovjetio darove koje je prinio
sa svojim Tijelom i Krvlju (,ovo je
moje Tijelo..., ovo je moja Krv...“), tj.
sa svojim fizickim tijelom koje je
neodvojivo sjedinjeno s Rijecju, a
time i sa cijelom Osobom.

Dakako, Krist Isus je na mnogo
nacina prisutan u svojoj Crkvi: u
svo0joj Rijeci, u zajednickoj molitvi
ucCenika (usp. Mt 18,20), u
siromasima, bolesnima,
zatvorenicima (usp. Mt 25,31-46). ), u
sakramentima, a osobito u osobi
redenika. No, prije svega, on je



prisutan u euharistijskoj Cestici (usp.
Katekizam, 1373).

Jedinstvenost euharistijske Kristove
prisutnosti leZi u ¢injenici da Presveti
Sakrament uistinu, stvarno i
sadrzajno sadrZi Tijelo i Krv zajedno
s DuSom i Bozanstvom Gospodina
naSega Isusa Krista, pravoga Boga i
savrienoga Covjeka, Onoga koji je
roden od Djevice Marije, koji je umro
na kriZu i sada sjedi na nebu s desne
Ocu. ,Ova se prisutnost naziva
'stvarnom' - ¢ime se ne Zeli iskljuciti
druge vrste prisutnosti kao da i one
ne mogu biti 'stvarne’, vec zato Sto je
to prisutnost u najpotpunijem
smislu: to jest, to je supstancijalnu
prisutnost kojom se Krist, Bog i
covjek, Cini cijeli i posve

prisutnime« (papa, sv. Pavao VI., cit.
Katekizam, 1374).

Pojam supstancijalan sluzi za
oznacavanje dosljednosti Kristove
osobne prisutnosti u Euharistiji.



Euharistija nije samo "figura",
sposobna "oznaciti" i navesti um na
razmiSljanje o Kristu, koji bi u
stvarnosti bio prisutan negdje
drugdje, u nebu. Ni ovaj sakrament
nije samo "znak" kojim nam se nudi
spasonosna sila - milost - koja dolazi
od Krista. Nasuprot tome, euharistija
je objektivna prisutnost bica po sebi
(supstancije) Tijela i Krvi Kristove. To
jest, ovaj sakrament sadrZi prisutnost
cjelokupnog Kristovog ¢ovjeCanstva —
neodvojivo sjedinjenog s Bozanstvom
—1ako je zastrto “vrstom” ili
pojavama kruha i vina.

Stoga se prisutnost pravog Tijela i
Krvi Kristove u ovom sakramentu,
kako kaZe sveti Toma Akvinski, ,ne
moZe dokuciti osjetilima, nego samo
vjerom, koja se oslanja na bozanski
autoritet” (citirano u Katekizmu,
1381).

Nacin Kristove prisutnosti u
Euharistiji je cudesno otajstvo.



Prema katoliCkoj vjeri, Isus Krist je
prisutan, cijeli i potpun, sa svojim
proslavljenim tijelom, u svakoj od
euharistijskih Cestica. Nas je
Gospodin takoder prisutan Citav i
cjelovit u svakom dijelu koji proizlazi
iz podjele sakramentalnih Cestica,
tako da lomljenje kruha ne dijeli
Krista (usp. Katekizam, 1377).[4] Ovo
je jedinstven oblik prisutnosti, jer je
nevidljiv i neopipljiv; on je takoder
trajan u smislu da, jednom kada se
posveta dogodi, traje sve dok postoji
euharistijska Cestica.

6. Transsupstancijacija

Istinska, stvarna i supstancijalna
Kristova prisutnost u Euharistiji
zahtijeva izvanrednu, nadnaravnu i
jedinstvenu preobrazbu tvari kruha i
vina. Takva preobrazba ima svoj
temelj u rijeCima naseg Gospodina:
,Uzmite, jedite; ovo je tijelo moje...
Pijte iz njega svi; jer ovo je krv

moja” (usp.Mt 26,26-28). Dapace, te



rije¢i postaju stvarnost samo ako
kruh i vino prestanu biti kruh i vino i
postanu Tijelo i Krv Kristova, jer
nemoguce je da jedno te isto moze
istodobno biti dva razlicita bica: kruh
1 Tijelo Kristovo; vino i Krv Kristova.

O tome Katekizam Katolicke Crkve
uci: ,,Trentinski sabor sazima
katolicku vjeru izjavljujuci: 'Buduci
da je Krist, na$ Otkupitelj, rekao da
doista svoje tijelo prinosi pod vidom
kruha, uvijek je bilo uvjerenje Crkve
BoZje, a ovaj sveti Sabor sada
ponovno izjavljuje, da se posvetom
kruha i vina dogada promjena cijele
tvari kruha u supstancu tijela Krista
nasega Gospodina i cijelu tvar vina u
tvar njegove krvi. Ovu je promjenu
sveta Katolicka Crkva prikladno i
pravilno nazvala
transupstancijacijom” (br. 1376).
Medutim, izgled kruha i vina,
odnosno "euharistijske Cestice",
ostaje nepromijenjen.



Premda osjetila uistinu dohvacaju
izglede kruha i vina, svjetlo vjere
nam omogucuje spoznati da je ono
Sto je stvarno sadrZano, ispod vela
euharistijske Cestice, supstancija
Tijela i Krvi Gospodnje. Zahvaljujuci
postojanosti sakramentalne vrste
kruha, mozemo ustvrditi da je Tijelo
Kristovo — njegova cijela Osoba -
stvarno prisutna na oltaru, u ciboriju
i u svetohraniStu.

1. Osnovna literatura

Katekizam Katolicke Crkuve,
1322-1355.

Preporucena literatura



Sveti Ivan Pavao II., Enciklika,
Ecclesia de Eucharistia (17. travnja
2003.).

Papa Benedikt XVI., Apostolska
pobudnica Sacramentum caritatis (22.
veljace 2007.).

Papa Franjo, Kateheza o svetoj misi
(opca audijencija, studeni 2017. —
travanj 2018.).

Sveti Josemaria Escrivda, Homilija
Euharistija, otajstvo vjere i ljubavi, u
Susret s Kristom, 83-94; Homilija na
blagdan Tijelova, ibid., 150-161.

[1] Sveti Ivan Pavao II., Ecclesia de
Eucharistia, 29.

[2] Usp. Rimski misal, Institutio
generalis, 320. U latinskom obredu
kruh mora biti beskvasan, tj. ne
fermentiran; usp. ibid.



[3] Usp. Rimski misal, Institutio
generalis, 319. U latinskoj crkvi vinu
se dodaje malo vode; usp. ibid. Rijeci
koje svecenik izgovara kada dodaje
vodu u vino pokazuju znacenje ovog
obreda: ,,Otajstvo ove vode i vina
ucinilo nas dionicima bozanstva
onoga koji se udostojao uzeti udjela u
nasem covjestvu.” (Rimski misal). Za
crkvene oce ovaj obred takoder
oznacava sjedinjenje Crkve s Kristom
u euharistijskoj Zrtvi; usp. 63,13: Usp.
Ciprijan, ep. 63, 13: Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum 3, 711.

[4] Zbog toga ,,samo pricest pod
kruhom omogucuje primanje svih
plodova euharistijske

milosti” (Katekizam, 1390).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-22-euharistija-i/

hr-hr/article/tema-22-euharistija-i/
(19.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-22-euharistija-i/

	Tema 22: Euharistija (I)

