
opusdei.org

Tema 22: Euharistija
(I)

Euharistija čini Isusa Krista
prisutnim. Poziva nas da
prihvatimo spasenje koje nam
On nudi i da primimo dar
Njegovog Tijela i Krvi kao
hranu vječnog života. Naš je
Gospodin navijestio euharistiju
tijekom svog javnog života i
ustanovio taj sakrament na
Posljednjoj večeri. Kada Crkva
slavi ovaj sakrament, ona slijedi
euharistijski obred koji je Krist
obavio na Posljednjoj večeri.



22.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

1. Sakramentalna narav svete
Euharistije

Euharistija je sakrament koji
uprisutnjuje, u liturgijskom slavlju
Crkve, Osobu Isusa Krista (cijeli Krist:
Tijelo, Krv, Duša i Božanstvo) i
njegovu otkupiteljsku žrtvu, u punini
pashalnog otajstva njegove muke,
smrti i uskrsnuća. Ta prisutnost nije
statična ili pasivna, poput prisutnosti
predmeta na određenom mjestu,
nego aktivna, jer se naš Gospodin
čini prisutnim dinamizmom svoje
spasonosne ljubavi. U Euharistiji nas
poziva da prihvatimo spasenje koje
nam On nudi i da primimo dar
njegova Tijela i Krvi kao hranu
vječnoga života. Krist nam tako
dopušta da uđemo u zajedništvo s

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-22-euharitia-1?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


njime – s njegovom osobom i
njegovom žrtvom – i u zajedništvo sa
svim članovima njegova mističnog
tijela, Crkve.

Doista, kao što potvrđuje Drugi
vatikanski sabor: „Na Posljednjoj
večeri, u noći kad je bio izdan, naš
Spasitelj je ustanovio euharistijsku
žrtvu svoga Tijela i Krvi. Učinio je to
kako bi ovjekovječio žrtvu križa kroz
stoljeća dok ponovno ne dođe, i tako
svojoj ljubljenoj supruzi, Crkvi,
povjerio spomen na svoju smrt i
uskrsnuće: sakrament ljubavi, znak
jedinstva, vezu milosrđa, vazmenu
gozbu na kojoj se Krist blaguje, um se
ispunjava milošću i daje nam se
zalog buduće slave (Sacrosanctum
Concilium, 47).

2. Obećanje euharistije i njezino
ustanovljenje

Naš je Gospodin navijestio
Euharistiju tijekom svog javnog
života, u sinagogi u Kafarnaumu.



Ovom prilikom Isus se obratio onima
koji su ga slijedili nakon što su
svjedočili čudu umnažanja kruhova,
kojima je nasitio mnoštvo (usp. Iv
6,1-13). Isus je iskoristio taj znak
kako bi otkrio svoj identitet i svoje
poslanje te obećao euharistiju:
„‘Zaista, zaista, kažem vam, nije vam
Mojsije dao kruh s neba; moj vam
Otac daje pravi kruh s neba. Jer kruh
je Božji onaj koji silazi s neba i daje
život svijetu.’ Oni mu rekoše:
‘Gospodine, daj nam uvijek ovoga
kruha.’ Isus im reče: ‘Ja sam kruh
života . . . Ja sam kruh živi koji je s
neba sišao; jede li tko od ovoga
kruha, živjet će uvijeke; a kruh koji
ću ja dati za život svijeta, moje je
tijelo . . . tko blaguje moje tijelo i pije
moju krv ima život vječni i ja ću ga
uskrisiti u posljednji dan. Jer tijelo je
moje jelo istinsko, a krv je moja piće
istinsko. Tko jede moje tijelo i pije
moju krv, u meni ostaje i ja u njemu.
Kao što je mene poslao živi Otac i ja
živim po Ocu, tako će i onaj koji



mene blaguje živjeti po meni’” (usp.
Iv 6,32-57).

Krist je ustanovio ovaj sakrament na
Posljednjoj večeri. Tri sinoptička
evanđelja (usp. Mt 26,17-30; Mk
14,12-26; Lk 22,7-20) i sveti Pavao
(usp. 1 Kor 11,23-26) prenijeli su nam
izvještaj o ovom događaju. Evo
sažetka njihove pripovijesti dane u
Katekizmu Katoličke Crkve: „Tada je
došao dan beskvasnih kruhova, na
koji je trebalo žrtvovati pashalno
janje. Zato je Isus poslao Petra i
Ivana govoreći: ‘Idite i pripremite
nam pashalnu večeru da je
blagujemo. . . .' Otišli su . . . i
pripremili Pashu. I kad dođe čas,
sjede za stol i apostoli s njim. I reče
im: ‘Žarko sam želio blagovati ovu
pashu s vama prije nego što odem;
jer kažem vam da je više neću jesti
dok se ne ispuni u kraljevstvu
Božjem.'... I uze kruh, zahvali,
razlomi ga i dade im govoreći: 'Ovo je
moj tijelo koje je dano za vas. Ovo



činite meni na spomen.’ A isto tako i
čašu nakon večere govoreći: ‘Ova
čaša koja se za vas prolijeva Novi je
savez u mojoj krvi’” (Katekizam,
1339).

Isus je tako slavio Posljednju večeru
u kontekstu židovske Pashe, ali naša
je Gospodnja večera sadržavala
radikalnu novost. U središtu nije
janje Stare Pashe, već sam Krist,
njegovo „tijelo koje je
predao" (prineseno na žrtvu Ocu, za
dobrobit čovječanstva) i „sama krv
koju je 'prolio za mnoge za
oproštenje grijeha'” (Katekizam,
1365). Možemo dakle reći da je Isus,
umjesto da slavi Staru Pashu, najavio
i ostvario – sakramentalno je
anticipirajući – Novu Pashu.

3. Značenje i sadržaj zapovijedi
našega Gospodina

Isusova izričita zapovijed: „Ovo
činite meni na spomen [na moj
spomen]” (Lk 22,19; 1 Kor 11,24-25)



pokazuje specifično institucionalni
karakter Posljednje večere. Ovom
zapovijedi traži od nas da
odgovaramo njegovu daru i da ga
ponovno sakramentalno prikažemo
(da to opet učinimo, da ponovimo
njegovu prisutnost: prisutnost
njegova darovanog Tijela i njegove
prolivene Krvi, to jest njegove žrtve
za oproštenje naših grijeha).

„Činite to." Na taj je način Isus
odredio one koji mogu slaviti
euharistiju (apostole i njihove
nasljednike u svećeništvu), povjerio
im moć vršenja tog sakramenta i
odredio temeljne elemente obreda.
Ovi elementi su oni koje je On sam
upotrijebio na Posljednjoj večeri.
Dakle, za euharistijsko slavlje
potrebna je prisutnost kruha i vina,
molitva zahvale i blagoslova, posveta
darova u Tijelo i Krv Gospodnju, kao
i podjela pričesti s Presvetim
Sakramentom.



„Meni na spomen [kao spomen na
mene].” Ovim je riječima Krist
zapovjedio apostolima, kao i svojim
nasljednicima u svećeništvu, da slave
novi "spomen", koji je zamijenio onaj
od Stare Pashe. Ovaj spomen obred
ima posebnu djelotvornost. Ne samo
da pomaže vjerničkoj zajednici da se
“sjeti” Kristove otkupiteljske ljubavi,
kao i Gospodinovih riječi i gesta na
Posljednjoj večeri, nego također, kao
sakrament Novoga zakona,
objektivno prikazuje označenu
stvarnost: Krista, “našeg vazmenog
janjeta” (1 Kor 5,7), i njegovu
otkupiteljsku žrtvu.

4. Liturgijsko euharistijsko slavlje

Crkva je, poslušna zapovijedi našega
Gospodina, odmah slavila euharistiju
u Jeruzalemu (Dj 2,42-48), u Troadi
(usp. Dj 20,7-11), u Korintu (usp. 1
Kor 10,14.21; 1 Kor 11, 20-34), te na
svim mjestima gdje je kršćanstvo
stiglo. Kršćani su se prije svega



sastajali na ‘prvi dan u tjednu’,
nedjelju, na dan Isusova uskrsnuća,
‘da lome kruh’ (Dj 20,7). Od tog
vremena pa sve do naših dana
nastavlja se slavlje euharistije tako
da je danas susrećemo posvuda u
Crkvi s istom temeljnom
strukturom” (Katekizam, 1343).

Kada Crkva slavi euharistiju, vjerna
Isusovoj zapovijedi i vođena „Duhom
istine” (Iv 16,13), koji je Duh Sveti,
ona ne čini ništa drugo nego slijedi
euharistijski obred koji vrši naš
Gospodin na Posljednjoj večeri. Bitni
elementi euharistijskog slavlja u
životu Crkve ne mogu biti drugi osim
onih izvorne euharistije, naime: a)
zbor Kristovih učenika, koje On
saziva i okuplja oko Njega; i b)
provođenje novog spomen-obreda.

a) Euharistijsko okupljanje

Od početka života Crkve kršćanski
skup koji slavi euharistiju
hijerarhijski je ustrojen: obično se



sastoji od biskupa ili svećenika (koji
na svećenički način predsjeda
euharistijskim slavljem i djeluje u
osobi Krista, Glave Crkva), đakon,
ostali službenici i vjernici, svi
povezani vezom vjere i krštenja. Svi
članovi ove zajednice pozvani su
svjesno, pobožno i aktivno
sudjelovati u euharistijskom
bogoslužju, svatko prema svojoj
vlastitoj ulozi: svećenik slavitelj,
lektori, đakon, darovnici, službenik
pričesti i cijeli narod, čiji "Amen"
očituje njihovo stvarno sudjelovanje
(usp. Katekizam, 1348). Stoga bi
svaka osoba trebala obavljati svoju
vlastitu funkciju, bez brkanja između
ministerijalnog svećeništva,
zajedničkog svećeništva vjernika i
službe đakona i drugih mogućih
službenika.

Uloga ministerijalnog svećeništva u
slavlju Euharistije je bitna. Samo
valjano zaređeni svećenik može
posvetiti Svetu Euharistiju,



izgovarajući in persona Christi (»u
Kristovoj osobi«, to jest u specifičnom
sakramentalnom poistovjećivanju s
vječnim Velikim svećenikom, Isusom
Kristom) riječi posvete (usp.
Katekizam, 1369. ). Nijedna
kršćanska zajednica nije sposobna
sama sebi osigurati zaređenog
službenika. „Ovaj službenik je dar
koji zajednica dobiva kroz biskupsko
nasljedstvo koje seže do apostola.
Biskup je taj koji po sakramentu reda
postavlja novoga prezbitera dajući
mu ovlast posvećivanja
Euharistije.”[1]

b) Dijelovi slavlja

Od postanka Crkve euharistijsko
slavlje razvijalo se u dva velika
trenutka, koji zajedno čine jedan
bogoslužni čin: „Liturgija riječi“ (koja
uključuje navještaj i slušanje/
primanje Riječi Božje), i
„Euharistijska liturgija” (koja se
sastoji od prinosa kruha i vina,



anafore ili euharistijske molitve – s
riječima posvete – i pričesti). Ova dva
glavna dijela su ograničena
obredima uvoda i završetka (usp.
Katekizam, 1349-1355). Nitko ne
smije svojom željom oduzeti ili
dodati ništa što je Crkva utvrdila u
liturgiji svete mise.

Bitni i nužni elementi za
sakramentalni znak euharistije su, s
jedne strane, kruh od pšeničnog
brašna [2] i vino od grožđa [3], a s
druge strane riječi posvete koje
svećenik slavitelj izgovara in persona
Christi, u kontekstu „euharistijske
molitve”. Riječima našega Gospodina
i snagom Duha Svetoga kruh i vino
postaju djelotvorni znakovi punine
bića, a ne samo značenja, prisutnosti
predanog Tijela Kristova i njegove
Krvi koja je prolivena, tj. njegove
Osobe i njegove otkupiteljske žrtve
(usp. Katekizam, 1333. i 1375.).



5. Stvarna euharistijska
prisutnost

U slavlju euharistije Kristova osoba –
utjelovljena Riječ, koja je bila
raspeta, umrla i uskrsnula za
spasenje svijeta – biva prisutna u
jedinstvenom, nadnaravnom i
tajanstvenom obliku prisutnosti.
Temelj ove doktrine nalazi se u
samoj ustanovi Euharistije, kada je
Isus poistovjetio darove koje je prinio
sa svojim Tijelom i Krvlju („ovo je
moje Tijelo..., ovo je moja Krv...“), tj.
sa svojim fizičkim tijelom koje je
neodvojivo sjedinjeno s Riječju, a
time i sa cijelom Osobom.

Dakako, Krist Isus je na mnogo
načina prisutan u svojoj Crkvi: u
svojoj Riječi, u zajedničkoj molitvi
učenika (usp. Mt 18,20), u
siromasima, bolesnima,
zatvorenicima (usp. Mt 25,31-46). ), u
sakramentima, a osobito u osobi
ređenika. No, prije svega, on je



prisutan u euharistijskoj čestici (usp.
Katekizam, 1373).

Jedinstvenost euharistijske Kristove
prisutnosti leži u činjenici da Presveti
Sakrament uistinu, stvarno i
sadržajno sadrži Tijelo i Krv zajedno
s Dušom i Božanstvom Gospodina
našega Isusa Krista, pravoga Boga i
savršenoga Čovjeka, Onoga koji je
rođen od Djevice Marije, koji je umro
na križu i sada sjedi na nebu s desne
Ocu. „Ova se prisutnost naziva
'stvarnom' – čime se ne želi isključiti
druge vrste prisutnosti kao da i one
ne mogu biti 'stvarne', već zato što je
to prisutnost u najpotpunijem
smislu: to jest, to je supstancijalnu
prisutnost kojom se Krist, Bog i
čovjek, čini cijeli i posve
prisutnim« (papa, sv. Pavao VI., cit.
Katekizam, 1374).

Pojam supstancijalan služi za
označavanje dosljednosti Kristove
osobne prisutnosti u Euharistiji.



Euharistija nije samo "figura",
sposobna "označiti" i navesti um na
razmišljanje o Kristu, koji bi u
stvarnosti bio prisutan negdje
drugdje, u nebu. Ni ovaj sakrament
nije samo "znak" kojim nam se nudi
spasonosna sila - milost - koja dolazi
od Krista. Nasuprot tome, euharistija
je objektivna prisutnost bića po sebi
(supstancije) Tijela i Krvi Kristove. To
jest, ovaj sakrament sadrži prisutnost
cjelokupnog Kristovog čovječanstva –
neodvojivo sjedinjenog s Božanstvom
– iako je zastrto “vrstom” ili
pojavama kruha i vina.

Stoga se prisutnost pravog Tijela i
Krvi Kristove u ovom sakramentu,
kako kaže sveti Toma Akvinski, „ne
može dokučiti osjetilima, nego samo
vjerom, koja se oslanja na božanski
autoritet" (citirano u Katekizmu,
1381).

Način Kristove prisutnosti u
Euharistiji je čudesno otajstvo.



Prema katoličkoj vjeri, Isus Krist je
prisutan, cijeli i potpun, sa svojim
proslavljenim tijelom, u svakoj od
euharistijskih čestica. Naš je
Gospodin također prisutan čitav i
cjelovit u svakom dijelu koji proizlazi
iz podjele sakramentalnih čestica,
tako da lomljenje kruha ne dijeli
Krista (usp. Katekizam, 1377).[4] Ovo
je jedinstven oblik prisutnosti, jer je
nevidljiv i neopipljiv; on je također
trajan u smislu da, jednom kada se
posveta dogodi, traje sve dok postoji
euharistijska čestica.

6. Transsupstancijacija

Istinska, stvarna i supstancijalna
Kristova prisutnost u Euharistiji
zahtijeva izvanrednu, nadnaravnu i
jedinstvenu preobrazbu tvari kruha i
vina. Takva preobrazba ima svoj
temelj u riječima našeg Gospodina:
„Uzmite, jedite; ovo je tijelo moje…
Pijte iz njega svi; jer ovo je krv
moja” (usp.Mt 26,26-28). Dapače, te



riječi postaju stvarnost samo ako
kruh i vino prestanu biti kruh i vino i
postanu Tijelo i Krv Kristova, jer
nemoguće je da jedno te isto može
istodobno biti dva različita bića: kruh
i Tijelo Kristovo; vino i Krv Kristova.

O tome Katekizam Katoličke Crkve
uči: „Trentinski sabor sažima
katoličku vjeru izjavljujući: 'Budući
da je Krist, naš Otkupitelj, rekao da
doista svoje tijelo prinosi pod vidom
kruha, uvijek je bilo uvjerenje Crkve
Božje, a ovaj sveti Sabor sada
ponovno izjavljuje, da se posvetom
kruha i vina događa promjena cijele
tvari kruha u supstancu tijela Krista
našega Gospodina i cijelu tvar vina u
tvar njegove krvi. Ovu je promjenu
sveta Katolička Crkva prikladno i
pravilno nazvala
transupstancijacijom” (br. 1376).
Međutim, izgled kruha i vina,
odnosno "euharistijske čestice",
ostaje nepromijenjen.



Premda osjetila uistinu dohvaćaju
izglede kruha i vina, svjetlo vjere
nam omogućuje spoznati da je ono
što je stvarno sadržano, ispod vela
euharistijske čestice, supstancija
Tijela i Krvi Gospodnje. Zahvaljujući
postojanosti sakramentalne vrste
kruha, možemo ustvrditi da je Tijelo
Kristovo – njegova cijela Osoba –
stvarno prisutna na oltaru, u ciboriju
i u svetohraništu.

Osnovna literatura

Katekizam Katoličke Crkve,
1322-1355.

Preporučena literatura

1. 



Sveti Ivan Pavao II., Enciklika,
Ecclesia de Eucharistia (17. travnja
2003.).

Papa Benedikt XVI., Apostolska
pobudnica Sacramentum caritatis (22.
veljače 2007.).

Papa Franjo, Kateheza o svetoj misi
(opća audijencija, studeni 2017. –
travanj 2018.).

Sveti Josemaría Escrivá, Homilija
Euharistija, otajstvo vjere i ljubavi, u
Susret s Kristom, 83-94; Homilija na
blagdan Tijelova, ibid., 150-161.

[1] Sveti Ivan Pavao II., Ecclesia de
Eucharistia, 29.

[2] Usp. Rimski misal, Institutio
generalis, 320. U latinskom obredu
kruh mora biti beskvasan, tj. ne
fermentiran; usp. ibid.



[3] Usp. Rimski misal, Institutio
generalis, 319. U latinskoj crkvi vinu
se dodaje malo vode; usp. ibid. Riječi
koje svećenik izgovara kada dodaje
vodu u vino pokazuju značenje ovog
obreda: „Otajstvo ove vode i vina
učinilo nas dionicima božanstva
onoga koji se udostojao uzeti udjela u
našem čovještvu.“ (Rimski misal). Za
crkvene oce ovaj obred također
označava sjedinjenje Crkve s Kristom
u euharistijskoj žrtvi; usp. 63,13: Usp.
Ciprijan, ep. 63, 13: Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum 3, 711.

[4] Zbog toga „samo pričest pod
kruhom omogućuje primanje svih
plodova euharistijske
milosti” (Katekizam, 1390).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-22-euharistija-i/


hr-hr/article/tema-22-euharistija-i/
(19.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-22-euharistija-i/

	Tema 22: Euharistija (I)

