opusdei.org

Tema 21: KrStenje i
krizma

Krstenje ukljucuje osobu koja se
prima u Kristov Zivot, smrt i
uskrsnuce te u njegovo
spasenjsko djelovanje. Ovaj
sakrament ostavlja u kr$caninu
neizbrisiv duhovni pecat
pripadnosti Kristu. Krizmom
krs$cani potpunije sudjeluju u
Kristovu poslanju i u punini
Duha Svetoga. Krsteni i
potvrdeni kr$c¢anin je
predodreden da na temelju ova
dva sakramenta sudjeluje u
poslanju evangelizacije Crkve.



21.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.

Krstenje: biblijski temelji i
ustanova

Medu mnogim starozavjetnim
predfiguracijama krstenja, tri se
isticu, buduci da ih Novi zavjet
izricito opisuje aludirajuci na ovaj
sakrament. Ove tri biblijske slike su
sveop(i potop, prijelaz preko
Crvenog mora i obrezanje (usp. 1 Pet
3,20-21; 1 Kor 10,1; Kol 2,11-12). U
sluzbi Ivana Krstitelja, obred vode
povezan je s doktrinarnom
pripremom, obrac¢enjem i Zeljom za
miloSc¢u. Tako Ivanovo krstenje, iako
mu nedostaje spasonosna
ucinkovitost, otkriva neke od stupova
buduceg krs¢anskog katekumenata.


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-21-krstenje-i-krizma?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

Isus je krSten u vodama rijeke Jordan
na pocetku svoga javnog djelovanja
(usp. Mt 3,13-17), ne iz nuZde, nego iz
otkupiteljske solidarnosti. Tu se
definitivno pokazuje da je voda
materijalni element sakramentalnog
znaka krstenja. Nebesa se otvaraju,
Duh silazi u obliku goluba, a glas
Boga Oca potvrduje Kristovo
bozansko sinovstvo. Ovi dogadaji,
koji se zbivaju u Glavi buduce Crkve,
otkrivaju nam otajstvo onoga Sto Ce
se kasnije sakramentalno ostvariti u
Clanovima Crkve.

Kasnije, u susretu s Nikodemom, Isus
ukazuje na duhovnu vezu izmedu
krsne vode i spasenja, iz koje
proizlazi nuznost krstenja: ,,ako se
tko ne rodi iz vode i Duha, ne mozZe
uci u kraljevstvo BoZje” (Iv 3 :5).

Kristovo vazmeno otajstvo daje
krstenju njegovu spasenjsku
vrijednost. Isus je, naime, ,vec
govorio o svojoj muci, koju je trebao



pretrpjeti u Jeruzalemu, kao o
‘krStenju’ kojim je morao biti krsten.
Krv i voda koje su potekle iz
probodenog boka raspetoga Isusa su
tipovi krstenja i euharistije,
sakramenata novog

Zivota” (Katekizam, 1225).

Prije nego Sto je uzaSao na nebo,
Gospodin Isus je rekao apostolima:
»1dite dakle i ucinite mojim
ucenicima sve narode Kkrsteci ih u
ime Oca i Sina i Duha Svetoga i uceci
ih ¢uvati sve Sto sam vam
zapovjedio” (Mt 28,19-20). Ucenici
vjerno slijede ovu zapovijed od
Pedesetnice nadalje. Ovaj mandat
ukazuje na primarni cilj
evangelizacije i aktualan je 1 danas.

Komentirajuci ove tekstove, sveti
Toma Akvinski kaZe da ustanova
kritenja ima razlicite dijelove. Sto se
tiCe pitanja sakramenta, ustanova se
dogodila Kristovim krstenjem;
nuznost krsStenja je potvrdena u



Ivanu 3:5; prakticiranje ovog
sakramenta pocelo je kada je Isus
poslao svoje ucenike da
propovijedaju i krste; njegova
ucinkovitost dolazi iz Kristove muke;
konacno, Cinjenica da je namijenjeno
svim muskarcima i Zenama je
objavljena u Mateju 28:19.

Opravdanje i uc¢inci krstenja

Citamo u Rimljanima 6,3-4: ,Ili zar ne
znate: koji smo god krsteni u Krista
Isusa, u smrt smo njegovu krsteni.
Krstenjem smo dakle zajedno s njime
ukopani u smrt da kao Sto Krist
slavom Ocevom bi uskriSen od
mrtvih, i mi tako hodimo u novosti
Zivota.” KrStenje, ukljucivanjem
vjernika u Kristov Zivot, smrt i
uskrsnuce i njegovo spasenjsko
djelovanje, donosi sa sobom dar
opravdanja. Ova istina je navedena u
KoloSanima 2:12: ,,s njime suukopani
u krstenju, u njemu ste i suuskrsli po
vjeri u snagu Boga koji ga uskrisi od



mrtvih." Ovaj tekst, u usporedbi s
navedenim tekstom iz Poslanice
Rimljanima, dodaje osvrt na ulogu
vjere. Ovom teoloSkom vrlinom,
zajedno s vodenim obredom,
“oblac¢imo se u Krista”, kao Sto
potvrduje Galacanima 3,26-27: ,Jer u
Kristu Isusu svi ste po vjeri sinovi
BoZji. Jer svi koji ste u Krista krsteni,
Kristom se obukoste.”

Opravdanje koje se javlja u krStenju
dovodi do specificnih u¢inaka u dusi
kr$canina. Opisujuci ih, teologija
pravi razliku izmedu ljekovitih i
uzdiZucih ucinaka. Prva vrsta ucinka
odnosi se na oproStenje grijeha, kao
Sto propovijedanje svetog Petra
naglasava: ,,Petar im rece: Obratite se
i neka se svaki od vas krsti u ime
Isusa Krista za oprostenje grijeha; i
primit cete dar Duha Svetoga’ (Dj
2,38). Ovaj ljekoviti uc¢inak ukljucuje
oprost istocnog grijeha, a kod
odraslih i svih osobnih grijeha. Sva
vremenita i vjeCna kazna za grijeh je



takoder uklonjena. Medutim,
»,vremenite posljedice grijeha ostaju
u krsteniku, kao Sto su patnja, bolest,
smrt, i takve slabosti svojstvene
Zivotu kao Sto su slabosti karaktera, i
tako dalje, kao i sklonost grijehu koju
Tradicija naziva pozudom, ili
metaforicki, 'Zig za grijeh' (fomes
peccati)” (Katekizam, 1264).

UzdizZucdi ucinak krstenja sastoji se u
izlijevanju Duha Svetoga; doista, ,,u
jednom smo Duhu svi krsteni” (1 Kor
12,13). Buduci da je Duh “Duh
Kristov” (Rim 8,9), primamo “duh
sinovstva” (Rim 8,15) kao sinovi u
Sinu. Uz dar boZanskog sinovstva,
Bog krsteniku udjeljuje posvetnu
milost, bogoslovne i moralne
kreposti te darove Duha Svetoga.

Uz tu stvarnost milosti, krstenje
specati krs¢anina neizbrisivim
duhovnim znakom (karakterom)
njegove pripadnosti Kristu. Nikakav
grijeh ne moZe izbrisati ovaj znak,



Cak i ako grijeh sprjecava krstenje da
donese plodove
spasenja” (Katekizam, 1272).

Buduci da smo ,,u jednom Duhu svi
krsteni u jedno tijelo” (1 Kor 12,13),
utjelovljenje u Krista ujedno je i
utjelovljenje u Crkvu. Dakle, po
krStenju smo sjedinjeni sa svim
kr$canima, takoder i s onima koji
nisu u punom zajednistvu s
Katolickom crkvom.

Naposljetku, trebamo zapamtiti da su
krstenici ,,rod izabrani, kraljevsko
svecenstvo, sveti puk, narod steceni
da navijeState silna djela Onoga koji
vas iz tame pozva k divnom svjetlu
svojemu;” (1 Pet 2, 9). Ovaj nam tekst
otkriva kako krstenici sudjeluju u
zajednickom sveceniStvu vjernika.
Tim sveéenickim identitetom,

» preporodeni kao sinovi Bozji,
[krStenici] moraju pred ljudima
ispovijedati vjeru koju su primili od
Boga po Crkvi' (Lumen Gentium 11) i



sudjelovati u apostolskom i
misionarskom djelovanju BoZjeg
naroda.” (Katekizam, 1270).

NuzZnost krstenja

UcCenje Novoga zavjeta kategoricki
potvrduje, s obzirom na Krista, da
»~nhema drugoga imena pod nebom
dana ljudima po kojem bismo se
mogli spasiti” (Dj 4,12). Sveti Pavao
kaZe da je "krsStenje u Krista" jednako
"obuci se u Krista" (Gal 3,27). Otuda
Isusovu izjavu ,tko uzvjeruje i
pokrsti se, bit Ce spasSen; a tko ne
vjeruje, osudit ¢e se” (Mk 16,16) treba
shvatiti u punoj snazi. Vjera Crkve u
nuznost krStenja za spasenje
proizlazi iz ovog biblijskog temelja.

Takvu nuZnost trebamo shvatiti
prema pazljivoj formulaciji
Uciteljstva: ,,Sam Gospodin potvrduje
da je krStenje potrebno za spasenje.
Takoder zapovijeda svojim
ucenicima da navijeStaju Evandelje
svim narodima i da ih krste. KrStenje



je potrebno za spasenje onih kojima
je Evandelje navijeSteno i koji su
imali moguc¢nost zamoliti za ovaj
sakrament. Crkva ne poznaje drugo
sredstvo osim krsStenja koje
osigurava ulazak u vjecno
blazenstvo; zato se brine da ne
zanemari misiju koju je primila od
Gospodina da se svi koji se mogu
krstiti 'ponovno rode iz vode i Duha.'
Bog je vezao spasenje uz sakrament
krstenja, ali on sam nije vezan
njegovim

sakramentima« (Katekizam, 1257).

Postoje doista posebne situacije u
kojima se glavni plodovi krstenja
mogu primiti bez posredovanja
sakramenta. Ali upravo zato Sto u
takvim slucajevima nema
sakramentalnog znaka, nema
sigurnosti da je milost udijeljena.
Ono $to je crkvena tradicija nazvala
krStenje krvlju i krStenje Zeljom nisu
radnje koje osoba prima. Umjesto
toga, takvi izrazi ukazuju na skup



okolnosti koje su prisutne u
odredenoj osobi i koje odreduju
uvjete za spasenje. Unutar te
perspektive moZemo cijeniti ,,vrsto
uvjerenje da su oni koji podnose smrt
zbog vjere, a da nisu primili krstenje,
krSteni svojom smréu zais

Kristom” (Katekizam, 1258). Sli¢no,
Crkva potvrduje da ,,svaki Covjek koji
ne poznaje Kristovo evandelje i
njegovu Crkvu, ali trazi istinu i vrsi
volju BoZju u skladu sa svojim
shvacanjem, moZe se spasiti. MoZe se
pretpostaviti da bi takve osobe
izricito zZeljele krStenje da su znale za
njegovu potrebu” (Katekizam, 1260).

Situacije djece koja su umrla bez
krStenja ne spadaju u kategoriju
krstenja krvlju ili Zeljom. Takvu
djecu ,,Crkva moZe samo povjeriti
BoZjem milosrdu, kao Sto to ¢ini u
svojim sprovodnim obredima za
njih” (Katekizam, 1261). Crkva to ¢ini
s vjerom u boZansko milosrde,
znajuci da Bog zeli da se svi ljudi



spase (usp. 1 Tim 2,4). S tom svijeScu

Crkva vjeruje da postoji put spasenja
za djecu koja umru bez krstenja (usp.
Katekizam, 1261).

Liturgijsko slavlje

Obred krStenja pocinje s “obredima
primanja”, gdje Crkva nastoji
pravilno razluciti spremnost
kandidata za krStenje ili njihovih
roditelja da prime ovaj sakrament i
da preuzmu njegove posljedice.
Slijede biblijska Citanja koja
osvjetljavaju krsno otajstvo, a
komentiraju se u homiliji. Zatim
dolazi zazivanje svetaca u Cije Ce
zajedniStvo kandidat biti uvrSten.
Molitvom i pomazanjem uljem
katekumena, Crkva moli Bozju
zastitu od lukavstava Zloga.
Neposredno nakon tih molitava,
voda se blagoslivlja formulom
bogatom katehetskog znacenja, koja
daje liturgijski izraz povezanosti
vode i Duha. VaZnost vjere i



obracenja ocituje se kroz trojstveno
ispovijedanje vjere i odricanje od
Sotone i grijeha.

Nakon ovih obreda, liturgija sada
ulazi u sakramentalni trenutak:
"vodeno kupanje rijec¢ju" (Ef 5,26).
Abdest vodom, bilo polijevanjem ili
uranjanjem, vrsi se na nacin da voda
teCe preko glave, oznacCavajucdi tako
istinsko pranje duSe. Valjana
materija sakramenta je voda, koja se
takvom smatra prema zajednickom
sudu ljudi. Dok svecenik tri puta
izlijeva vodu po kandidatovoj glavi ili
je uranja, on izgovara rijeci: ,,[Ime
kandidata], ja te krstim u ime Oca 1
Sina i Duha Svetoga.” U isto¢nim
liturgijama Kkoristi se sljedeca
formula: “Sluga BoZji, [ime
kandidata], krsti se u ime Oca i Sina i
Duha Svetoga.”

Postkrsni obredi ili obredi
objasnjenja ilustriraju otajstvo koje
je postignuto krsnom formulom i



pranjem vodom. Pomaze se glava
novokrsStenika (ako krizma ne slijedi
odmah), da bi se oznacilo njegovo ili
njezino sudjelovanje u zajednickom
sveceniStvu i da bi se tijekom krizme
docaralo buduce pomazanje svetom
krizmom. Bijelo se ruho daje kao
poticaj novokrSteniku na oCuvanje
krsne nevinosti i kao simbol
darovanog novog Zivota. Svijeca koja
se pali u vazmenoj svijeci i daje
novokrsSteniku simbolizira Kristovo
svjetlo; sluzi kao podsjetnik da
Zivimo kao djeca svjetla po daru
vjere. Obred Ephetha, u kojem
sluzbenik palcem dotice kandidatove
usi i usta, oznacava stav slusanja i
navijeStanja BoZje rijeci. Naposljetku,
molitva OCenaSa pred oltarom — kod
odraslih, u euharistijskom bogosluzju
- pokazuje novi status kandidata kao
djeteta BoZjega.

SluZitelj i kandidat za krStenje.
Krstenje u zivotu krs¢anina



Redovni sluzitelji krstenja su biskup i
svecenik, a u latinskoj Crkvi i dakon.
U slucaju potrebe krstiti moze bilo
koji muskarac ili Zena, pa Cak i
nekrscanin, pod uvjetom da ima
namjeru izvrsiti ono Sto Crkva
vjeruje.

Krstenje je namijenjeno svim
muskarcima i Zenama koji ga jo$ nisu
primili. Potrebni uvjeti za ovaj
sakrament ovise o tome je li kandidat
dijete ili odrasla osoba. Prvi, koji jos
nisu dosegli upotrebu razuma,
trebaju primiti sakrament tijekom
prvih dana Zivota, ¢im zdravlje
djeteta i majke to dopuste. Doista,
kao ulaz u Zivot milosti, krStenje je
apsolutno besplatan dogadaj, a za
njegovu valjanost dovoljno je da se
ne odbaci. Nadalje, vjeru kandidata,
koja je nuzno crkvena, uprisutnjuje
vjera Crkve. Dijete Ce sudjelovati u
ovoj vjeriiu zivotu Crkve kad
postane punoljetno. Medutim,
postoje odredena ogranicenja u



praksi krStenja dojencadi.
Nedopusteno je krstiti dijete ako
nema pristanka roditelja ili ako
nema dovoljnog jamstva da Ce dijete
biti odgajano u katolickoj vjeri. Kako
bi se to potonje osiguralo, postavljaju
se kumovi koji se biraju izmedu
osoba zrelih kr$c¢ana.[1]

Odrasli kandidati pripremaju se kroz
katekumenat, koji je strukturiran
prema razlic¢itim lokalnim praksama.
Ova je priprava usmjerena prema
primanju krstenja, kao i potvrde i
prve svete pricesti, na istom obredu.
U razdoblju katekumenata Crkva
nastoji poticati Zelju za miloScu,
ukljuCujuci i nakanu za primanje
krstenja, Sto je uvjet za valjanost
sakramenta kod odraslih osoba.
Takva priprema ide ruku pod ruku s
doktrinarnom poukom, koja,
postupno prenoseci, ucvrscuje
nadnaravnu Krepost vjere u
kandidatu. Crkva takoder nastoji
potaknuti istinsko obracenje srca, Sto



moZe ukljucivati potrebu za
radikalnim promjenama u Zivotu
kandidata.

Sakramentalni karakter koji daje
krstenje, o kojemu smo vec
spomenuli, duhovni je znak koji
donosi uskladivanje s Kristom. Time
se u dusu utiskuje slicnost sa samim
Kristom, kojemu novokrstenik od tog
trenutka pripada i s kojim se mora
sve viSe poistovjecivati. Ova poCetna
konfiguracija Kristu stoga predstavlja
trajni poziv na konacno
poistovjecivanje s Kristom, to jest,
»da budemo suoblieni slici njegova
Sina, kako bi on bio prvorodenac
medu mnogom brac¢om" (Rim 8,29).
To je krsni temelj sveopcéeg poziva na
svetost, koji je ponovio Drugi
vatikanski koncil: ,,Svi Kristovi
vjernici, bez obzira na stalez ili
status, pozvani su na puninu
krséanskog zivota i na savrSenstvo
ljubavi“ (Lumen gentium, 40).



Ovaj krsni znak osebujni je duhovni
znak, koji takoder moZemo nazvati
"raspolozivoSc¢u". Kada kazemo da je
ovaj znak karakteristi¢an, mislimo
da, prema vanjskom svijetu, on
razlikuje krScane od nekrScana. Pod
"raspoloZivo$cu" mislimo da, unutar
duse, krsni karakter ¢ini dusu
"raspolozivom" da zivi radikalnu
jednakost prisutnu medu svim
krStenima. Kao Sto kaze sveti Pavao:
»Svi koji ste u Krista krsteni, Kristom
se zaodjenuste. Nema ni Zidova ni
Grka, nema ni roba ni slobodnjaka,
nema ni muskog ni Zenskog; jer svi
ste jedno u Kristu Isusu” (usp., Gal
3,27-28). Ova temeljna jednakost,
zajedno s ,jednom” u Kristu, potice
nas da zivimo bratstvo koje se temelji
na viSe od pukog ljudskog afiniteta.
Naposljetku, kao "raspolazuci” znak,
krsni karakter uklju¢uje nadnaravnu
sposobnost koja omogucuje osobi da
primi i plodonosno usvoji
spasonosnu milost koja dolazi iz
drugih sakramenata. U tom smislu



krStenje usmjerava nas Zivot prema
drugim sakramentima. Stoga bi bilo
nesuvislo primiti krstenje i
zanemariti druge sakramente.

Biblijski i povijesni temelji krizme

Prorocanstva o Mesiji najavljivala su
da ce ,,Duh Jahvin pocivati na
njemu” (Iz 11,2), a prisutnost tog
Duha povezivat Ce se s njegovim
izborom kao onoga koji je poslan:
»,Evo Sluge mojega koga podupirem,
mog izabranika, miljenika duSe moje.
Na njega sam svoga duha izlio da
donosi pravo narodima.” (Iz 42,1).
Prorocke rijeci su joS izricitije kada
sam Mesija govori: ,,Duh Jahve
Gospoda na meni je, jer me Jahve
pomaza, posla me da radosnu vijest
donesem ubogima“ (Iz 61,1).

Nesto slicno navijesta se i za cijeli
BoZji narod; njegovim ¢lanovima Bog
kaZe: ,,Duh svoj stavit Cuu vasi
ucinit ¢u da Zivite po mojim
zakonima" (Ez 36,27); a u Joelu 2:29



naglasena je univerzalnija
distribucija ovog dara: ,Cak ¢uina
sluge i sluskinje u one dane izliti duh
svoj."

S otajstvom Utjelovljenja ispunjava
se mesijansko prorostvo (usp. Lk
1,35), potvrduje, dovrSava i javno
oCituje u pomazanju na rijeci
Jordanu (usp. Lk 3,21-22). Tamo Duh
silazi na Krista u obliku goluba i
Ocev glas potvrduje prorocanstvo o
bozanskom izboru. Isus se na
pocetku svoje sluzbe predstavlja kao
Jahvin pomazanik, na kojemu se
ispunjavaju prorocanstva (usp. Lk 4,
18-19). On dopusta da ga vodi Duh
(usp. Lk 4,1; 4,14; 10,21) sve do
trenutka svoje smrti (usp. Heb 9,14).

Prije nego Sto ponudi svoj Zivot za
nas, Isus obecava poslati Duha (usp.
Iv 14,16; 15,26; 16,13), Sto se doista
dogada na Pedesetnicu (usp. Djela
2,1-4), izri¢ito upucujuci na Joelovo



prorocanstvo (usp. Dj 2,17-18). Time
pocinje sveopce poslanje Crkve.

Isti Duh, izliven na apostole u
Jeruzalemu, oni prenose krStenima
polaganjem ruku i molitvom (usp. Dj
8,14-17; 19,6). Ova je praksa postala
toliko poznata u ranoj Crkvi da je
potvrdena u Poslanici Hebrejima kao
dio "elementarne doktrine" i
"temelja" krS¢anskog zivota (Heb
6,1-2). Ovu biblijsku viziju dovrsava
Pavlova i Ivanova tradicija, koja
povezuje pojmove "pomazanja" i
"pecata" s Duhom ulivenim u krScane
(usp. 2 Kor 1,21-22; Ef 1,13; 1 Iv 2:
20.27). Ta su dva pojma nasla
liturgijski izraz u najranijim
krS¢anskim dokumentima, koji
svjedoCe o pomazanju kandidata
miomirisnim uljem.

Isti ovi dokumenti svjedoce o
obrednom jedinstvu u ranoj Crkvi
triju sakramenata krscanske
inicijacije (krStenje, potvrda i sveta



pricest). Ti su sakramenti podijeljeni
na uskrsnom slavlju koje je
predvodio biskup u katedrali. Kada
se kr$canstvo prosirilo izvan gradova
1 krStenje dojencadi postalo rasireno,
viSe nije bilo moguce slijediti ovu
praksu. Na Zapadu je krizma bila
rezervirana za biskupa i odvojena od
krStenja. Na Istoku se pak ocuvalo
jedinstvo sakramenata inicijacije.
Svecenik je te obrede u isto vrijeme
podijelio novorodenom djetetu. I na
Istoku je pomazanje mironom (grcki
izraz koji znaci ulje krizme)
poprimalo sve vecu vaznost. Ovo
pomazanje se nanosilo na razne
dijelove tijela. Na Zapadu je
polaganje ruku postalo op¢a norma
za sve one koji primaju krizmu.
Svaki krizmanik prima i pomazanje s
krizmom na cCelu.

Liturgijsko znacenje i
sakramentalni plodovi krizme



Ulje za krizmu, sastavljenu od
maslinova ulja i balzama, posvecuje
biskup ili patrijarh, i to samo on, za
vrijeme krizmane mise. Pomazanje
krizmanika svetom krizmom znak je
necijeg posvecenja Gospodinu.
,Krizmom krsc¢ani, to jest oni koji su
pomazani, potpunije sudjeluju u
poslanju Isusa Krista i punini Duha
Svetoga kojim je on ispunjen, tako da
njihov zivot moZe odavati 'miris
Kristov' (usp. 2 Kor 2,15). Ovim
pomazanjem potvrdenik prima ‘Zig’,
pecat Duha Svetoga” (Katekizam,
1294-1295).

Kad se krizma obavlja odvojeno od
krstenja, ovom pomazanju prethodi
obnova krsnih obecanja i ispovijest
vjere potvrdenika. ,,Ovo jasno
pokazuje da potvrda slijedi nakon
krstenja” (Katekizam, 1298). Nakon
ovih obreda, u rimskoj liturgiji,
biskup pruza svoje ruke nad svim
kandidatima za krizmu. Istodobno
biskup izgovara molitvu zaziva i



pros$nje. Zatim dolazi posebno
sakramentalni obred, koji se izvodi
»,Kroz pomazanje krizmom na cCelu,
koje se vrsi polaganjem ruke, i kroz
rijeci:... 'Primi pecat dara Duha
Svetoga'." [2] U istonim Crkvama
pomazanje se vrsi na najznacajnijim
dijelovima tijela, a svako pomazanje
prati formula: 'pecat dara Duha
Svetoga' (Katekizam, 1300.). sa
znakom mira, kao ocitovanje
crkvenog zajednistva s biskupom
(usp. Katekizam, 1301).

Potvrda stoga ima unutarnje
jedinstvo s krstenjem, cak i ako to
jedinstvo nije nuzno izraZeno u istom
obredu. Sakrament potvrde dovrSava
kandidatovo krsno nasljedstvo
nadnaravnim darovima potrebnim
za krScansku zrelost. Potvrda se
dodjeljuje samo jednom, buduci da
yutiskuje u dusu neizbrisiv duhovni
biljeg, 'karakter’, koji je znak da je
Isus Krist oznacio kr$¢anina pecatom
svoga Duha zaodjenuvsi ga silom s



visine tako da moze biti njegov
svjedok« (Katekizam, 1304). Po ovom
sakramentu krscani primaju u
bogatom izobilju darove Duha
Svetoga; oni su tjeSnje vezani uz
Crkvui,stroZe su duzni Siriti i
braniti vjeru, rije¢ju i

djelom" (Lumen gentium, 11).

Dakle, krsteni i potvrdeni kr$canin
pozvan je sudjelovati u
evangelizacijskom poslanju Crkve na
temelju ovih sakramenata, bez
potrebe da dobije poseban mandat
od hijerarhije, barem u podrucju
osobnih odnosa (obitelj, prijatelji,
radno okruZenje). Osobito preko
potvrde, ovaj poziv ukljucuje
nadnaravna sredstva kako bi se
osiguralo da vlastiti rast u
krS¢anskom Zivotu ne bude napusten
tijekom razlicitih Zivotnih
nestalnosti, te da pruzi snagu
potrebnu za prevladavanje straha od
hrabrog navijeStanja krScanske vjere,
kako u povoljnim sredinama tako i u



drugima gdje postoji ravnodusnost ili
neprijateljstvo prema kr$c¢anstvu ili
prema Crkvi. Krizmanik je pozvan
svjedociti Krista primjerom svoga
krséanskog zivota i svojim rije¢ima.

Djelitelj i subjekt potvrde

Kao nasljednici apostola, samo su
biskupi “izvorni sluzbenici

potvrde” (Lumen gentium, 26). U
latinskom obredu redovni sluzbenik
je iskljucivo biskup; Svecenik moze
valjano potvrditi samo u slucajevima
predvidenim kanonskim pravom
(kao Sto je krstenje odraslih,
primanje u katolicku zajednicu i
smrtna opasnost), kada od biskupa
dobije tu posebnu ovlast ili kada mu
tu zadacu privremeno povjeri
biskup. U isto¢nim Crkvama redovni
sluzbenik je svecenik, koji uvijek
mora koristiti krizmu koju je
posvetio patrijarh ili biskup.

Kao sakrament kr$¢anske inicijacije,
krizma je namijenjena svim



krS¢anima, a ne samo nekolicini
odabranih. U latinskom obredu
dodjeljuje se nakon Sto je kandidat
dostigao uporabu razuma: odredena
dob ovisi o mjesnim obicajima, koji
trebaju postivati karakter ovog
sakramenta kao sakramenta
inicijacije. Potvrda zahtjeva
prethodne upute, ispravnu namjeru i
stanje milosti.

Osnovna literatura

Katekizam Katolicke Crkve,
1212-1321.

Kompendij Katekizma Katolicke
Crkve, 251-270.

[1] Usp. Katekizam, 1255.



[2] Pavao VI., Apostolska konstitucija,
Divinae consortium naturae, 663.
Citirano u Katekizmu Katolicke
Crkve, 1300.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-21-Kkrstenje-i-krizma/
(20.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-21-krstenje-i-krizma/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-21-krstenje-i-krizma/

	Tema 21: Krštenje i krizma

