
opusdei.org

Tema 21: Krštenje i
krizma

Krštenje uključuje osobu koja se
prima u Kristov život, smrt i
uskrsnuće te u njegovo
spasenjsko djelovanje. Ovaj
sakrament ostavlja u kršćaninu
neizbrisiv duhovni pečat
pripadnosti Kristu. Krizmom
kršćani potpunije sudjeluju u
Kristovu poslanju i u punini
Duha Svetoga. Kršteni i
potvrđeni kršćanin je
predodređen da na temelju ova
dva sakramenta sudjeluje u
poslanju evangelizacije Crkve.



21.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

Krštenje: biblijski temelji i
ustanova

Među mnogim starozavjetnim
predfiguracijama krštenja, tri se
ističu, budući da ih Novi zavjet
izričito opisuje aludirajući na ovaj
sakrament. Ove tri biblijske slike su
sveopći potop, prijelaz preko
Crvenog mora i obrezanje (usp. 1 Pet
3,20-21; 1 Kor 10,1; Kol 2,11-12). U
službi Ivana Krstitelja, obred vode
povezan je s doktrinarnom
pripremom, obraćenjem i željom za
milošću. Tako Ivanovo krštenje, iako
mu nedostaje spasonosna
učinkovitost, otkriva neke od stupova
budućeg kršćanskog katekumenata.

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-21-krstenje-i-krizma?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


Isus je kršten u vodama rijeke Jordan
na početku svoga javnog djelovanja
(usp. Mt 3,13-17), ne iz nužde, nego iz
otkupiteljske solidarnosti. Tu se
definitivno pokazuje da je voda
materijalni element sakramentalnog
znaka krštenja. Nebesa se otvaraju,
Duh silazi u obliku goluba, a glas
Boga Oca potvrđuje Kristovo
božansko sinovstvo. Ovi događaji,
koji se zbivaju u Glavi buduće Crkve,
otkrivaju nam otajstvo onoga što će
se kasnije sakramentalno ostvariti u
članovima Crkve.

Kasnije, u susretu s Nikodemom, Isus
ukazuje na duhovnu vezu između
krsne vode i spasenja, iz koje
proizlazi nužnost krštenja: „ako se
tko ne rodi iz vode i Duha, ne može
ući u kraljevstvo Božje” (Iv 3 :5).

Kristovo vazmeno otajstvo daje
krštenju njegovu spasenjsku
vrijednost. Isus je, naime, „već
govorio o svojoj muci, koju je trebao



pretrpjeti u Jeruzalemu, kao o
‘krštenju’ kojim je morao biti kršten.
Krv i voda koje su potekle iz
probodenog boka raspetoga Isusa su
tipovi krštenja i euharistije,
sakramenata novog
života” (Katekizam, 1225).

Prije nego što je uzašao na nebo,
Gospodin Isus je rekao apostolima:
„Idite dakle i učinite mojim
učenicima sve narode krsteći ih u
ime Oca i Sina i Duha Svetoga i učeći
ih čuvati sve što sam vam
zapovjedio” (Mt 28,19-20). Učenici
vjerno slijede ovu zapovijed od
Pedesetnice nadalje. Ovaj mandat
ukazuje na primarni cilj
evangelizacije i aktualan je i danas.

Komentirajući ove tekstove, sveti
Toma Akvinski kaže da ustanova
krštenja ima različite dijelove. Što se
tiče pitanja sakramenta, ustanova se
dogodila Kristovim krštenjem;
nužnost krštenja je potvrđena u



Ivanu 3:5; prakticiranje ovog
sakramenta počelo je kada je Isus
poslao svoje učenike da
propovijedaju i krste; njegova
učinkovitost dolazi iz Kristove muke;
konačno, činjenica da je namijenjeno
svim muškarcima i ženama je
objavljena u Mateju 28:19.

Opravdanje i učinci krštenja

Čitamo u Rimljanima 6,3-4: „Ili zar ne
znate: koji smo god kršteni u Krista
Isusa, u smrt smo njegovu kršteni.
Krštenjem smo dakle zajedno s njime
ukopani u smrt da kao što Krist
slavom Očevom bî uskrišen od
mrtvih, i mi tako hodimo u novosti
života.” Krštenje, uključivanjem
vjernika u Kristov život, smrt i
uskrsnuće i njegovo spasenjsko
djelovanje, donosi sa sobom dar
opravdanja. Ova istina je navedena u
Kološanima 2:12: „s njime suukopani
u krštenju, u njemu ste i suuskrsli po
vjeri u snagu Boga koji ga uskrisi od



mrtvih." Ovaj tekst, u usporedbi s
navedenim tekstom iz Poslanice
Rimljanima, dodaje osvrt na ulogu
vjere. Ovom teološkom vrlinom,
zajedno s vodenim obredom,
“oblačimo se u Krista”, kao što
potvrđuje Galaćanima 3,26-27: „Jer u
Kristu Isusu svi ste po vjeri sinovi
Božji. Jer svi koji ste u Krista kršteni,
Kristom se obukoste.”

Opravdanje koje se javlja u krštenju
dovodi do specifičnih učinaka u duši
kršćanina. Opisujući ih, teologija
pravi razliku između ljekovitih i
uzdižućih učinaka. Prva vrsta učinka
odnosi se na oproštenje grijeha, kao
što propovijedanje svetog Petra
naglašava: „Petar im reče: Obratite se
i neka se svaki od vas krsti u ime
Isusa Krista za oproštenje grijeha; i
primit ćete dar Duha Svetoga’” (Dj
2,38). Ovaj ljekoviti učinak uključuje
oprost istočnog grijeha, a kod
odraslih i svih osobnih grijeha. Sva
vremenita i vječna kazna za grijeh je



također uklonjena. Međutim,
„vremenite posljedice grijeha ostaju
u kršteniku, kao što su patnja, bolest,
smrt, i takve slabosti svojstvene
životu kao što su slabosti karaktera, i
tako dalje, kao i sklonost grijehu koju
Tradicija naziva požudom, ili
metaforički, 'žig za grijeh' (fomes
peccati)” (Katekizam, 1264).

Uzdižući učinak krštenja sastoji se u
izlijevanju Duha Svetoga; doista, „u
jednom smo Duhu svi kršteni” (1 Kor
12,13). Budući da je Duh “Duh
Kristov” (Rim 8,9), primamo “duh
sinovstva” (Rim 8,15) kao sinovi u
Sinu. Uz dar božanskog sinovstva,
Bog kršteniku udjeljuje posvetnu
milost, bogoslovne i moralne
kreposti te darove Duha Svetoga.

Uz tu stvarnost milosti, krštenje
„pečati kršćanina neizbrisivim
duhovnim znakom (karakterom)
njegove pripadnosti Kristu. Nikakav
grijeh ne može izbrisati ovaj znak,



čak i ako grijeh sprječava krštenje da
donese plodove
spasenja” (Katekizam, 1272).

Budući da smo „u jednom Duhu svi
kršteni u jedno tijelo” (1 Kor 12,13),
utjelovljenje u Krista ujedno je i
utjelovljenje u Crkvu. Dakle, po
krštenju smo sjedinjeni sa svim
kršćanima, također i s onima koji
nisu u punom zajedništvu s
Katoličkom crkvom.

Naposljetku, trebamo zapamtiti da su
krštenici „rod izabrani, kraljevsko
svećenstvo, sveti puk, narod stečeni
da naviještate silna djela Onoga koji
vas iz tame pozva k divnom svjetlu
svojemu;” (1 Pet 2, 9). Ovaj nam tekst
otkriva kako krštenici sudjeluju u
zajedničkom svećeništvu vjernika.
Tim svećeničkim identitetom,
„'preporođeni kao sinovi Božji,
[krštenici] moraju pred ljudima
ispovijedati vjeru koju su primili od
Boga po Crkvi' (Lumen Gentium 11) i



sudjelovati u apostolskom i
misionarskom djelovanju Božjeg
naroda.” (Katekizam, 1270).

Nužnost krštenja

Učenje Novoga zavjeta kategorički
potvrđuje, s obzirom na Krista, da
„nema drugoga imena pod nebom
dana ljudima po kojem bismo se
mogli spasiti" (Dj 4,12). Sveti Pavao
kaže da je "krštenje u Krista" jednako
"obući se u Krista" (Gal 3,27). Otuda
Isusovu izjavu „tko uzvjeruje i
pokrsti se, bit će spašen; a tko ne
vjeruje, osudit će se” (Mk 16,16) treba
shvatiti u punoj snazi. Vjera Crkve u
nužnost krštenja za spasenje
proizlazi iz ovog biblijskog temelja.

Takvu nužnost trebamo shvatiti
prema pažljivoj formulaciji
Učiteljstva: „Sam Gospodin potvrđuje
da je krštenje potrebno za spasenje.
Također zapovijeda svojim
učenicima da naviještaju Evanđelje
svim narodima i da ih krste. Krštenje



je potrebno za spasenje onih kojima
je Evanđelje naviješteno i koji su
imali mogućnost zamoliti za ovaj
sakrament. Crkva ne poznaje drugo
sredstvo osim krštenja koje
osigurava ulazak u vječno
blaženstvo; zato se brine da ne
zanemari misiju koju je primila od
Gospodina da se svi koji se mogu
krstiti 'ponovno rode iz vode i Duha.'
Bog je vezao spasenje uz sakrament
krštenja, ali on sam nije vezan
njegovim
sakramentima« (Katekizam, 1257).

Postoje doista posebne situacije u
kojima se glavni plodovi krštenja
mogu primiti bez posredovanja
sakramenta. Ali upravo zato što u
takvim slučajevima nema
sakramentalnog znaka, nema
sigurnosti da je milost udijeljena.
Ono što je crkvena tradicija nazvala
krštenje krvlju i krštenje željom nisu
radnje koje osoba prima. Umjesto
toga, takvi izrazi ukazuju na skup



okolnosti koje su prisutne u
određenoj osobi i koje određuju
uvjete za spasenje. Unutar te
perspektive možemo cijeniti „čvrsto
uvjerenje da su oni koji podnose smrt
zbog vjere, a da nisu primili krštenje,
kršteni svojom smrću za i s
Kristom” (Katekizam, 1258). Slično,
Crkva potvrđuje da „svaki čovjek koji
ne poznaje Kristovo evanđelje i
njegovu Crkvu, ali traži istinu i vrši
volju Božju u skladu sa svojim
shvaćanjem, može se spasiti. Može se
pretpostaviti da bi takve osobe
izričito željele krštenje da su znale za
njegovu potrebu” (Katekizam, 1260).

Situacije djece koja su umrla bez
krštenja ne spadaju u kategoriju
krštenja krvlju ili željom. Takvu
djecu „Crkva može samo povjeriti
Božjem milosrđu, kao što to čini u
svojim sprovodnim obredima za
njih” (Katekizam, 1261). Crkva to čini
s vjerom u božansko milosrđe,
znajući da Bog želi da se svi ljudi



spase (usp. 1 Tim 2,4). S tom sviješću
Crkva vjeruje da postoji put spasenja
za djecu koja umru bez krštenja (usp.
Katekizam, 1261).

Liturgijsko slavlje

Obred krštenja počinje s “obredima
primanja”, gdje Crkva nastoji
pravilno razlučiti spremnost
kandidata za krštenje ili njihovih
roditelja da prime ovaj sakrament i
da preuzmu njegove posljedice.
Slijede biblijska čitanja koja
osvjetljavaju krsno otajstvo, a
komentiraju se u homiliji. Zatim
dolazi zazivanje svetaca u čije će
zajedništvo kandidat biti uvršten.
Molitvom i pomazanjem uljem
katekumena, Crkva moli Božju
zaštitu od lukavstava Zloga.
Neposredno nakon tih molitava,
voda se blagoslivlja formulom
bogatom katehetskog značenja, koja
daje liturgijski izraz povezanosti
vode i Duha. Važnost vjere i



obraćenja očituje se kroz trojstveno
ispovijedanje vjere i odricanje od
Sotone i grijeha.

Nakon ovih obreda, liturgija sada
ulazi u sakramentalni trenutak:
"vodeno kupanje riječju" (Ef 5,26).
Abdest vodom, bilo polijevanjem ili
uranjanjem, vrši se na način da voda
teče preko glave, označavajući tako
istinsko pranje duše. Valjana
materija sakramenta je voda, koja se
takvom smatra prema zajedničkom
sudu ljudi. Dok svećenik tri puta
izlijeva vodu po kandidatovoj glavi ili
je uranja, on izgovara riječi: „[Ime
kandidata], ja te krstim u ime Oca i
Sina i Duha Svetoga.” U istočnim
liturgijama koristi se sljedeća
formula: “Sluga Božji, [ime
kandidata], krsti se u ime Oca i Sina i
Duha Svetoga.”

Postkrsni obredi ili obredi
objašnjenja ilustriraju otajstvo koje
je postignuto krsnom formulom i



pranjem vodom. Pomaže se glava
novokrštenika (ako krizma ne slijedi
odmah), da bi se označilo njegovo ili
njezino sudjelovanje u zajedničkom
svećeništvu i da bi se tijekom krizme
dočaralo buduće pomazanje svetom
krizmom. Bijelo se ruho daje kao
poticaj novokršteniku na očuvanje
krsne nevinosti i kao simbol
darovanog novog života. Svijeća koja
se pali u vazmenoj svijeći i daje
novokršteniku simbolizira Kristovo
svjetlo; služi kao podsjetnik da
živimo kao djeca svjetla po daru
vjere. Obred Ephetha, u kojem
službenik palcem dotiče kandidatove
uši i usta, označava stav slušanja i
naviještanja Božje riječi. Naposljetku,
molitva Očenaša pred oltarom – kod
odraslih, u euharistijskom bogoslužju
– pokazuje novi status kandidata kao
djeteta Božjega.

Služitelj i kandidat za krštenje.
Krštenje u životu kršćanina



Redovni služitelji krštenja su biskup i
svećenik, a u latinskoj Crkvi i đakon.
U slučaju potrebe krstiti može bilo
koji muškarac ili žena, pa čak i
nekršćanin, pod uvjetom da ima
namjeru izvršiti ono što Crkva
vjeruje.

Krštenje je namijenjeno svim
muškarcima i ženama koji ga još nisu
primili. Potrebni uvjeti za ovaj
sakrament ovise o tome je li kandidat
dijete ili odrasla osoba. Prvi, koji još
nisu dosegli upotrebu razuma,
trebaju primiti sakrament tijekom
prvih dana života, čim zdravlje
djeteta i majke to dopuste. Doista,
kao ulaz u život milosti, krštenje je
apsolutno besplatan događaj, a za
njegovu valjanost dovoljno je da se
ne odbaci. Nadalje, vjeru kandidata,
koja je nužno crkvena, uprisutnjuje
vjera Crkve. Dijete će sudjelovati u
ovoj vjeri i u životu Crkve kad
postane punoljetno. Međutim,
postoje određena ograničenja u



praksi krštenja dojenčadi.
Nedopušteno je krstiti dijete ako
nema pristanka roditelja ili ako
nema dovoljnog jamstva da će dijete
biti odgajano u katoličkoj vjeri. Kako
bi se to potonje osiguralo, postavljaju
se kumovi koji se biraju između
osoba zrelih kršćana.[1]

Odrasli kandidati pripremaju se kroz
katekumenat, koji je strukturiran
prema različitim lokalnim praksama.
Ova je priprava usmjerena prema
primanju krštenja, kao i potvrde i
prve svete pričesti, na istom obredu.
U razdoblju katekumenata Crkva
nastoji poticati želju za milošću,
uključujući i nakanu za primanje
krštenja, što je uvjet za valjanost
sakramenta kod odraslih osoba.
Takva priprema ide ruku pod ruku s
doktrinarnom poukom, koja,
postupno prenoseći, učvršćuje
nadnaravnu krepost vjere u
kandidatu. Crkva također nastoji
potaknuti istinsko obraćenje srca, što



može uključivati potrebu za
radikalnim promjenama u životu
kandidata.

Sakramentalni karakter koji daje
krštenje, o kojemu smo već
spomenuli, duhovni je znak koji
donosi usklađivanje s Kristom. Time
se u dušu utiskuje sličnost sa samim
Kristom, kojemu novokrštenik od tog
trenutka pripada i s kojim se mora
sve više poistovjećivati. Ova početna
konfiguracija Kristu stoga predstavlja
trajni poziv na konačno
poistovjećivanje s Kristom, to jest,
„da budemo suobličeni slici njegova
Sina, kako bi on bio prvorođenac
među mnogom braćom" (Rim 8,29).
To je krsni temelj sveopćeg poziva na
svetost, koji je ponovio Drugi
vatikanski koncil: „Svi Kristovi
vjernici, bez obzira na stalež ili
status, pozvani su na puninu
kršćanskog života i na savršenstvo
ljubavi“ (Lumen gentium, 40).



Ovaj krsni znak osebujni je duhovni
znak, koji također možemo nazvati
"raspoloživošću". Kada kažemo da je
ovaj znak karakterističan, mislimo
da, prema vanjskom svijetu, on
razlikuje kršćane od nekršćana. Pod
"raspoloživošću" mislimo da, unutar
duše, krsni karakter čini dušu
"raspoloživom" da živi radikalnu
jednakost prisutnu među svim
krštenima. Kao što kaže sveti Pavao:
„Svi koji ste u Krista kršteni, Kristom
se zaodjenuste. Nema ni Židova ni
Grka, nema ni roba ni slobodnjaka,
nema ni muškog ni ženskog; jer svi
ste jedno u Kristu Isusu” (usp., Gal
3,27-28). Ova temeljna jednakost,
zajedno s „jednom” u Kristu, potiče
nas da živimo bratstvo koje se temelji
na više od pukog ljudskog afiniteta.
Naposljetku, kao "raspolažući" znak,
krsni karakter uključuje nadnaravnu
sposobnost koja omogućuje osobi da
primi i plodonosno usvoji
spasonosnu milost koja dolazi iz
drugih sakramenata. U tom smislu



krštenje usmjerava naš život prema
drugim sakramentima. Stoga bi bilo
nesuvislo primiti krštenje i
zanemariti druge sakramente.

Biblijski i povijesni temelji krizme

Proročanstva o Mesiji najavljivala su
da će „Duh Jahvin počivati na
njemu" (Iz 11,2), a prisutnost tog
Duha povezivat će se s njegovim
izborom kao onoga koji je poslan:
„Evo Sluge mojega koga podupirem,
mog izabranika, miljenika duše moje.
Na njega sam svoga duha izlio da
donosi pravo narodima.” (Iz 42,1).
Proročke riječi su još izričitije kada
sam Mesija govori: „Duh Jahve
Gospoda na meni je, jer me Jahve
pomaza, posla me da radosnu vijest
donesem ubogima“ (Iz 61,1).

Nešto slično naviješta se i za cijeli
Božji narod; njegovim članovima Bog
kaže: „Duh svoj stavit ću u vas i
učinit ću da živite po mojim
zakonima" (Ez 36,27); a u Joelu 2:29



naglašena je univerzalnija
distribucija ovog dara: „Čak ću i na
sluge i sluškinje u one dane izliti duh
svoj."

S otajstvom Utjelovljenja ispunjava
se mesijansko proroštvo (usp. Lk
1,35), potvrđuje, dovršava i javno
očituje u pomazanju na rijeci
Jordanu (usp. Lk 3,21-22). Tamo Duh
silazi na Krista u obliku goluba i
Očev glas potvrđuje proročanstvo o
božanskom izboru. Isus se na
početku svoje službe predstavlja kao
Jahvin pomazanik, na kojemu se
ispunjavaju proročanstva (usp. Lk 4,
18-19). On dopušta da ga vodi Duh
(usp. Lk 4,1; 4,14; 10,21) sve do
trenutka svoje smrti (usp. Heb 9,14).

Prije nego što ponudi svoj život za
nas, Isus obećava poslati Duha (usp.
Iv 14,16; 15,26; 16,13), što se doista
događa na Pedesetnicu (usp. Djela
2,1-4), izričito upućujući na Joelovo



proročanstvo (usp. Dj 2,17-18). Time
počinje sveopće poslanje Crkve.

Isti Duh, izliven na apostole u
Jeruzalemu, oni prenose krštenima
polaganjem ruku i molitvom (usp. Dj
8,14-17; 19,6). Ova je praksa postala
toliko poznata u ranoj Crkvi da je
potvrđena u Poslanici Hebrejima kao
dio "elementarne doktrine" i
"temelja" kršćanskog života (Heb
6,1-2). Ovu biblijsku viziju dovršava
Pavlova i Ivanova tradicija, koja
povezuje pojmove "pomazanja" i
"pečata" s Duhom ulivenim u kršćane
(usp. 2 Kor 1,21-22; Ef 1,13; 1 Iv 2:
20.27). Ta su dva pojma našla
liturgijski izraz u najranijim
kršćanskim dokumentima, koji
svjedoče o pomazanju kandidata
miomirisnim uljem.

Isti ovi dokumenti svjedoče o
obrednom jedinstvu u ranoj Crkvi
triju sakramenata kršćanske
inicijacije (krštenje, potvrda i sveta



pričest). Ti su sakramenti podijeljeni
na uskrsnom slavlju koje je
predvodio biskup u katedrali. Kada
se kršćanstvo proširilo izvan gradova
i krštenje dojenčadi postalo rašireno,
više nije bilo moguće slijediti ovu
praksu. Na Zapadu je krizma bila
rezervirana za biskupa i odvojena od
krštenja. Na Istoku se pak očuvalo
jedinstvo sakramenata inicijacije.
Svećenik je te obrede u isto vrijeme
podijelio novorođenom djetetu. I na
Istoku je pomazanje mironom (grčki
izraz koji znači ulje krizme)
poprimalo sve veću važnost. Ovo
pomazanje se nanosilo na razne
dijelove tijela. Na Zapadu je
polaganje ruku postalo opća norma
za sve one koji primaju krizmu.
Svaki krizmanik prima i pomazanje s
krizmom na čelu.

Liturgijsko značenje i
sakramentalni plodovi krizme



Ulje za krizmu, sastavljenu od
maslinova ulja i balzama, posvećuje
biskup ili patrijarh, i to samo on, za
vrijeme krizmane mise. Pomazanje
krizmanika svetom krizmom znak je
nečijeg posvećenja Gospodinu.
„Krizmom kršćani, to jest oni koji su
pomazani, potpunije sudjeluju u
poslanju Isusa Krista i punini Duha
Svetoga kojim je on ispunjen, tako da
njihov život može odavati 'miris
Kristov' ( usp. 2 Kor 2,15). Ovim
pomazanjem potvrđenik prima ‘žig’,
pečat Duha Svetoga” (Katekizam,
1294-1295).

Kad se krizma obavlja odvojeno od
krštenja, ovom pomazanju prethodi
obnova krsnih obećanja i ispovijest
vjere potvrđenika. „Ovo jasno
pokazuje da potvrda slijedi nakon
krštenja” (Katekizam, 1298). Nakon
ovih obreda, u rimskoj liturgiji,
biskup pruža svoje ruke nad svim
kandidatima za krizmu. Istodobno
biskup izgovara molitvu zaziva i



prošnje. Zatim dolazi posebno
sakramentalni obred, koji se izvodi
„kroz pomazanje krizmom na čelu,
koje se vrši polaganjem ruke, i kroz
riječi:… 'Primi pečat dara Duha
Svetoga'." [2] U istočnim Crkvama
pomazanje se vrši na najznačajnijim
dijelovima tijela, a svako pomazanje
prati formula: 'pečat dara Duha
Svetoga' (Katekizam, 1300.). sa
znakom mira, kao očitovanje
crkvenog zajedništva s biskupom
(usp. Katekizam, 1301).

Potvrda stoga ima unutarnje
jedinstvo s krštenjem, čak i ako to
jedinstvo nije nužno izraženo u istom
obredu. Sakrament potvrde dovršava
kandidatovo krsno nasljedstvo
nadnaravnim darovima potrebnim
za kršćansku zrelost. Potvrda se
dodjeljuje samo jednom, budući da
„utiskuje u dušu neizbrisiv duhovni
biljeg, 'karakter', koji je znak da je
Isus Krist označio kršćanina pečatom
svoga Duha zaodjenuvši ga silom s



visine tako da može biti njegov
svjedok« (Katekizam, 1304). Po ovom
sakramentu kršćani primaju u
bogatom izobilju darove Duha
Svetoga; oni su tješnje vezani uz
Crkvu i „strože su dužni širiti i
braniti vjeru, riječju i
djelom" (Lumen gentium, 11).

Dakle, kršteni i potvrđeni kršćanin
pozvan je sudjelovati u
evangelizacijskom poslanju Crkve na
temelju ovih sakramenata, bez
potrebe da dobije poseban mandat
od hijerarhije, barem u području
osobnih odnosa (obitelj, prijatelji,
radno okruženje). Osobito preko
potvrde, ovaj poziv uključuje
nadnaravna sredstva kako bi se
osiguralo da vlastiti rast u
kršćanskom životu ne bude napušten
tijekom različitih životnih
nestalnosti, te da pruži snagu
potrebnu za prevladavanje straha od
hrabrog naviještanja kršćanske vjere,
kako u povoljnim sredinama tako i u



drugima gdje postoji ravnodušnost ili
neprijateljstvo prema kršćanstvu ili
prema Crkvi. Krizmanik je pozvan
svjedočiti Krista primjerom svoga
kršćanskog života i svojim riječima.

Djelitelj i subjekt potvrde

Kao nasljednici apostola, samo su
biskupi “izvorni službenici
potvrde” (Lumen gentium, 26). U
latinskom obredu redovni službenik
je isključivo biskup; Svećenik može
valjano potvrditi samo u slučajevima
predviđenim kanonskim pravom
(kao što je krštenje odraslih,
primanje u katoličku zajednicu i
smrtna opasnost), kada od biskupa
dobije tu posebnu ovlast ili kada mu
tu zadaću privremeno povjeri
biskup. U istočnim Crkvama redovni
službenik je svećenik, koji uvijek
mora koristiti krizmu koju je
posvetio patrijarh ili biskup.

Kao sakrament kršćanske inicijacije,
krizma je namijenjena svim



kršćanima, a ne samo nekolicini
odabranih. U latinskom obredu
dodjeljuje se nakon što je kandidat
dostigao uporabu razuma: određena
dob ovisi o mjesnim običajima, koji
trebaju poštivati karakter ovog
sakramenta kao sakramenta
inicijacije. Potvrda zahtjeva
prethodne upute, ispravnu namjeru i
stanje milosti.

Osnovna literatura

Katekizam Katoličke Crkve,
1212-1321.

Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve, 251-270.

[1] Usp. Katekizam, 1255.



[2] Pavao VI., Apostolska konstitucija,
Divinae consortium naturae, 663.
Citirano u Katekizmu Katoličke
Crkve, 1300.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-21-krstenje-i-krizma/

(20.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-21-krstenje-i-krizma/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-21-krstenje-i-krizma/

	Tema 21: Krštenje i krizma

