
opusdei.org

TEMA 21. Euharistija
(III)

Vjera u stvarnu prisutnost
Krista u Euharistiji vodila je
Crkvu da iskazuje kult štovanja
(što će reći, klanjanja),
Presvetom Sakramentu, kako za
vrijeme liturgijskog slavlja
svete Mise (zbog toga je
određeno da se spustimo na
koljena ili se duboko poklonimo
pred posvećenim prilikama),
tako i nakon misnog slavlja:

11.12.2012.

1. Stvarna Euharistijska nazočnost



Kod Euharistijskog slavlja nazoči
Osoba Krist –utjelovljena Riječ, koja
je bila na križu raspeta, umrla i koja
je uskrsnula za spasenje svijeta–, na
otajstven, nadnaravan i jedinstven
način. Temelj ove doktrine nalazimo
u samom ustanovljenju Euharistije,
kada je Isus poistovjetio darove koje
je prikazao, sa svojim Tijelom i
svojom Krvlju („ovo je moje Tijelo...
ovo je moja Krv...“, to znači, sa
svojom tjelesnošću nerazdvojivo
ujedinjenom s Riječju, prema tome,
sa svojom cijelom Osobom.

Zasigurno je Isus Krist nazočan na
razne načine u svojoj Crkvi: u svojoj
Riječi, u molitvi vjernika (usp. Mt
18,20), u siromaha, bolesnika,
utamničenika (usp. Mt 25,31-46), u
sakramentima i osobito u osobi
svećenika. Ali, nadasve, nazočan je
pod euharistijskim prilikama (usp. 
KKC, 1373).



Osobitost Kristove euharistijske
prisutnosti nalazi se u činjenici što
Presveti Sakrament sadrži uistinu,
stvarno i suštinski Tijelo i Krv u
zajedništvu s Dušom i Božanstvom
našeg Gospodina Isusa Krista,
istinitog Boga i potpunog Čovjek,
istog onog koji je rođen od Djevice,
umro na Križu i sada sjedi na
nebesima s desne Oca. „Ta se
prisutnost zove 'stvarna' ne u
značenju isključivosti, kao da druge
ne bi bile 'stvarne', već po
izvanrednosti, jer je bitna
(substancijalna) te po noj biva
prisutan čitav Krist, Bog i
čovjek“ (KKC, 1374).

Izraz bitna (substancijalna) nastoji
ukazati na trajnost osobne
prisutnosti Krista u Euharistiji: ona
nije jednostavno neko 'obličje', kadro
'označiti' i poticati sjećanje na Krista,
nazočnog u stvarnosti na drugom
mjestu, u Nebu; niti je jednostavan
'znak', preko kojeg nam se prikazuje



'spasiteljska moć' –milost–, koja
proizlazi od Krista. Euharistija je,
naprotiv, objektivna prisutnost u-
sebi-bivanja (supstancije) Tijela i
Krvi Kristove, to jest, potpune
Ljudskosti –nerazdvojivo sjedinjene s
Božanstvom hipostatičkim
ujedinjenjem–, iako zastrte pod
'prilikama' ili vanjštinom kruha i
vina.

Prema tome, prisutnost istinskog
Tijela i istinske Krvi Kristove u ovom
sakramentu „ne spoznaje se
osjetilima, nego samo vjerom, koja se
oslanja na Božji autoritet“ (KKC,
1381).

Ovo još bolje izražava slijedeća strofa
od Adoro te devote: Visus, tactus,
gustus, in te fallitur ∕ Sed auditu solo
tuto creditur ∕ Credo quidquid dixit
Dei Filius: ∕ Nil hoc verbo Veritatis
verius (Klanjam ti se smjerno: vid i
opip, okus varaju se tu ∕ al za čvrstu
vjeru dosta je što čuh ∕ vjerujem u



svemu Kristu Bogu svom ∕ istine nad
ovom nema istinom).

2. Pretvorba

Istinska, stvarna i substancijalna
prisutnost Krista u Euharistiji
pretpostavlja jednu izvanrednu,
nadnaravnu, jedinstvenu pretvorbu.
Ta pretvorba ima svoj temelj u
samim riječima Gospodina: „Uzmite i
jedite: ovo je Tijelo moje... pijte iz
njega svi, jer ovo je moja Krv novog
saveza...“ (Mt 26,26-28). Ustvari, te
riječi se ostvaruju jedino ako kruh i
vino prestaju biti kruh i vino i
pretvore se u Tijelo i Krv Kristovu,
jer je nemoguće da jedna te ista stvar
može biti istovremeno dva različita
bitka: kruh i Tijelo Kristovo; vino i
Krv Kristova.

U tom pogledu Katekizam katoličke
Crkve podsjeća: „Tridentski Sabor
katoličku vjeru o tome sažimlje
slijedećom izjavom: 'A budući da je
Krist, Otkupitelj naš, o onom što je



pružao pod prilikom kruha rekao da
je zaista njegovo Tijelo, zato je uvijek
u Crkvi Božjoj bilo uvjerenje, što ovaj
sveti Sabor sada ponovno izjavljuje:
po posvećenju kruha i vina zbiva se
pretvorba sve suštine (supstancije)
kruha u suštinu Tijela Krista, našega
Gospodina, i čitave suštine vina u
suštinu njegove Krvi. Tu je pretvorbu
prikladno i u pravom smislu
katolička crkva nazvala 
transupstancijom'“ (KKC, 1376). Ipak
ostaju nepromijenjene vanjštine
kruha i vina, odnosno, 'euharistijske
prilike'.

Premda osjetila istinski utvrđuju
vanjštinu kruha i vina, svjetlo vjere
nam omogućuje prepoznati da što se
stvarno nalazi pod velom
euharistijskih prilika jest suština
Tijela i Krvi Gospodina. Zahvaljujući
nepromjenjivosti sakramentalnih
prilika kruha, smijemo tvrditi da je
Tijelo Kristovo –čitava njegova



Osoba– stvarno prisutna na oltaru, ili
u ciboriju, ili u Svetohraništu.

3. Svojstva euharistijske
prisutnosti

Način Kristove prisutnosti u
Euharistiji je divno otajstvo. Za
katoličku vjeru Isus Krist je u
potpunosti prisutan, sa svojom
proslavljenom tjelesnošću, pod
svakom od euharistijskih prilika, i
sav u svakoj od dijelova proizašlih
dijeljenjem prilika, na način da
lomljenje kruha ne dijeli Krista (usp. 
KKC, 1377)1. Radi se o modalitetu
jedinstvenog prisustva, jer je
nevidljivo i neopipljivo, i osim toga,
trajno, u smislu da, jednom učinjena
posveta, traje čitavo vrijeme dok
opstaju euharistijske prilike.

4. Štovanje Euharistije

Vjera u stvarnu prisutnost Krista u
Euharistiji vodila je Crkvu da
iskazuje kult štovanja (što će reći,



klanjanja), Presvetom Sakramentu,
kako za vrijeme liturgijskog slavlja
svete Mise (zbog toga je određeno da
se spustimo na koljena ili se duboko
poklonimo pred posvećenim
prilikama), tako i nakon misnog
slavlja: čuvajući, s osobitom
pažnjom, posvećene hostije u
Pokaznici (ili Tabernakulu),
pokazujući ih na svečano čašćenje,
noseći ih u procesiji, itd. (usp. KKC,
1378).

Sveta Euharistija se čuva u
Svetohraništu2;

––uglavnom da bi se Sveta Pričest
mogla podijeliti bolesnicima i drugim
vjernicima koji ne mogu nazočiti
Svetoj Misi;

––nadalje,da bi Crkva mogla iskazati
kult klanjanja Bogu Gospodinu
Našem u presvetom Sakramentu
(posebno za vrijeme Izloženosti
Presvete Euharistije, kod Blagoslova s
Presvetim; na Procesiji s Presvetim



Sakramentom kod Svečane Proslave
Tijela i Krvi Kristove, itd.);

––i da bi sevjernici uvijek mogli
klanjati Sakramentalnom Gospodinu
čestim posjetima. U tom smislu Ivan
Pavao II tvrdi: „Crkva i svijet imaju
potrebu za euharistijskim štovanjem.
Isus nas očekuje u ovom Sakramentu
Ljubavi. Ne će za nas biti izgubljeno
vrijeme ako mu pođemo ususret na
klanjanju, na razmatranju punom
vjere i spremnom dati zadovoljštinu
za teške grijehe i zloće svijeta. Neka
nikad ne prestaje naše klanjanje“3;

1Zato, „Sveta Pričest samo pod
prilikom kruha omogućuje da se
primi sav milosni plod
Euharistije“ (KKC, 1390).

2Usp. Pavao VI, Enciklika Misterium
fidei, 56; IVAN PAVAO II, enc. Ecclesia
de Eucharistia, 29; BENEDIKT XVI, Ex.
Ap. Sacramentum caritatis, 66-69;
Kongregacija za Bogoštovlje i



disciplinu Sakramenata, Upute 
Redemptionis Sacramentum, 129-145.

3IVAN PAVAO II, Pismo Dminicae
Cenae, 3.

Postoje velika liturgijska slavlja
(Svečanosti) na kojima se na poseban
način slavi ovo Sveto Otajstvo: Veliki
Četvrtak (sjećanje na ustanovljenje
Euharistije i Svetog Reda) i
svetkovina Tijela i Krvi Kristove
(namijenjena posebno klanjanju i
razmatranju Gospodina u
Euharistiji).

5. Euharistija, Vazmena Gozba
Crkve

5.1. Zašto je Euharistija Vazmena
Gozba Crkve?

„Euharistija je Vazmena Gozba jer
nam Krist, ostvarivši sakramentalno
svoju Pashu [prijelaz s ovog svijeta k
Ocu po svojoj muci, smrti, uskrsnuću
i slavnom Uzašašću 4], prinosi svoje



Tijelo i svoju Krv, prikazane kao
hranu i piće, i sjedinjuje nas sa
sobom u svojoj žrtvi“ (Kompendij,
287).

5.2. Slavlje Euharistije i Pričesti s
Kristom

„Misa jeistodobno i nerazdruživo
žrtveni spomen-čin u kojem se
ovjekovječuje žrtva križa, i sveta
Gozba pričesti Tijelom i Krvlju
Gospodnjom. No, sve je slavlje
euharistijske žrtve usmjereno prema
najdubljem jedinstvu vjernika s
Kristom po pričesti. Pričestiti se znači
primiti samoga Krista koji se prinio
za nas“ (KKC, 1382).

Sveta Pričest, ustanovljena od Krista
(„uzmite i jedite... pijte iz njega
svi...“: Mt 26,26-28; usp. Mk 14,22-24; 
Lk 22,14-20; 1 Kor 11,23-26), oblikuje
dio temeljnog ustrojstva
Euharistijskog slavlja. Samo kad
vjernici prime Krista kao hranu za
život vječni, postiže se punina



značenja, da se Isus učinio hranom
za ljude, te se ispunja spomen
ustanovljen po Njemu5. Zbog toga
Crkva živo preporuča svetu pričest
svim prisutnima kod euharistijskog
slavlja, a koji ispunjavaju potrebne
uvjete, da dostojno prime Presveti
Sakrament6.

5.3. Potreba Svete Pričesti

Kada je Isus obećao Euharistiju, on je
tvrdio da ova hrana nije samo
korisna, već i nužna: ona je uvjet
života za njegove učenike. „Zaista,
zaista kažem vam: ako ne jedete
tijela Sina Čovječjega i ne pijete krvi
njegove, nećete imati života u
sebi!“ (Iv 6,53).

Jesti jeljudska potreba. I, kao što
prirodna hrana održava čovjeka na
životu i daje mu snagu da može
putovati kroz ovaj svijet, isto tako
Euharistija održava kod kršćanina
život u Kristu, život primljen na
krštenju, i snaži ga da bude vjeran



Gospodinu na ovoj zemlji, dok ne
stigne u Dom Očev. Crkveni Oci
smatrali su kruh i vodu koje je Anđeo
prikazao proroku Iliji kao uzorak
Euharistije (usp. 1 Kr 19, 1-8): nakon
što je primio dar, a bio je iscrpljen,
povrati mu se snaga i bude sposoban
vršiti poslanje Božje.

Pričest, prema tome, nije stvar koja
se može proizvoljno dodati
kršćanskom životu; ona nije
potrebna samo za neke posebno
obvezne vjernike u poslanju Crkve,
nego je vitalno potrebna svima:
živjeti u Kristu i širiti njegovo
Evanđelje, može samo onaj koji se
hrani samim životom Krista.

Željaza primanjem Svete Pričesti
morala bi biti u kršćana uvijek
prisutna, kao što treba stalno
postojati volja za postizanjem
posljednjeg cilja našeg života. Ova 
želja da se primi Pričest, izrazito ili



barem prešutno, bitna je za
postizanje spasenja.

Nadalje, primanje stvarne Pričesti je
potrebno, u skladu s crkvenom 
zapovijedi, za sve kršćane koji se
služe razumom: „Crkva obvezuje
vjernike (...) da Euharistiju prime
najmanje jedanput godišnje, po
mogućnosti u vazmenom vremenu
pripravljeni sakramentom
Pomirenja“ (KKC, 1389). Ova crkvena
zapovijed nije više od minimuma,
koji nije uvijek dostatan za razvitak
autentičnog kršćanskog života. Zato
ista Crkva, „ipak živo preporučuje
vjernicima da svetu Euharistiju
primaju u nedjelje i svetkovine, ili još
češće, pa i svakog dana“ (KKC, 1389).

6 Usp. RIMSKI MISAL, Institutio
generalis, 80; IVAN PAVAO II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia, 16;
KONGREGACIJA ZA BOGOŠTOVLJE I
DISCIPLINU SAKRAMENATA, Uputa 



Redemptionis Sacramentum, 81-83;
88-89.

5.4. Službenik Svete Pričesti

Redovitislužbenik Svete Pričesti je
biskup, svećenik i đakon7.
Izvanredan službenik je akolit8.
Izvanredni službenici za dijeljenje
pričesti mogu biti drugi vjernici koje
je mjesni Ordinarij ovlastio za
dijeljenje Euharistije, kada se ocijeni
da je to potrebno u pastoralne svrhe
vjernika u odsutnosti svećenika, a
đakon ili akolit nisu na
raspolaganju9.

„Nije dopuštenoda vjernici uzimaju
posvećenu hostiju, niti posvećen
kalež 'za sebe same, još manje da si
dodaju iz ruke u ruku'“10. Stoga je
prikladno uzeti u obzir da je
Euharistija dar Božji čovjeku; zato se
pod normalnim uvjetima trebati
razlikovati, prilikom dijeljenja
Euharistije, službenika koji dijeli Dar,
prikazan po samom Kristu, i osobe



koja ga prima sa zahvalnošću, u vjeri
i u ljubavi.

5.5. Priprema za primanje Svete
Pričesti

Priprema duše

Za dostojnopričešćivanje potrebno je
biti u milosti Božjoj. „Zato tko god
nedostojno jede ovaj kruh ili
nedostojno pije ovaj kalež Gospodnji,
bit će odgovoran za tijelo i krv
Gospodnju. Neka svatko ispita samog
sebe te onda jede od kruha i pije iz
kaleža, jer tko jede i pije, osudu svoju
jede i pije ako u tome ne razabire
Tijelo“ (1 Kor 11, 27-29). Prema tome,
nitko ne smije pristupiti Presvetoj
Euharistiji svjestan smrtnoga grijeha,
a da prethodno, skrušen ne pristupi
sakramentu pokore (usp. KKC,1385).

7Usp. KKP, KAN. 910; rimski misal, 
Instituto generalis, 92-94.



8Usp. CIC, KAN, 910 § 2; rimski misal, 
Instituto generalis, 98;
KONGREGACIJA ZA BOGOŠTOVLJE I
DISCIPLINU SAKRAMENATA, Upute 
Redemptionis Sacramentum, 154-160.

9Usp. CIC, can. 910 § 2, i kan. 230 § 3;
RIMSKI MISAL, Instituto generalis,
100 i 162; KONGREGACIJA ZA
BOGOŠTOVLJE I DISCIPLINU
SAKRAMENATA, Upute Redemptionis
Sacramentum, 88.

10KONGREGACIJA ZA BOGOŠTOVLJE I
ZA DISCIPLINU SAKRAMENATA,
Upute Redemptionis Sacramentum,
94; usp. RIMSKI MISAL, Institutio
generalis, 160.

Za plodonosnu pričest se traži, osim
biti u milosti Božjoj, imati živu želju
primiti Gospodina s najvećom
mogućom pobožnošću; priprava
(dalja i bliža); povlačenje u samoću;
djela ljubavi i zadovoljštine,
klanjanja, poniznosti, zahvale, itd.



Spremnosti tijela

Nutarnja smjernost pred Svetom
Euharistijom mora se odražavati
također u spremnosti tijela. Crkva
propisuje da treba biti natašte. Za
vjernike rimskog obreda natašte
znači suzdržavanje od jela i pića
(osim vode ili lijekova) sat vremena
prije pričesti11. Također treba
nastojati biti čist, odgovarajuće
odjeven, imati držanje dubokog
štovanja koje izražava ljubav prema
Gospodinu, nazočnom u Presvetom
Sakramentu, itd. (Usp. KKC, 1387).

Tradicionalninačin primanja Svete
Pričesti u rimskom obredu –plod
vjere, ljubavi i višestoljetne
pobožnosti Crkve– je na koljenima i
na usta. Razlozi koji su dali mjesta
ovom pobožnom i najstarijem
običaju posve su opravdani. Također
se može pričešćivati stojeći i, u nekim
župama u svijetu je dopušteno –



nikada određeno– primati pričest na
ruku12.

5.6. Životna dob i priprema za prvu
Pričest

Sakramentalna pričest je crkvenim
propisom vezana za moć
razumijevanja tog čina. Prikladna je
što bolja priprava i ne odlaganje Prve
Pričesti djece: „Pustite dječicu k
meni; nemojte im priječiti, jer
takvima pripada kraljevstvo
Božje“ (Mk 10,14)13.

Da bi semogla primiti prva Pričest,
potrebno je da dijete, prema svojem
prosuđivanju, ima spoznaju, o
otajstvenim načelima vjere, i da zna
razlikovati euharistijski Kruh od
svagdanjeg kruha. „Roditelji na
prvom mjestu, te koji ih zamjenjuju,
kao i župnik, dužni su se pobrinuti
da se djeca koja su došla u godine
rasuđivanja primjereno priprave i,
uz prethodnu sakramentalnu



ispovijed, hrane što prije ovom
božanskom hranom“14.

11Usp. CIC, kan. 919 § 1.

12Usp.IVAN PAVAO II, Pismo 
Dominicae Cenae, 11; RIMSKI MISAL, 
Institutio generalis, 161;
KONGREGACIJA ZA BOGOŠTOVLJE I
DISCIPLINU SAKRAMENATA, Upute 
Redemptionis Sacramentum, 92.

13Usp. SV. PIO X, Dekret Quam
singulsri, I: DS 3530; CIC, kan.
913-914; KONGREGACIJA ZA
BOGOŠTOVLJE I DISCIPLINU
SAKRAMENATA, Upute Redemptionis
Sacramentum, 87.

5.7. Učinci Svete Pričesti

Što hranačini u tijelu za dobrobit
fizičkog života, to u duši čini
Euharistija na najuzvišeniji način, na
dobro duhovnog života. Ali dok se
hrana pretvara u našu tjelesnu
bitnost, kod primanja Svete Pričesti,



mi se pretvaramo u Krista: „Ne ćeš
me ti pretvoriti u sebe, kao hrana u
tvoje tijelo, nego ćeš se ti promijeniti
u Mene“15. Po Euharistiji novi život u
Kristu, započet u vjerniku krštenjem
(usp. Rim 6,3-4; Gal 3,27-28), može se
učvrstiti i razviti do postizanja
punine (usp. Ef 4,13), dopuštajući
kršćaninu ostvariti ideal kako reče
sv. Pavao: „Živim, ali ne više ja, nego
Krist živi u meni“ (Gal 2,20)16.

Utoliko nas Euharistija suobličuje s
Kristom, čini nas sudionikom bitka i
Sinova poslanja, poistovjećuje nas sa
svojim nakanama i čuvstvima, daje
nam snage, da ljubimo kao što to
Krist od nas traži (usp. Iv 13,34-35),
da zapalimo sve ljude našeg vremena
vatrom božanske ljubavi koju je On
donio na zemlju (usp. Lk 12,49). Sve
se ovo mora doista manifestirati u
našem životu: „Ako smo bili
obnovljeni primanjem tijela
Gospodnjeg, to moramo pokazati
djelima. Da naše riječi budu istinite,



jasne, prikladne; koje znaju tješiti i
pomagati, koje znaju, nadasve,
drugima donijeti svjetlo Božje. Da
naše djelovanje bude dosljedno,
učinkovito, pouzdano: da imaju taj 
bonus odor Christi ( 2 Kor 2,15),
ugodan miris Krista, jer podsjećaju
kako se treba vladati i živjeti“17.

Bog, poSvetoj Pričesti, umnaža milost
i kreposti, oprašta lake grijehe i
vremenske kazne, čuva od teških
grijeha i udjeljuje postojanost u
dobru: jednom riječju, tješnje
sjedinjuje s Njim (usp. KKC,
1394-1395). Ali Euharistija nije
ustanovljena za oprost teških grijeha;
to je svojstveno sakramentu
Pomirenja (usp. KKC, 1395).

Euharistijastvara jedinstvo svih
kršćanskih vjernika u Gospodinu, tj.,
jedinstvo Crkve, Mističnog Tijela
Kristova (usp. KKC, 1396).

Euharistijaje zalog ili jamstvo buduće
slave, tj., uskrsnuća i vječnoga i



sretna života s Bogom, Trojedinim, s
Anđelima i svim svetima: „Budući da
je Krist prešao s ovoga svijeta k Ocu,
u Euharistiji nam daje zalog buduće
slave kod Njega: sudjelovanje u
Svetoj Žrtvi poistovjećuje nas s
njegovim Srcem, podupire nam
snage na putu života, budi čežnju za
životom vječnim i već sada nas
sjedinjuje s nebeskom Crkvom, s
Blaženom Djevicom Marijom i svima
svetima» (KKC, 1419).

Ángel García Ibáñez

Osnovna Bibliografija

Katekizam Katoličke Crkve,
1373-1405.

IVAN PAVAO II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, 15; 21-25;
34-46.

BENEDIKT XVI, Ex.Ap. Sacramentum
caritatis, 22-II-2007, 14-15; 30-32;
66-69.



KONGREGACIJA ZA BOGOŠTOVLJE I
DISCIPLINU SAKRAMENATA, Upute 
Redemptionis Sacramentum, 25-
III-2004, 80-107; 129-145; 146-160.

Preporučena literatura

SV. JOSEMARİA, Homilija Na blagdan
Tijelova, u Susret s Kristom, 150-161.

J.RATZINGER, Euharistija središte
života. Bog nam je blizu, Edicep,
Valencia 2003, 11-27; 81-102; 103-128.

J.ECHEVARRİA, Euharistija i
kršćanski život, Rialp, Madrid 2995,
17-47; 81-116; 117-151.

J.R. VILLAR – F.M. AROCENA – L.
TOUZE, Eucaristía, u C. IZQUIERDO
(dir.), Teološki riječnik, Eunsa,
Pamplona 2006, 360-361;366-370.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-21-euharistija-iii/
(28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-21-euharistija-iii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-21-euharistija-iii/

	TEMA 21. Euharistija (III)

