
opusdei.org

Tema 20: Sakramenti

Sakramenti su djelotvorni
znakovi Milosti. Posvećujuća
milost je trajna i nadnaravna
dispozicija koja usavršava dušu
kako bi bila sposobna živjeti s
Bogom. Sedam sakramenata
odgovara svim etapama i
važnim trenucima kršćanskoga
života: oni omogućuju rađanje i
rast, ozdravljenje i poslanje
vjerskoga života kršćana.
Sakramenti tvore uređenu
cjelinu u kojoj Euharistija
zauzima središnje mjesto,
budući da je u njoj sami Autor
sakramenata.



20.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

„Sav se liturgijski život Crkve kreće
oko euharistijske žrtve i sakramenata.
U Crkvi ima sedam sakramenata: krst,
potvrda ili krizma, euharistija,
pokora, bolesničko pomazanje, sveti
red, ženidba“.1

Vazmeno otajstvo i sakramenti

Kristovo uskrsnuće čini jedinstvo s
njegovom smrti na križu. Kao što je
Isusovom mukom i smrću Bog
uklonio grijeh i pomirio svijet sa
sobom, tako je i Isusovim
uskrsnućem Bog darovao ljudima
novi život, život budućeg svijeta. Po
daru Duha Svetoga Gospodin nas čini
sudionicima toga novog života
njegova uskrsnuća. Dakle, vazmeno
otajstvo je središnji element naše

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-20-sakramenti?si=c5f6c4a176ef483a9fcd3ea803729cfe&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


vjere. Ono predstavlja prvu objavu
svakog apostola: "Isus Krist te voli,
dao je svoj život da te spasi, a sada je
živ uz tebe svaki dan, da te
prosvijetli, ojača, oslobodi".2 Ovo je
prva i glavna objava, ona koju se
mora čuti na različite načine i ona
koja se uvijek iznova mora
objavljivati na ovaj ili onaj način.

Ovo djelo spasenja koje naviještamo
nije potisnuto u prošlost, jer „kad je
došao njegov Čas, on proživljuje
jedinstveni povijesni događaj koji ne
prolazi: Isus umire, biva pokopan,
uskrsava od mrtvih i sjeda s desne
Ocu jednom zauvijek (Rim 6, 10; Heb
7, 27; 9, 12). To je zbiljski događaj,
koji se dogodio u našoj povijesti, ali i
jedinstven: svi drugi povijesni
događaji zbivaju se jedanput i
prolaze, tonući u prošlost. Kristovo
vazmeno otajstvo, naprotiv, ne može
ostati samo u prošlosti, jer on je
svojom smrću uništio smrt, i zato sve
što Krist jest, i sve što je učinio i



pretrpio za sve ljude, ima udjela u
božanskoj vječnosti te obuhvaća sva
vremena i u njima se uprisutnjuje.
Događaj Križa i Uskrsnuća ostaje i
sve privlači k Životu“.3

Pritom, vazmeno je otajstvo toliko
značajno da se Isus Krist vratio Ocu
„tek nakon što nam je ostavio
sredstvo po kojem ćemo u tome
sudjelovati, kao kad bismo bili
prisutni. Tako svaki vjernik može na
njoj sudjelovati te iz nje trajno crpiti
plodove“.4 To sredstvo je sveta
liturgija: osobito euharistijska žrtva i
sakramenti.5

Kao što podsjeća Katekizam Katoličke
Crkve: „Krist koji »sjedi s desne Ocu«
i izlijeva Duha Svetoga u svoje tijelo
koje je Crkva, sada djeluje po
sakramentima koje je ustanovio za
priopćivanje svoje milosti“.6

Sakramenti su: „kao sile koje izlaze iz
uvijek živog i oživljujućeg Kristova
tijela, i kao čini Duha Svetoga koji



djeluje u njegovu tijelu, koje je Crkva,
sakramenti su »Božja remek-djela« u
novom i vječnom savezu“.7

Crkva u svojoj liturgiji naviješta i
slavi Kristovo otajstvo kako bi
vjernici po njemu živjeli i svjedočili
ga u svijetu. „Od prve jeruzalemske
zajednice sve do Paruzije, Crkve
Božje, vjerne apostolskoj vjeri, na
svakome mjestu, slave isto vazmeno
otajstvo. Otajstvo što se u liturgiji
slavi jedno je, ali su oblici kojima se
ono slavi različiti“.8

Neistraživo bogatstvo Kristova
Otajstva je takvo da mu nijedna
liturgijska predaja ne može iscrpiti
izražajnost. Povijest nastanka i
razvoja tih obreda svjedoči o
njihovoj zapanjujućoj
komplementarnosti9. Dotičući se
slavlja svakoga od sakramenata,
možemo vidjeti kako su: „Crkve istog
geografskog i kulturnog prostora
razvile slavlje Kristova otajstva s



posebnim izričajima, obilježenima
njihovom kulturom“.10

Narav sakramenata

„U Crkvi ima sedam sakramenata:
krst, potvrda ili krizma, euharistija,
pokora, bolesničko pomazanje, sveti
red, ženidba“.11 „Sedam sakramenata
tiču se svih razdoblja i važnih
trenutaka u kršćanskom životu: po
njima se vjerski život kršćana rađa i
raste, ozdravlja i prima poslanje.“12

Oni tvore uređenu cjelinu u kojoj
Euharistija zauzima središnje mjesto
budući da je u njoj sam Autor
sakramenata.13

Katekizam Katoličke Crkve nudi
definiciju sakramenata: „Sakramenti
su djelotvorni znakovi milosti,
ustanovljeni od Krista i povjereni
Crkvi, po kojima nam se podjeljuje
božanski život. Vidljivi obredi kojima
se sakramenti slave označuju i
ostvaruju milosti vlastite svakomu od
njih“ .14 Prema tome, „sakramenti su



osjetilni znakovi (riječi i čini),
dostupni našem sadašnjem ljudskom
rodu“.15

Ako se zapitamo, čega su sakramenti
znak?, možemo ustvrditi da su oni
znak tri elementa: posvećujućeg
uzroka, a to je Kristova smrt i
Uskrsnuće; posvećujućeg učinka ili
milosti; i svrhe posvećenja, što je
vječna slava. „Sakrament je znak koji
obnavlja spomen onoga što je prošlo,
tj. muke Kristove; koji pokazuje ono
što se događa u nama po muci
Kristovoj, tj. milost; koji proriče,
pretkazuje buduću slavu“.16

Sakramentalni znak, karakterističan
za svaki sakrament, čine materijalni
elementi - voda, ulje, kruh, vino - i
ljudske geste - ablucija, pomazanje,
polaganje ruku itd., koje se nazivaju 
materijom; ali i riječi koje izgovara
služitelj sakramenta, a koje su forma.
Prema Katekizmu, „svako
sakramentalno slavlje susret je



sinova Božjih s njihovim Ocem, u
Kristu i u Duhu Svetom, a taj se
susret zbiva kao dijalog, pomoću čina
i riječi“.17

Nadalje, u liturgiji sakramenata
postoji nepromjenjivi dio (ono što je
sam Krist ustanovio o
sakramentalnom znaku) te dijelovi
koje Crkva može mijenjati, za dobro
vjernika i većeg štovanja
sakramenata, prilagođavajući ih
okolnostima mjesta i vremena. Treba
zapamtiti da se „nijedan
sakramentalni obred ne može
mijenjati ni podešavati po volji
službenika ili zajednice. Čak ni
vrhovna crkvena vlast ne može
mijenjati liturgiju po svojoj volji,
nego samo u poslušnosti vjere i u
religioznom poštovanju otajstva
liturgije“.18

Sakramenti i milost

„Milost je naklonost, ničim zaslužena
pomoć koju nam Bog pruža da bismo



odgovorili njegovu pozivu: da
postanemo sinovi i kćeri Božje (usp.
Iv 1, 12-18), posinci, (usp. Rim 8,
14-17), sudionici božanske naravi (2
Pt. 1, 3-4) i života vječnoga (usp. Iv
17,3). Milost je sudjelovanje u
Božjemu životu; ona nas uvodi u
intimnost trojstvenoga života. Po
krštenju kršćanin sudjeluje u milosti
Krista koji je Glava svoga Tijela. Kao
„posinak“ i on može Boga nazivati
»Ocem«, u jedinstvu sa Sinom
jedinorođenim“.19 Tako smo mi
kršteni „prešli iz smrti u život”, s
udaljenosti od Boga na milost
opravdanja, na božansko sinovstvo.
Mi smo djeca Božja vrlo ljubljena
snagom Kristova vazmenog otajstva,
njegove smrti i njegova uskrsnuća.

Milost koju primamo „je nezaslužen
dar kojim nam Bog dariva svoj život,
što nam ga u dušu ulijeva Duh Sveti
da je ozdravi od grijeha i posveti. To
je posvetna (posvećujuća) ili
pobožanstvenjujuća milost, koju



primamo na krštenju“.20 Prema 
Katekizmu, „posvetna milost je stalan
dar, postojano i nadnaravno stanje
što usavršuje dušu osposobljujući je
da živi s Bogom i djeluje po njegovoj
ljubavi“.21

Svi sakramenti daju posvećujuću
milost onima koji ne stvaraju
prepreku. Ova milost je „dar Duha
koji nas čini pravednima i
posvećuje“.22 Nadalje, sakramenti
daju sakramentalnu milost, koja je
milost „vlastita svakom
sakramentu“23: određena božanska
pomoć da se postigne svrha tog
sakramenta.

Ne primamo samo posvećujuću
milost, nego i samog Duha Svetoga;
zapravo, „milost je nadasve i
poglavito dar Duha koji nas čini
pravednima i posvećuje“24. Tako
možemo reći da „po sakramentima
Crkve članovima svoga Tijela Krist
priopćuje svoga Svetoga Duha



Posvetitelja“.25 Plod je
sakramentalnog života to da Duh
posinaštva pobožanstvenjuje
vjernike, životno ih sjedinjujući s
jedinim Sinom, Spasiteljem.26

Tri sakramenta: krst, potvrda i sveti
red, osim milosti, podjeljuju
sakramentalni biljeg ili »pečat« po
kojemu kršćanin sudjeluje u Kristovu
svećeništvu i pripada Crkvi prema
različitim stanjima i službama. To je
suobličenje s Kristom i s Crkvom,
ostvareno po Duhu, neizbrisivo; u
kršćaninu ostaje zauvijek kao
pozitivno raspoloženje za milost, kao
obećanje i jamstvo božanske zaštite i
kao poziv na bogoštovlje i služenje
Crkvi. Ti se sakramenti stoga ne
mogu ponoviti.27

Sakramenti koje je Krist povjerio
svojoj Crkvi potrebni su, barem želja
za njima, u svrhu spasenja,
postizanja posvećujuće milosti te



nijedan od njih nije suvišan, iako
nisu svi potrebni svakom čovjeku.

Učinkovitost sakramenata

Sakramenti „su učinkoviti jer u njima
djeluje sam Krist: on krsti, on u
sakramentima djeluje da udijeli
milost koju sakrament označuje“.28

Zapravo, „milost koju označuju,
sakramenti djelotvorno ostvaruju
Kristovim djelovanjem i snagom
Duha Svetoga“29. Sakramentalni
učinak ostvaruje se ex opere operato
(samim izvođenjem sakramentalnog
znaka). To jest, sakrament ne djeluje
po pravednosti čovjeka koji ga daje
ili koji ga prima, nego po Božjoj
snazi. Prema tome, „kad se koji
sakrament slavi u skladu s nakanom
Crkve, u njemu i po njemu djeluje
moć Krista i njegova Duha, neovisno
o osobnoj svetosti službenika“30.

Osoba koja dijeli sakrament stavlja se
u službu Krista i Crkve te se zbog
toga naziva službenikom



sakramenta. To ne može biti bilo koji
vjeran kršćanin, nego mu je obično
potrebna posebna konfiguracija sa
Kristom Svećenikom koju daje
sakrament reda.

Učinkovitost sakramenata dolazi od
samoga Krista koji u njima djeluje.
„Ipak, plodovi sakramenata ovise i o
raspoloženju onoga koji ih prima“31.
Što bolje raspolaže vjerom,
obraćenjem srca i prianjanjem uz
Božju volju, to su obilniji učinci
milosti koju prima.

„Sveta Majka Crkva ustanovila je
blagoslovine. To su sveti znakovi,
nalik sakramentima, kojima se
označuju i molitvom Crkve postižu
nadasve duhovni učinci. Njima se
ljudi pripremaju da prime glavni
učinak sakramenata i bivaju
posvećene razne zgode života.
Blagoslovine ne podjeljuju milost
Duha Svetoga na način kao
sakramenti, nego po molitvi Crkve



pripravljaju za primanje milosti i
raspolažu za suradnju s njome“32

(Katekizam, 1670). Među
sakramentalima najprije se
pojavljuju blagoslovi (ljudi, stola,
predmeta, mjesta).

Osnovna literatura

Drugi Vatikanski sabor, 
Sacrosanctum Concilium, br. 5-7.

Ivan Pavao II., Ecclesia de
Eucharistia, br. 2-5.

Katekizam Katoličke Crkve, br.
1066-1098, 1113-1143, 1200-1211 i
1667-1671.

[1] Katekizam Katoličke Crkve, 1113.



[2] Papa Franjo, Evangelii Gaudium,
164.

[3] KKC, 1085.

[4] Sveti Ivan Pavao II, Ecclesia de
Eucharistia, 11.

[5] Usp. Drugi vatikanski koncil, 
Sacrosanctum Concilium, 6.

[6] KKC, 1084.

[7] KKC, 1116.

[8] KKC, 1200.

[9] Usp. KKC, 1201.

[10] KKC, 1202.

[11] KKC, 1113.

[12] KKC, 1210.

[13] Usp. KKC, 1211.

[14] KKC, 1131.



[15] KKC, 1084.

[16] Sveti Toma Akvinski, S.T, III, q. 60,
a.3; usp. KKC, 1130.

[17] KKC, 1153.

[18] KKC, 1125.

[19] KKC, 1996-1197.

[20] KKC, 1999.

[21] KKC, 2000.

[22] KKC, 2003.

[23] KKC, 1129.

[24] KKC, 2003.

[25] KKC, 739.

[26] Usp. KKC, 1129.

[27] Usp. KKC, 1121.

[28] KKC, 1127.



[29] KKC, 1997.

[30] KKC, 1128.

[31] Idem.

[32] KKC, 1670.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-20-sakramenti/
(11.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-20-sakramenti/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-20-sakramenti/

	Tema 20: Sakramenti
	Osnovna literatura


