
opusdei.org

TEMA 20. Euharistija
(II)

Sveta Misa je žrtva, jer
prikazuje u današnjem
liturgijskom slavlju Crkve,
jedinu žrtvu našega otkupljenja,
jer je njezin spomen i
primjenjuje svoj plod.

12.12.2012.

1. Žrtvena dimenzija Svete Mise

1.1. U kojem je smislu Sveta Misa
žrtva?



Sveta Misa je žrtva u svojstvenom i
jedinstvenom smislu riječi, “nova" u
odnosu na žrtve prirodnih religija i
obrednih religija Staroga Zavjeta:
Sveta Misa je žrtva, jer prikazuje u
današnjem liturgijskom slavlju
Crkve, jedinu žrtvu našega
otkupljenja, jer je njezin spomen i
primjenjuje svoj plod (usp. 
Katekizam Katoličke crkve,
1362-1367).

Svaki putkad Crkva slavi Euharistiju
pozvana je da prihvati dar koji joj
Krist prikazuje, i prema tome, da
sudjeluje u žrtvi svoga Gospodina,
prikazujući se s Njime Ocu za spas
svijeta. Stoga se može tvrditi da je
Sveta Misa žrtva Krista i Crkve.

Pogledajmo malo bolje ove vidove
Euharistijskog Otajstva

1.2. Euharistija, sakramentalna
nazočnost otkupiteljske žrtve Isusa
Krista



Kakosmo upravo kazali, Sveta Misa je
istinska i svojstvena žrtva po svojoj
neposrednoj vezi –sakramentalne
istovjetnosti– s jedinstvenom,
savršenom i presudnom žrtvom
Križa1. Ovaj odnos je ustanovljen od
Isusa Krista na Posljednjoj Večeri,
kada je Apostolima predao, pod
prilikama kruha i vina, svoje
prikazano Tijelo u žrtvi i svoju
prolivenu Krv na otpuštenje grijeha,
anticipirajući u spomen obredu, što
se povijesno dogodilo nešto kasnije,
na Golgoti. Od tada Crkva, pod
vodstvom i snagom Duha Svetoga, ne
prestaje izvršavati zapovijed
ponavljanja, koju je Isus dao svojim
učenicima: „Ovo činite meni na
spomen (da podsjeća na mene)“ (Lk
22,19; 1Kor 11,24-25). Na ovaj način
'naviješta' (uprisutnjuje riječju
sakrament) 'smrt Gospodnju' (t.j.,
svoju žrtvu: usp. Ef 5,2; Heb 9,26),
'dok on ne dođe' (dakle, svoje
uskrsnuće i slavno uzašašće) (usp. 1 
Kor 11,26).



Ovonaviještanje, ovo sakramentalno
proglašenje Gospodinovog Uskršnjeg
Otajstva, je od važnog značenja, jer
ne samo da se predstavlja u znaku ili
u liku otkupiteljska žrtva Kristova,
nego se istinski i uprisutnjuje:
uprisutnjuje se njegova Osoba i
komemorativni spasonosni događaj. 
Katekizam Katoličke Crkve to
izražava na slijedeći način:
„Euharistija je spomen Kristova
Vazma, sakramentalno uprisutnjuje i
prinos njegove jednicate žrtve u
bogoštovlju Crkve koja je njegovo
Tijelo“ (KKC, 1362).

Zbog toga, kada Crkva slavi
Euharistiju posvećenjem kruha i vina
u Tijelo i Krv Kristovu, uprisutnjuje
se ista Žrtva na Golgoti, sada
proslavljena; isti Svećenik Isus Krist;
isti čin žrtvenog prinosa (prvobitni
prinos Križa) nerazdvojivo ujedinjen
s Kristovom sakramentalnom
prisutnošću; prinos suvremen uvijek
u uskrsnulom i proslavljenom



Kristu2. Mijenja se jedino vanjsko
očitovanje ove predaje: na Kalvariji
posredstvom muke i smrti na Križu;
na Misi kroz spomen-sakrament:
dvostruko posvećenje kruha i vina
vezano uz Euharistijsku usrdnu
molitvu (sakramentalna slika
prinošenja žrtve Križa)3.

U zaključku: Posljednja Večera,
Kalvarijska žrtva i Euharistija su
usko povezane: Posljednja Večera
bila je sakramentalna anticipacija
žrtve na Križu; Euharistija, koju je
tada ustanovio Isus Krist, traje kroz
vjekove tamo gdje se slavi
sakramentalno jedinstvena
otkupiteljska žrtva Gospodinova, da
bi sve generacije mogle stupiti u
dodir s Kristom i primiti spasenje
koje On daje čitavom svijetu4.

1.3. Euharistija, žrtva Krista i Crkve

Sveta Misaje žrtva Krista i Crkve, jer
svaki put kada se slavi Euharistijsko
Otajstvo, Crkva ima udjela u žrtvi



Gospodinovoj, ulazeći u zajedništvo s
Njim –svojim žrtvenim
prikazivanjem Ocu– i s dobrima
spasenja koje nam je on pribavio.
Čitava Crkva prikazuje i prikazana je
u Kristu Ocu po Duhu Svetom. To
tako potvrđuje živa crkvena predaja,
kako u liturgijskim tekstovima tako u
poučavanjima Otaca i Učiteljstva5.
Temelj ove doktrine se nalazi na
počelu ujedinjenja i suradnje između
Krista i udova njegova Tijela, jasno
iznijeto na II Vatikanskom Koncilu:
„U ovo toliko značajno djelo, kojim je
Bog savršeno proslavljen i ljudi
posvećeni, Krist združuje sa sobom
svoju ljubljenu Zaručnicu Crkvu“6.

Crkva prinosi žrtvu s Kristom

SudjelovanjeCrkve –Naroda Božjeg,
hijerarhijski ustrojenog– u
prikazivanju euharistijske žrtve
ovlašteno je Isusovom zapovijedi:
„ovo činite meni na spomen (kao moj
spomen)“ i odražava se u liturgijskoj



formuli „memores...offerimus... (tibi
Pater)... dajući hvalu... ovu žrtvu“,
često korištena u usrdnoj
Euharistijskoj Molitvi Stare Crkve7,
kao i sada u suvremenim
Euharistijskim molitvama8.

Kao štosvjedoče euharistijski
liturgijski spisi, vjernici nisu obični
promatrači bogoštovnog čina koji je
obavio svećenik; svi oni mogu i
trebaju sudjelovati u prinosu
euharistijske žrtve, jer su snagom
krštenja bili pridruženi Kristu i
oblikuju dio „roda izabranog,
kraljevskog svećenstva, svetoga
puka, Naroda stečenog da naviješta
silna djela Onoga koji ga iz tame
pozva k divnom svjetlu
svojemu“ (1Pt 2,9); to će reći novog
Božjeg Naroda u Kristu, koji je On
sam ponovno združio oko sebe, da s
jednog kraja zemlje do drugog
prinosi svojem imenu savršenu žrtvu
(usp.Mal 1, 10-11). Vjernici ne
prikazuju samo duhovno bogoštovlje



prinosa vlastitih djela i cijelog svog
bitka, već i –u Kristu i s Kristom–
Žrtvu čistu, svetu i neokaljanu. Sve
ovo prinosi služba općeg svećenstva
vjernika u Euharistiji.

Izmeđuprikazanja Crkve i onog
Kristovog nema uspoređivanja bez
istovjetnosti. Vjernici ne prikazuju
drukčiju žrtvu od one Kristove, jer
sjedinjenjem s Njime omogućuju da
svojem prikazivanju pridruži i
prikazivanje Crkve, tako da prikaz
Crkve postaje isti prikaz Krista. I On,
Isus Krist, je taj koji prikazuje
duhovnu žrtvu vjernika, suobličenu s
njegovom. Odnos među ovim dvjema
vidovima ne može se okarakterizirati
ni kao postavljanje jedno uz drugo,
niti kao slijed, već kao prisutnost
jednog u drugom.

Crkva se prikazuje s Kristom

Crkva, u jedinstvu s Kristom, ne
prikazuje samo euharistijsku žrtvu,
nego i sebe prikazuje u Njemu, jer



kao što je Tijelo, i Zaručnica je
nerazdvojivo pridružena svojoj Glavi
i svojem Zaručniku.

UčenjeOtaca je posve jasno u odnosu
na ovo. Za sv. Ciprijana, Prikazana
Crkva (nevidljiva žrtva vjernika) je
predstavljena liturgijskim
prikazivanjem darova kruha i vina
pomiješanog s nekoliko kapi vode,
kao materija Žrtve Oltara9.

Za sv. Augustinaje jasno da je u Žrtvi
Oltara cijela Crkva prikazana sa
svojim Gospodinom, i da se to
manifestira u samom
sakramentalnom slavlju: „Ovaj grad,
potpuno otkupljen, to jest, zajednica i
društvo svetih, prikazana je Bogu
kao sveopća žrtva po Velikom
Svećeniku koji se, poput roba,
žrtvovao za nas u svojoj muci, da
učini od nas tijelo tako slavne
Glave... Slična je žrtva kršćana: 'tako
smo mi, mnogi, jedno Tijelo u
Kristu' (Rim 12,5). Crkva slavi ovo



otajstvo u sakramentu oltara, dobro
znanom vjernicima, gdje se vidi da se
u onom što ona prikazuje, prikazuje
sama sebi“10. Za sv. Grgura Velikog je
slavljenje Euharistije poticaj da
oponašamo Gospodinov primjer,
prikazujući naš život Ocu kao što je
to učinio Isus; na ovaj način nam
dolazi spasenje koje proizlazi od
Križa Gospodnjega: „Potrebno je da,
kada slavimo ovu euharistijsku
žrtvu, prikazujemo sebe Bogu
skrušena srca, jer koji slavimo
otajstva muke Gospodnje moramo se
povoditi za onim što činimo. I hostija
će zauzeti naše mjesto pred Bogom
onda, ako mi učinimo hostije od
samih sebe“11.

Sama euharistijskaliturgija ne
izostavlja istaknuti sudioništvo
Crkve, djelovanjem Duha Svetoga, u
Kristovoj žrtvi: „Upravi svoj pogled
na prikaz tvoje Crkve, i prepoznaj u
njoj Žrtvu po čijem prinosu dopuštaš
da zadobijemo tvoje prijateljstvo, i



okrijepljeni Tijelom i Krvlju tvoga
Sina te ispunjeni Duhom Svetim,
oblikujemo u Kristu jedno Tijelo i
jedan Duh. Da nas On preoblikuje u
stalan prinos...“12. Slično se moli u
Euharistijskoj molitvi IV: „Pogledaj,
Gospodine, na žrtvu koju ti sam
pripravi Crkvi svojoj i dobrostivo daj
da svi pričesnici ovog jednog kruha i
kaleža, Duhom Svetim sabrani u
jedno tijelo, u Kristu postanu živa
žrtva na hvalu slave tvoje“.

Sudjelovanjevjernika, sastoji se prije
svega u unutarnjem sjedinjenju s
Kristovom žrtvom, uprisutnjeno nad
oltarom, zahvaljujući službi
svećenika. Nikako se ne može kazati
da vjernici 'koncelebriraju' sa
svećenikom13, budući da samo
svećenik vrši službu u osobi Glave
Kristove. Ali koji se okupljaju
žrtvenom slavlju u zajedničkom su
svećenstvu, primljenom po krštenju.
Ovo nutarnje sudioništvo se mora
odraziti vanjskim sudjelovanjem: u



pričesti (u stanju milosti), u
odgovorima i u molitvama koje
vjernici mole sa svećenikom; u
držanju tijela; i povremeno,
sudjelujući u nekim obredima, kao
što je čitanje ili molitva vjernika. Što
se tiče suvremenog Učiteljstva,
dovoljno je citirati tekst Katekizma
Katoličke Crkve: „Euharistija je
ujedno i žrtva Crkve. Crkva, koja je
Tijelo Kristovo, sudionica je u žrtvi
svoje Glave. I sama biva sva
prinesena zajedno s Kristom. Ona se
pridružuje njegovu zauzimanju kod
Oca za sve ljude. U Euharistiji
Kristova žrtva biva i žrtvom udova
njegova Tijela. Život vjernika,
njihova hvala, patnja, molitva, njihov
rad, sjedinjeni su s Kristovima i s
njegovom potpunom žrtvom i tako
poprimaju novu vrijednost. Kristova
žrtva prisutna na oltaru pruža svim
kršćanskim naraštajima mogućnost
da se sjedine s njegovom
žrtvom.“ (KKC, 1368).



Tekizloženo učenje ima temeljnu
važnost za kršćanski život. Svi
vjernici su pozvani imati udjela u
Svetoj Misi, obavljajući svoje
kraljevsko svećenstvo, naime, s
nakanom prikazati vlastiti život bez
mrlje grijeha prema Ocu, s Kristom,
neokaljanom Žrtvom, u
egzistencijalno-duhovnoj žrtvi,
obnovivši u njoj sa sinovskom
ljubavlju i sa zahvalnošću sve ono što
su od Njega primili. Na ovaj način
božansko milosrđe ––izvor trojstvene
ljubavi, koje djeluje kod slavljenja
Euharistije–– preobrazit će sav
njihov život.

Vjernicimoraju tražiti da Sveta Misa
bude stvarno središte i korijen
njihova nutarnjeg života14,
usmjerujući prema njoj cijeli svoj
dan, posao i sve svoje aktivnosti. Ona
je glavno očitovanje 'svećeničke
duše'. Na ovoj crti nas sv. Josemaría
opominje „Gledaj postići da Sveta
Žrtva Oltara bude središte i korijen



tvoga nutarnjeg života, tako da se
cijeli dan pretvara u bogoštovni čin –
produžetak Mise na kojoj si bio i
priprema za slijedeću–, koji se
nastavlja strelovitim molitvama, u
posjećivanju Presvetog Sakramenta,
u prikazivanju svojeg profesionalnog
rada i svog obiteljskoga života...“15.

Misebez sudjelovanja puka, imaju
također javno i društveno obilježje.
Njihovi učinci se šire na svakom
mjestu i vremenu. Odatle značajna
prikladnost da svećenici služe svetu
misu u sve dane, i kada ne može biti
sudjelovanja vjernika16.

2. Ciljevi i plodovi Svete Mise

Sveta Misa, čim je sakramentalno
predočenje Kristove žrtve, ima iste 
ciljeve kao žrtva Križa17. Ovi ciljevi
su: štovateljski (slavljenje i klanjanje
Bogu Ocu, po Sinu, u Duhu Svetomu);
euharistijski cilj (zahvaljivanje Bogu
što nas je stvorio i otkupio); pomirba
(dati zadovoljštinu Bogu za naše



grijehe); i prošnja (moliti Boga za
njegove darove i njegove milosti).
Ovo se izražava raznim molitvama
koje su dio liturgijskog slavlja
Euharistije, posebno u Slavi i
Vjerovanju, u raznim dijelovima
Anafore ili u Euharistijskoj molitvi
(Prefacija, Svet, Epikleza, Spomeni,
Zagovori, finalni Hvalospjev), u
Očenašu, i u tipičnim molitvama na
svakoj misi: Skupna Molitva, Molitva
nad prinosima, Molitva poslije
Pričesti.

Pod plodovima Mise,
podrazumijevaju se učinci koje
spasonosna snaga Križa,
uprisutnjena u euharistijskoj žrtvi,
rađa u ljudima, kada ju prihvaćaju
slobodno, i s vjerom, nadom i
ljubavlju prema Otkupitelju. Ovi
plodovi bitno doprinose rastu
posvećujuće milosti i intenzivnijem
životnom uobličenju s Kristom,
prema specifičnom načinu koji nam
Euharistija pruža.



Takviplodovi svetosti ne utvrđuju se
kod svih koji sudjeluju u
euharistijskoj žrtvi; oni će biti veći ili
manji ovisno o sudjelovanju svakog
pojedinca u liturgijskom slavlju i u
mjeri njegove vjere i pobožnosti.
Prema tome, imaju različitog udjela u
plodovima Svete Mise: cijela Crkva;
svećenik koji služi misu i oni koji
udruženi s njim, sudjeluju u
euharistijskom slavlju; oni koji
sudjeluju, duhovno se sjedinjuju sa
svećenikom koji slavi; i oni za koje se
služi sveta Misa, bilo za žive ili
pokojne18.

Kada svećenik primi dar, da plodove
svete Mise prikaže na određenu
nakanu, on je to dužan učiniti19.

Ángel García Ibáñez

Temeljna bibliografija

Katekizam Katoličke Crkve,
1356-1372.



IVAN PAVAO II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, 11-20

BENEDIKT XI, Ex, Ap. Sacramentum
caritatis, 22-IV-2007, 6-15; 34-65.

KONGREGACIJA ZA BOGOŠTOVLJE I
DISCIPLINU SAKRAMENATA, Upute
Redemptionis Sacramentum, 25-
III-2004, 36-47; 48-79.

Preporučeno štivo

Sv.Josemaría, Homilija Euharistija,
otajstvo vjere i ljubavi, u Susret s
Kristom, 83-94.

J. RATZINGER, La Eucaristia centro de
la vida. Dios está cerca de nosotros,
Edicep, Valencia 2003, 29-44; 45-60;
61-80.

J.ECHEVARRÍA, Euharistija i
kršćanski život, Rialp, Madrid 2005,
49-80; 153-240.



A.GARCÍA IBÁÑEZ, Sveta Misa,
središte i korijen kršćanskog života,
„Romana“15 (1999), 148-165.

J.R. VILLAR – F.M. AROCENA – L.
TOUZ, Euharistija, u C.IZQUIERDO
(dir.), Teološki riječnik, Eunsa,
Pamplona 2006, 358-360.

Fusnote

1 Katekizam Katoličke Crkve to
objašnjava ovako: „Kristova žrtva i
žrtva Euharistijska samo su jedna
žrtva“ (KKC, 1367).

2 Na ovoj liniji Katekizam Katoličke
Crkve potvrđuje: „U liturgiji Crkve
Krist označuje i ostvaruje u prvom
redu svoje vazmeno otajstvo. Za
svoga zemaljskog života Isus je
svojim naučavanjem navješćivao i
djelima predostvarivao svoje
vazmeno otajstvo. Kad je došao
njegov Čas, (usp. Iv 13,1; 17,1),on
proživljuje jedini povijesni događaj
koji ne prolazi: Isus umire, biva



pokopan, uskrsava od mrtvih i sjeda
s desne Ocu »jednom zauvijek« (Rim
6,10; Heb 7,27; 9,12). To je zbiljski
događaj, koji se dogodio u našoj
povijesti, ali i jedinstven: svi drugi
povijesni događaji zbivaju se
jedanput i prolaze, tonući u prošlost.
Kristovo vazmeno otajstvo, naprotiv,
ne može ostati samo u prošlosti, jer
on je svojom smrću uništio smrt, i
zato sve što Krist jest, i sve što je
učinio i pretrpio za sve ljude, ima
udjela u božanskoj vječnosti te
obuhvaća sva vremena i u njima se
uprisutnjuje.Događaj križa i
uskrsnuća ostaje , privlačeći sve
prema životu.“ (KKC, 1085).

3 Sakramentalni znak Euharistije ne
uzrokuje nanovo, ne proizvodi i ne
reproducira uprisutnjenu stvarnost
(ne obnavlja krvnu žrtvu križa, jer
Krist je uskrsnuo i „smrt nad njim
više ne gospodari“ (Rim 6,9), ni ne
uzrokuje u Kristu ništa što već ne bi
posjedovao u punini i konačno: ne



iziskuje nove čine žrtvovanja i
žrtvenog prinosa u proslavljenom
Kristu). Euharistija jednostavno
uprisutnjuje već ranije postojeću
stvarnost: Osoba Krista –utjelovljena
Riječ, koja je bila raspeta i uskrsnula–
i, u Njemu je žrtveni čin našega
Otkupljenja. Sam sakramentalni
znak prikazuje novi način
sakramentalne prisutnosti,
dopuštajući, kako ćemo poslije
vidjeti, sudjelovanje Crkve u
Gospodinovoj žrtvi.

4 U ovom smislu, II VATIKANSKI
KONCIL potvrđuje: „Djelo našega
otkupljenja ostvaruje se koliko se
puta na oltaru slavi žrtva križa,
putem koji je Krist, 'jer već je
žrtvovana Pasha naša' (1 Kor
5,7)“ (Konst. Limen gentium,3).

5 Usp. KKC 1368-1370.

6 II VATIKANSKI KONCIL, Konst. 
Sacrosanctum Concilium, 7.



7 Usp. Euharistijska molitva 
Apostolske predaje sv, Hipolita;
Anáfora de Addat y Mari; Anáfora de
san Marcos.

8 Usp. MISAL ROMANO, Plegaria
Eucarística I (Unde et memores y
Supra quae), Plegaría Eucarística III
(Memores igitur; Respice, quaesunus e
Iose nos Tibi); slični izričaji se
susreću u Plegarías II i IV.

9 Usp. SV. CIPRIJAN, Ep. 63,13: CSEL
3,71.

10 SV. AUGUSTIN, De civ.Dei, 10,6: CCL.
47,279.

11 SV, GRGUR VELIKI, Dialog., 4,61,1:
SChr 265,202.

12 MISA ROMANO, III Euharistijska
molitva: Respice, quaesumus e Ipse
nos Tibi.

13 Usp. PIO XII, Carta Encíclica
Mediator Dei: DS 3850; kongregacija



za bogoštovlje i disciplinu
sakramenata, Upute Redemptionis
Sacramentum, 42.

14 Usp. SV. JOSEMARÍA, Susret s
Kristom, 87.

15 Sv. JOSEMAÍA, Kovačnica, 69.

16 Usp. TRENTINSKI KONCIL, 
Doctrina o Presvetoj Žrtvi sv. Mise,
kap. 6: DS 1747; ii vatikanski koncil,
Dekret Presbyterorum Ordinis,13;
IVAN PAVAO II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 31; BENEDIKT XVI, Ex.
Ap. Sacramentum caritais, 80.

17 Ova istovjetnost ciljeva ne temelji
se samo na nakani Crkve koja slavi
misu, nego nadasve i sakramentalnoj
prisutnosti samog Isusa Krista: u
Njemu su štoviše stvarni i djelotvorni
ciljevi za koje je žrtvovao svoj život
Ocu (usp.Rim 8,34; Heb 7,25).

18 Primjena o kojoj govorimo –radi se
o određenoj zagovornoj molitvi– ne



podnosi nikakav automatizam
spasenja; spomenutim ciljevima
milost ne dolazi mehanički, nego
posredstvom sjedinjenja s Bogom u
vjeri, nadi i ljubavi.

19 Usp. KKP, cann, 945-958. S ovom
važnom primjenom, svećenik koji
misi ne isključuje blagoslov
euharistijske žrtve ostalim članovima
Crkve, niti na čitavo čovječanstvo;
jednostavno uključuje druge vjernike
na poseban način.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-20-euharistija-ii/
(28.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-20-euharistija-ii/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-20-euharistija-ii/

	TEMA 20. Euharistija (II)

