opusdei.org

Tema 2. Objava

Sazeci krScanske vjere. Bog je
htio objaviti samog sebe kao
osobno Bice kroz povijest
spasenja. On je podigao i
usmjerio ljude da budu ¢uvari
njegove objavljene rijeci. Kroz
te je Jjude pripremio svijet za
utjelovljenje svoje Rijeci, Isusa
Krista.

3.12.2012.

Prethodne teme 1. Bog objavljuje
samog Sebe covjecanstvu


https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469

"U svojoj dobroti i mudrosti odlucio
je Bog objaviti samoga Sebe i saopciti
otajstvo svoje volje (Ef 1:9), kojom
ljudi po Kristu, Rijeci koja tijelo
postade, u Duhu Svetom imaju
pristup k Ocu i postaju zajednicari
bozanske naravi. (Ef 2:18; 2 Pet 1:4).
Svojom Objavom nevidljivi Bog (Kol
1:15; 1 Tim 1:17), u svojoj
neizmjernoj ljubavi zapodijeva
razgovor s ljudima kao prijateljima
(usp. Post 33:11; Iv 15:14-15),1s
njima druguje (usp. Bar 3:38),
pozivajuci ih u zajednistvo sa sobom,
da ih u njemu prigrli” [1] (Katekizam
Katolicke Crkve [KKC] 51).

BoZja objava pocinje stvaranjem,
gdje on pruZa trajno svjedocanstvo o
sebi. (KKC 288). [2] Kroz stvorenja
Bog objavljuje sebe ljudima svih
vremena, ¢ineci svoju dobrotu 1
savrSenosti poznatima. Medu
stvorenjima Covjek, stvoren na sliku i
priliku Boga, ga najpotpunije
objavljuje. Ipak, Bog je htio objaviti



samog sebe kao osobno Bice kroz
povijest spasenja, podizanjem i
usmjeravanjem ljudi da budu ¢uvari
njegove objavljene rijeci,
pripremajuci ljude kroz to za
utjelovljenje svoje Rijeci, Isusa Krista.
(KKC 54-64). [3] U Kristu, Bog nam
razotkirva misterij Trojstva. On
otkriva Ocev plan u okupljanju svih
stvari u njegovom Sinu i izabire i
posvaja sve muskarce i Zene kao
svoju djecu u njegovom Sinu (usp. Ef
1:3-10; Kol 1:13-20), okupljajuci ih za
udio u njegovom bozanskom Zivotu
po Duhu Svetom. Bog se objavljuje i
provodi svoj plan spasenja.

SadrZaj Objave ukljucuje i prirodne
istine koje moZemo spoznati
ljudskim razumonmn, i istine koje
premasuju shvacanje ljudskog uma i
mogu se spoznati samo po besplatnoj
dobroti Boga koji ih objavljuje.
Glavni predmet boZanske Objave nije
apstraktna istina o svijetu i
covjeCanstvu, nego Bozja samo-



objava otajstva svojeg osobnog Zivota
1 njegova poziva da sudjelujemo u
njemu.

BoZanski naum Objave ostvaruje se u
isti mah "djelima i rije¢ima", Sto su
"iznutra medu sobom povezani" [4]
te se uzajamno osvjetljuju.
“Objavljujuci samoga sebe, Bog Zeli
osposobiti ljude da mu odgovore, da
ga upoznaju i da ga ljube daleko viSe
nego li bi sami po sebi mogli." (KKC
52).

Osim vanjskog djelovanja i znakova,
Bog nam daje unutrasnji poticaj
putem svoje milosti da bi se cijelim
srcem pridrzavali istina koje nam je
objavio. (usp. Mt 16:17; Iv 6:44). Ta
prisna BoZja Objava u srcima
vjernika se ne bi trebala mjeSati s
takozvanim "privatnim objavama"
koje su dane odabranim
pojedincima. Iako su prihvacene kao
dio crkvene tradicije svetosti, one ne
prenose nikakav novi i orginalni


https://www.katolici.org/katekizam.php?action=c_vidi&id=517#F4

sadrZaj veC podsjecaju vjernike na
jedinstvenu BoZju objavu u Isusu
Kristu te nas poti¢u na potupnije
Zivljenje. (KKC 67).

2. Sveto pismo, svjedocanstvo
Otkrivenja

Izraelci su tijekom stoljeca, s BoZjim
nadahnucem i usmjeravanjem,
stavili u pisani oblik svjedocanstvo
BoZje objave kroz svoju povijest, koje
je izravno povezano s objavom
danom Adamu i Evi. Osim Starog (ili
Prvog) zavjeta, Svetog pisma Izraela,
koje Ce biti prihvaceno od Crkve,
Kristovi apostoli i prvi ucenici,
takoder su u pisani oblik stavili
svjedoCanstvo BoZje objave kao Sto je
to u potpunosti ostvareno u Rijeci,
kao svjedoci njegova zemaljskog
putovanja, osobito vazmenog
otajstva, smrti i uskrsnuca. Njihovi
spisi iznjedrili su knjige Novoga
zavjeta.



Istina da je Bog, o koje mu svjedoci
Sveto pismo Izraela, jedan pravi Bog,
stvoritelj neba i zemlje, je posebno
razjasSnjena u Knjizi mudrosti.
SadrZaj ove knjige nadilazi okvire
Izraela 1 pokazuje interes za
zajednicko iskustvo ljudske rase
suoCavajuci se s velikim pitanjima
postojanja.Teme su u rasponu od
smisla svemira do smisla covjekova
Zivota (Mudrost); od pitanja o smrti, i
onoga Sto dolazi nakon nje, do smisla
Covjekova djelovanja na zemlji
(Qohelet/Propovjednik); od
obiteljskih i drustvenih odnosa do
vrlina koje trebaju njima upravljati
kako bi zZivjeli u skladu s planovima
Boga Stvoritelja i na taj nacin postigli
puninu vlastite covjecnosti (Izreke,
Sirah, itd).

Bog je autor Svetoga pisma. Sveti
pisci (hagiografi), koji su pisali po
nadahnucu Duha Svetoga, takoder su
autori teksta. Za sastavljanje svetih
knjiga, "Bog je izabrao odredene



ljude koristedi, sve dok ih je
zapoSljavao na tom zadatku, u
potpunosti njihove sposobnosti i
snage, tako da, iako je djelovao u
njima i po njima, oni su bili istinski
autori kojima je povjereno pisati Sto
god je htio da bude napisano, i niSta
viSe"[6] (vidi Katekizam 106). Sve Sto
sveti pisci potvrduju, moZe se
smatrati da potvrduje i Duh Sveti:
"Moramo priznati da knjige Pisma
cvrsto, vjerno i bez greske, uce istinu
koju je Bog, radi naSeg spasenja, Zelio
vidjeti povjerene Svetom pismu." [7]

Da bismo razumjeli Sveto pismo
ispravno, treba uzeti u obzir dva
smisla Svetoga pisma: doslovni i
duhovni. Potonji je podijeljen u
alegorijski,moralni i misti¢ni.
Takoder treba uzeti u obzir razlicite
knjizevne vrste kojima svete knjige
ili njihovi dijelovi pripadaju (vidi
KKC 110, 115-117). Sveto pismo
uvijek treba Citati uCrkvi, odnosno, u
svjetlu njezine Zive tradicije i



analogije vjere (vidi KKC 111-114).
Pismo treba Citati i razumjeti u istom
duhu u kojem je pisano.

Znanstvenici koji nastoje protumaciti
1 otic¢i dublje u sadrzaj pisma temelje
autoritet svojih studija na vlastitom
akademskom autoritetu. Crkveno
uciteljstvo, s druge strane, ima
odgovornost oblikovanja izvornih
tumacenja za vjernike, na temelju
ovlasti Duha koji pomaze
nauciteljskoj sluzbi Pape i biskupa u
zajedniStvu s njim. Zahvaljujuci ovoj
bozanskoj pomoci, ve¢ od prvih
stoljeca, Crkva je identificirala knjige
koje sadrze svjedoCanstvo
Otkrivenja, u oba zavjeta, Starom i
Novom, te na taj nacin stvara
"kanon" od Svetog pisma (vidi KKC
120-127).

Prihvacanje raznovrsnosti smisla i
razliCitosti knjiZevnih vrsta koje se
nalaze u Svetom pismu, potrebno je
za ispravno tumacenje onoga Sto



sveti pisci govore u pogledima na
svijet koji se odnose na prirodne
znanosti. To ukljucuje stvaranje
svemira, pojavu razlicitih oblika
Zivota na zemlji, podrijetlo ljudskog
Zivota i opCenito prirodne pojave.
"FundamentalistiCko" tumacenje
svakog odlomka u Pismu kao
doslovnog, povijesnog dogadaja
treba izbjegavati, kada su moguca
druga tumacenja. Treba, naravno,
takoder izbjeci pogreske onih koji
interpretiraju biblijske pripovijesti
kao Cisto mitoloSke, nedostatne u
povijesnom znacenju ili bilo kakvim
informacijama o izravnim BoZjim
zahvatima u dogadaje opisane tamo.

[8]

3. Otkrivenje kao povijest spasenja
dostiZe svoj vrhunac u Kristu

Kao Sto je dijalog izmedu Boga i
CovjeCanstva u kojem nas Bog poziva
da sudjelujemo u njegovom vlastitom
Zivotu, otkrivenje se od svojih



pocetaka vidi kao "savez" koji dovodi
do "povijesti spasenja.” "I nadalje,
Zeledi otvoriti put do nebeskog
spasenja, od samog pocetka on se
oCituje naSim prvim roditeljima.
Nakon pada, on ih je ohrabrio s
nadom spasenja, obecavajuci
otkupljenje (vidi Gen 3,15),1 on
nikada nije prestao brinuti za
ljudsku rasu. Jer on Zeli dati vjecni
Zivot za sve one koji traZe spas kroz
strpljenje u dobrom radu (vidi Rom
2:6-7). U svoje vrijeme Bog je pozvao
Abrahama, 1 napravio ga u veliki
narod (vidi Gen 12:2). Nakon doba
patrijarha, on je ucio ovaj narod,
kroz Mojsija i proroke, da ga
prepoznaju kao jedinog zivog i
pravog Boga, kao providnog Oca i
pravednog suca. On ih je ucio,
takoder, da traze obecanog
Spasitelja. I tako, kroz vjekove, on je
pripremao put za Evandelje." [9]

Savez Boga iljudi zapoceo je sa
stvaranjem nasih prvih roditelja i



njihovog uzdizanja za zivot milosti,
omogucujuci im da sudjeluju u
intimnom zZivotu Boga. Savez se
nastavio s BoZjim beskrajnim
savezom s Noahom, i eksplicitno
objavio Abrahamu i kasnije, na
poseban nacin, Mojsiju, kojemu je
Bog dao ploce Saveza. I brojno
potomstvo obecao Abrahamu, u
kojem bi svi narodi na zemlji bili
blagoslovljeni, i zakon povjeren
Mojsiju sa Zrtvama i svecenicima koji
su pratili uzvisSeni kult, oboje je
priprema i figura novog i vje¢nog
saveza u Isusu Kristu, Sin BoZjem,
koji je ucinio stvarnost njegova
utjelovljenja i pashalne Zrtve. Novi
savez u Kristu nas otkupljuje od
grijeha naSih prvih roditelja, Ciji je
grijeh neposlusnosti prekinuo prvi
ponudeni savez od strane Boga
Stvoritelja.

Povijest spasenja ocituje se kao
sveobuhvatna uzviSena pedagogija
koja ukazuje na Krista. Proroci,



poslani da podsjete ljude na savez i
njegove moralne zahtjeve, govore
jasno o obecanom Mesiji. Oni
najavljuju novi savez, i duhovni i
vjeclni, koji ¢e biti napisan na srca
vjernika. Krist ¢e ga otkriti s
blazenstvom i svim njegovim
ucenjem, proglasujuci zapovijed
ljubavi, punine zakona.

Isus Krist je istovremeno i posrednik
i punina Objave. On je ujedno
Objavitelj i Otkrivenje, kao BoZja
Rijec koja je tijelom postala: "U
mnogim i na viSe nacina Bog neko¢
govorase ocima nasim po prorocima;
ali u ove posljednje dane nam je
govorio po Sinu, kojega je imenovao
kao nasljednika svih stvari, kroz
kojega je takoder on stvorio svijet

" (Heb 1:1-2). Bog, u svojoj Rijeci,
rekao je sve i na konacan nacin.
"Krs¢ansko gospodarstvo, dakle,
buducdi da je novi i konacni savez,
nikada nece proci, i niti jedna nova
javna Objava nece biti oCekivana



prije slavne manifestacije Gospodina
naSega Isusa Krista" [10] (vidi KKC
65-66). UzviSeno Otkrivenje je
ostvareno i dovedeno do ispunjenja
posebno u Kristovom vazmenom
otajstvo, u njegovoj muci, smrti i
uskrsnucu. To je BoZja "konacCna
rije¢" na neizmjernosti svoje ljubavi i
njegovoj odlucnosti da obnovi svijet.
Samo u Isusu Kristu Bog otkriva
Covjeka sebi i omogucava nam da
razumijemo nase istinsko
dostojanstvo 1 uzviSenost poziva. [11]

Vjera, smatrana vrlinom, ¢ovjekov je
odgovor na Bozju objavu, ona je
osobno prianjanje Bogu u Kristu,
potaknuta Kristovim rijec¢ima i
djelima. Vjerodostojnost ovog
otkrivenja pociva, prije svega, na
vjerodostojnosti osobe Isusa Krista,
doista na cijeli njegov Zivot. Njegova
uloga kao posrednika, kao punine i
baze vjerodostojnosti Objave,
razlikuje osobu Isusa Krista od
osnivaca bilo koje druge religije.



Osnivaci drugih religija ne tvrde da
su, u svojoj osobi, punoca i
ostvarenje onoga Sto Bog Zeli otkriti,
nego samo da bude posrednik koji ¢e
voditi druge ovoj objavi.

4. PrenoSenje boZanske objave

BoZanska objava sadrzana u Svetom
pismu i Svetoj predaji zdruZena je u
jedinstvenu cjelinu pri ¢emu je BoZja
rije¢ sacuvana. [12] ,, Obje naime
proistjecu iz istog boZanskog vrutka i
na neki nacin uzajamno se hraneci k
istom cilju smjeraju,“ obje su
meduovisne. Predaja prenosi i
tumaci Sveto pismo, a Sveto pismo
zauzvrat uprisutnjuje i potvrduje ono
Sto Sveta predaja ¢uva (vidi KKC
80-82). [13]

Sveta predaja ima temelj u
navjes¢ivanju apostola, svjedoCenju i
prenosenju zivim i dinamic¢nim
nacinom onoga Sto je u Svetom
pismu ustaljeno. ,, Sveta predaja koja
potjece od apostola uz prisutnost



Duha Svetoga u Crkvi napreduje.
Raste naime zapaZanje kako
predanih stvari tako i rijeci. To se
dogada na temelju razmatranja i
proucavanja onih koji vjerujuio tom
u svom srcu razmisljaju (usp. Lk 2, 19
151). Zatim, na temelju u srcu
doZivljena razumijevanja duhovnih
stvari i na temelju navjeS$civanja onih
koji su s nasljedstvom biskupstva
primili i pouzdan milosni dar

istine.“ [14]

Ucenja crkvenog uciteljstva, crkvenih
otaca, liturgijske molitve, zajednicki
pogled na vjernike koji Zive u bozjoj
milosti, te isto tako svakodnevni Zivot
kao Sto je vjera djece dobivena od
roditelja ili krS¢anski apostolat, sve
to doprinosi predaji boZanske objave.
Stoga apostoli, predajuci ono Sto su i
sami primili, na njihove nasljednike,
biskupe, ,,obuhvacaju sve Sto moze
posluziti kako bi Bozji narod Zivio
svoje Zivote u svetosti i povecao
svoju vjeru. Tako i Crkva u svom



naucavanju, Zivotu i bogosStovlju
postojano odrZzava i svim
naraStajima prenosi sve Sto ona jest,
sve Sto vjeruje.“ [15] Od crkvene
»~Apostolske Predaje“ treba
razlikovati teoloSke, liturgijske ili
poboZne tradicije, Cije su vrijednosti
ogranicCene i privremene (vidi KKC
83).

BoZanska objava se sastoji od istine i
Zivota. Ne samo propovijedanjem,
nego i nac¢inom Zivljenja se prenosi:
nauk i primjer su nerazdvojni. Ono
Sto se prenosi je Zivuce iskustvo,
susret s uskrslim Kristom i Sto je taj
dogadaj znacio i znaci za Zivot svake
osobe. Dakle, kada govori o Svetoj
predaji, Crkva govori o fides et mores,
Zivotu i obiCajima, uc€enju i
ponasanju.

5. Crkveno Uciteljstvo, cuvar i
ovlasSteni tumac¢ Otkrivenje

“Zadatak davanja autenticnog
tumacenje Rijeci BoZje, bilo u



pisanom obliku ili u obliku Predaje,
je bila povjerena Zivoj uciteljskoj
sluzbi Crkve same. Njegova vlast u
ovom slucaju ostvaruje se u ime
Isusa Krista. "[16] Crkveni Ziva
uciteljska sluzba sastavljen od
biskupa u zajedniStvu s Petrovim
nasljednikom, Rimskim biskupom, je
sluzenje rijeci Bozjoj i ima za cilj
spasenje dusa. Dakle, “to Uciteljstvo
nije superioran u odnosu na Rijec
BoZju, ali je njezin sluga. Ono uci
samo ono $to je bilo dano njemu. Na
bozanske naredbe i uz pomoc¢ Duha
Svetoga, ono slusa na njih pobozno,
brani ih s predanoscu i izlaZe vjerno.
Sve Sto se predlaze za vjerovanje kao
dio boZansko otkrivenog je
sastavljeno od tog jednog pologa
vjere."[17] Naucavanja Crkvenog
Uciteljstva su najvaznije mjesto gdje
se apostolska predaja nalazi. Sa
uvazavanjem na tu predaju, mogli
bismo reci da je Uciteljstvo, kao Sto
je, svojom “sakramentalnom



dimenzijom," to jest, njegov vanjski,
vidljivi izraz.

Sveto pismo, Sveta predaja i
Uciteljstvo Crkve predstavljaju, stoga,
nedvojbeno jedinstvo, tako da nitko
od tih troje moZe postojati zasebno.
[18] Temelj tog jedinstva je Duh Sveti,
autor Svetoga Pisma, protagonist Zive
predaje Crkve, vodic¢ Uciteljstva, koji
mu pomaze sa svojim karizmama.
Protestantska Reformacija crkava od
samog pocCetka Zeljela je slijediti
princip sola scriptura, ostavljajuci
biblijske interpretacije u rukama
pojedinih vjernika. Ovaj poloZaj je
doveo do velike disperzije
Protestantskih denominacija i
pokazalo se da je sasvim neodrziv.
Svaki tekst Pisma zahtijeva
objasnjenje, narocito predaja, iz koje
je roden iiz koje je Citan i tumacen.
“Fundamentalizam" takoder
pokusava odvojiti Pismo od Predaje i
Uciteljstva, pogresno nastojeci
odrZati jedinstveno tumacenja



pridrzavajudi se iskljucivo
doslovnom smislu (vidi KKC 108).

Crkva, u poucavanju sadrZzaja
otkrivenog pologa vjere, posjeduje
nepogresivost in docendo (kada uci),
na temelju obecanja Isusa Krista s
obzirom na nepogresivost, koja joj
omogucuje da nepogresivo provede
njoj povjerenu misiju spasenja (vidi
Mt 16,18; Mt 28,18-20; Iv 14:17-26).
Ovaj nepogresiv uciteljska sluzba
provodi se:

a) kada se Biskupi okupljaju na
ekumenskom Koncilu u zajedniStvu s
Petrovim nasljednikom, voditeljem
Apostolskog kolegija;

b) kada Papa proglaSava istine ex
cathedra, ili kada uz pomocu oblika
izrazavanja i tipa dokumenta koji
eksplicitno poziva na svoje
univerzalno Petrovo ovlastenje, on
proglasava posebno ucenje koje on
smatra potrebnim za dobro Bozjega
naroda;



c) kada su Biskupi ¢itave Crkve, u
zajedniStvu s Petrovim nasljednikom,
jednoglasni u potvrdi istog nauka ili
ucenja, iako nisu okupljeni na
jednom mjestu. Premda biskup koji
propisuje svoja posebna ucenja ne
uziva karizmu nepogresivosti,
vjernici su jednako duzni postivati
poslusnost. Bas kao Sto bi oni trebali
razmatrati u€enja sa biskupskog
kolegija ili Pape, iako 1 oni nisu
izraZeni kao definitivni i na
nepromjenjiv nacin. [19].

6. Nepromjenjiva priroda
ocCitovanja Objave

Dogmatsko ucenje u Crkvi postoji od
prvih stoljeca kr$canskog doba (rijec
dogma jednostavno znaci 'doktrina’
ili 'uCenje’). Glavni elementi koje su
apostoli propovijedali stavljeni su u
pisani oblik i kao takvi probudili su
oCitovanje vjere traZeno od svih novo
krstenika. Ovo "ocCitovanje vjere"
pomoglo je definirati identitet



kr$canske vjere. Dogme ili ucenja
rasli su brojem kako je i sama Crkva
rasla. Taj rast nije bio zbog neke
potrebe za promjenom ili Sirenjem
onoga u Sto treba vjerovati, nego
zbog toga Sto su se Cesto javljale neke
nove potrebe suoCavanja odredenih
greSaka ili jacanje vjere krS¢anskog
naroda dubljim proucavanjem
odredenih pitanja i definiranjem
odredene tocke jasno i precizno.
Kada Crkveno Uciteljstvo propisuje
novu dogmu, ne stvara nesto novo,
nego jednostavno objasnjava ono $to
je ve¢ sadrzano u stvarnom
oCitovanju vjere. "Crkveno
Uciteljstvo se u najvecoj mjeri sluzi
ovlaStenjem danim od Krista, kada
definira dogme, to jest, kada
predlaZe, u obliku koji obvezuje
krséanski narod na neopozivi nauk
vjere, istine sadrZane u boZanskoj
Objavi, ili takoder kada na konacan
nacin predlaZe istine imajuci istinsku
vezu s istim" (KKC 88, prociSceni
tekst).



Dogmatsko ucenje Crkve, primjerice
Clanci Vjerovanja, nepromjenjivi su
jer prikazuju sadrzaj Objave
primljene od Boga, a ne sastavljene
od ljudi. Medutim, ove dogme
omogucuju odredeni skladan razvoj,
bilo zbog dubljeg razumijevanja
vjere, koji se postiZe tijekom
vremena, bilo zbog novih problema
koiji se javljaju u pojedinim
kulturama i epohama, koji
zahtijevaju odgovor od strane Crkve
u skladu s BoZjom rijeci, stvarajuci
eksplicitno ono $to je ve¢ implicitno
tamo sadrzano. [20]

Vjernost i napredak, istina i povijest,
nisu sukobljene stvarnosti s obzirom
na Objavu. [21] Isus Krist, nestvorena
Istina, je ujedno i srediSte i
ispunjenje povijesti. Duh Sveti, autor
oCitovanja Objave, je onaj koji
garantira njegovu vjernost, a takoder
pomaze lJjudima da idu dublje u
njeno znacenje tijekom povijesti,
vodeci vjernike prema "punini



istine" (vidi Iv 16:13 ). "Ipak, ¢ak i ako
je Objava vec potpuna, to nije
napravljeno potpuno eksplicitno; to
ostaje za KrScansku vjeru kao
postupno shvacanje njenog punog
smisla tijekom stolje¢a" (KKC 66).

Cimbenici koji dovode do razvoja
dogme su isti faktori koji dovode do
stvaranje Zive crkvene tradicije
eksplicitnije: propovijedi biskupa,
studije vjernika, molitva i meditacija
o rijeCi Bozjoj, iskustva duhovne
stvarnosti i primjeri svetaca. Cesto
uciteljstvo izlaZe ucenja kroz
autoritativni nacin koji je prethodno
proucavan od strane teologa,
vjerovan od strane vjernika, 1
oZivljen od strane svetaca [22].

Bibliografija Katekizam Katolicke
Crkve, 50-133

I1. vatikanski sabor, konstitucija Dei
Verbum, 1-20



Ivan Pavao II., enciklika Fides et
Ratio, 14. rujna 1998., 7-15

Biljeske [1] II. vatikanski sabor,
konstitucija Dei Verbum, 2.

[2] Usp. II. vatikanski sabor, Dei
Verbum, 3; Ivan Pavao II., Fides et
Ratio, 14. rujna 1998., 19.

[3] Usp. I. vatikanski sabor,
konstitucija Dei Filius, 24. travnja
1870., DS 3004.

[4] Usp. II. vatikanski sabor, Lumen
Gentium, 2-4; Ad Gentes, 2-4.

[5] Usp. II. vatikanski sabor,
konstitucija Dei Verbum, 2.

[6] II. vatikanski sabor, konstitucija
Dei Verbum, 11.

[7] Isto

[8] VaZne smjernice za tocno
tumacenje Pisma s obzirom na
znanost mogu se pronaci u



encliklikama Providentissimus Deus
pape Lava XIII. izdane 18. 11. 1893.,
Spiritus Paraclitus Benedikta XV.
izdane 15. 11. 1920. i Humani Generis
pape Pija XII. od 12. srpnja 1950.

[9] II. vatikanski sabor, konstitucija
Dei Verbum, 3.

[10] II. vatikanski sabor, konstitucija
Dei Verbum, 4.

[11] Usp. II. vatikanski sabor,
konstitucija. Gaudium et Spes, 22.

[12] ,,Oprostite mi Sto sam tako
uporan, ali vas moram ponovno
podsjetiti da istine vjere nisu
odredene glasovanjem vecine. One
safinjavaju depositum fidei (poklad
vjere): uporiste istina koje je Krist
ostavio svim vjernicima i povjerio
Uciteljstvu Crkve da ih autenti¢no
naucavaju i prenose.“ Sv. Josemaria,
homilija Nadnaravni cilj Crkve, u
Ljubiti Crkvu, 31 (Teovizija, Zagreb)



[13] Usp. II. vatikanski sabor,
konstitucija Dei Verbum, 9.

[14] II. vatikanski sabor, konstitucija
Dei Verbum, 8.

[15] II. vatikanski sabor, konstitucija
Dei Verbum, 8, Usp. takoder,
Tridentski sabor, Sacrosancta, 8.
travnja 1546., DS 1501.

[16] II. vatikanski sabor, konstitucija
Dei Verbum, 10.

[17] Isto
[18] Usp. Isto

[19] Usp. II. vatikanski sabor,
konstitucija Lumen Gentium, 25; 1.
vatikanski sabor, konstitucija Pastor
aeternus, 18. srpnja 1870., DS 3074

[20] ,,Dobro je, dakle, da
razumijevanje, znanje i mudrost
cjelokupne Crkve i svakog od
njezinih ¢lanova Kkroz vrijeme rastu i
napreduju. Ali ovaj rast treba pratiti



svoju pravu prirodu, to jest trebao
biti uskladen sa smjerom dogme i
slijediti dinamizam jednog te istog
nauka.“ Sv. Vinko LerinskKi,
Communitorium, 23.

[21] Usp. Ivan Pavao II., Fides et
Ratio, 11-12, 87.

[22] II. vatikanski sabor, konstitucija
Dei Verbum, 8 (Usp. biljeSku br. 14
iznad).

Giuseppe Tanzella-Nitti

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-2-objava/
(13.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-2-objava/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-2-objava/

	Tema 2. Objava

