
opusdei.org

Tema 2. Objava

Sažeci kršćanske vjere. Bog je
htio objaviti samog sebe kao
osobno Biće kroz povijest
spasenja. On je podigao i
usmjerio ljude da budu čuvari
njegove objavljene riječi. Kroz
te je ljude pripremio svijet za
utjelovljenje svoje Riječi, Isusa
Krista.

3.12.2012.

Prethodne teme 1. Bog objavljuje
samog Sebe čovječanstvu

https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469


"U svojoj dobroti i mudrosti odlučio
je Bog objaviti samoga Sebe i saopćiti
otajstvo svoje volje (Ef 1:9), kojom
ljudi po Kristu, Riječi koja tijelo
postade, u Duhu Svetom imaju
pristup k Ocu i postaju zajedničari
božanske naravi. (Ef 2:18; 2 Pet 1:4).
Svojom Objavom nevidljivi Bog (Kol
1:15; 1 Tim 1:17), u svojoj
neizmjernoj ljubavi zapodijeva
razgovor s ljudima kao prijateljima
(usp. Post 33:11; Iv 15:14-15), i s
njima druguje (usp. Bar 3:38),
pozivajući ih u zajedništvo sa sobom,
da ih u njemu prigrli" [1] (Katekizam
Katoličke Crkve [KKC] 51).

Božja objava počinje stvaranjem,
gdje on pruža trajno svjedočanstvo o
sebi. (KKC 288). [2] Kroz stvorenja
Bog objavljuje sebe ljudima svih
vremena, čineći svoju dobrotu i
savršenosti poznatima. Među
stvorenjima čovjek, stvoren na sliku i
priliku Boga, ga najpotpunije
objavljuje. Ipak, Bog je htio objaviti



samog sebe kao osobno Biće kroz
povijest spasenja, podizanjem i
usmjeravanjem ljudi da budu čuvari
njegove objavljene riječi,
pripremajući ljude kroz to za
utjelovljenje svoje Riječi, Isusa Krista.
(KKC 54-64). [3] U Kristu, Bog nam
razotkirva misterij Trojstva. On
otkriva Očev plan u okupljanju svih
stvari u njegovom Sinu i izabire i
posvaja sve muškarce i žene kao
svoju djecu u njegovom Sinu (usp. Ef
1:3-10; Kol 1:13-20), okupljajući ih za
udio u njegovom božanskom životu
po Duhu Svetom. Bog se objavljuje i
provodi svoj plan spasenja.

Sadržaj Objave uključuje i prirodne
istine koje možemo spoznati
ljudskim razumom, i istine koje
premašuju shvaćanje ljudskog uma i
mogu se spoznati samo po besplatnoj
dobroti Boga koji ih objavljuje.
Glavni predmet božanske Objave nije
apstraktna istina o svijetu i
čovječanstvu, nego Božja samo-



objava otajstva svojeg osobnog života
i njegova poziva da sudjelujemo u
njemu.

Božanski naum Objave ostvaruje se u
isti mah "djelima i riječima", što su
"iznutra među sobom povezani" [4]
te se uzajamno osvjetljuju.
“Objavljujući samoga sebe, Bog želi
osposobiti ljude da mu odgovore, da
ga upoznaju i da ga ljube daleko više
nego li bi sami po sebi mogli." (KKC
52).

Osim vanjskog djelovanja i znakova,
Bog nam daje unutrašnji poticaj
putem svoje milosti da bi se cijelim
srcem pridržavali istina koje nam je
objavio. (usp. Mt 16:17; Iv 6:44). Ta
prisna Božja Objava u srcima
vjernika se ne bi trebala mješati s
takozvanim "privatnim objavama"
koje su dane odabranim
pojedincima. Iako su prihvaćene kao
dio crkvene tradicije svetosti, one ne
prenose nikakav novi i orginalni

https://www.katolici.org/katekizam.php?action=c_vidi&id=517#F4


sadržaj već podsjećaju vjernike na
jedinstvenu Božju objavu u Isusu
Kristu te nas potiču na potupnije
življenje. (KKC 67).

2. Sveto pismo, svjedočanstvo
Otkrivenja

Izraelci su tijekom stoljeća, s Božjim
nadahnućem i usmjeravanjem,
stavili u pisani oblik svjedočanstvo
Božje objave kroz svoju povijest, koje
je izravno povezano s objavom
danom Adamu i Evi. Osim Starog (ili
Prvog) zavjeta, Svetog pisma Izraela,
koje će biti prihvaćeno od Crkve,
Kristovi apostoli i prvi učenici,
također su u pisani oblik stavili
svjedočanstvo Božje objave kao što je
to u potpunosti ostvareno u Riječi,
kao svjedoci njegova zemaljskog
putovanja, osobito vazmenog
otajstva, smrti i uskrsnuća. Njihovi
spisi iznjedrili su knjige Novoga
zavjeta.



Istina da je Bog, o koje mu svjedoči
Sveto pismo Izraela, jedan pravi Bog,
stvoritelj neba i zemlje, je posebno
razjašnjena u Knjizi mudrosti.
Sadržaj ove knjige nadilazi okvire
Izraela i pokazuje interes za
zajedničko iskustvo ljudske rase
suočavajući se s velikim pitanjima
postojanja.Teme su u rasponu od
smisla svemira do smisla čovjekova
života (Mudrost); od pitanja o smrti, i
onoga što dolazi nakon nje, do smisla
čovjekova djelovanja na zemlji
(Qohelet/Propovjednik); od
obiteljskih i društvenih odnosa do
vrlina koje trebaju njima upravljati
kako bi živjeli u skladu s planovima
Boga Stvoritelja i na taj način postigli
puninu vlastite čovječnosti (Izreke,
Sirah, itd).

Bog je autor Svetoga pisma. Sveti
pisci (hagiografi), koji su pisali po
nadahnuću Duha Svetoga, također su
autori teksta. Za sastavljanje svetih
knjiga, "Bog je izabrao određene



ljude koristeći, sve dok ih je
zapošljavao na tom zadatku, u
potpunosti njihove sposobnosti i
snage, tako da, iako je djelovao u
njima i po njima, oni su bili istinski
autori kojima je povjereno pisati što
god je htio da bude napisano, i ništa
više"[6] (vidi Katekizam 106). Sve što
sveti pisci potvrđuju, može se
smatrati da potvrđuje i Duh Sveti:
"Moramo priznati da knjige Pisma
čvrsto, vjerno i bez greške, uče istinu
koju je Bog, radi našeg spasenja, želio
vidjeti povjerene Svetom pismu." [7]

Da bismo razumjeli Sveto pismo
ispravno, treba uzeti u obzir dva
smisla Svetoga pisma: doslovni i
duhovni. Potonji je podijeljen u
alegorijski,moralni i mistični.
Također treba uzeti u obzir različite
književne vrste kojima svete knjige
ili njihovi dijelovi pripadaju (vidi
KKC 110, 115-117). Sveto pismo
uvijek treba čitati uCrkvi, odnosno, u
svjetlu njezine žive tradicije i



analogije vjere (vidi KKC 111-114).
Pismo treba čitati i razumjeti u istom
duhu u kojem je pisano.

Znanstvenici koji nastoje protumačiti
i otići dublje u sadržaj pisma temelje
autoritet svojih studija na vlastitom
akademskom autoritetu. Crkveno
učiteljstvo, s druge strane, ima
odgovornost oblikovanja izvornih
tumačenja za vjernike, na temelju
ovlasti Duha koji pomaže
naučiteljskoj službi Pape i biskupa u
zajedništvu s njim. Zahvaljujući ovoj
božanskoj pomoći, već od prvih
stoljeća, Crkva je identificirala knjige
koje sadrže svjedočanstvo
Otkrivenja, u oba zavjeta, Starom i
Novom, te na taj način stvara
"kanon" od Svetog pisma (vidi KKC
120-127).

Prihvaćanje raznovrsnosti smisla i
različitosti književnih vrsta koje se
nalaze u Svetom pismu, potrebno je
za ispravno tumačenje onoga što



sveti pisci govore u pogledima na
svijet koji se odnose na prirodne
znanosti. To uključuje stvaranje
svemira, pojavu različitih oblika
života na zemlji, podrijetlo ljudskog
života i općenito prirodne pojave.
"Fundamentalističko" tumačenje
svakog odlomka u Pismu kao
doslovnog, povijesnog događaja
treba izbjegavati, kada su moguća
druga tumačenja. Treba, naravno,
također izbjeći pogreške onih koji
interpretiraju biblijske pripovijesti
kao čisto mitološke, nedostatne u
povijesnom značenju ili bilo kakvim
informacijama o izravnim Božjim
zahvatima u događaje opisane tamo.
[8]

3. Otkrivenje kao povijest spasenja
dostiže svoj vrhunac u Kristu

Kao što je dijalog između Boga i
čovječanstva u kojem nas Bog poziva
da sudjelujemo u njegovom vlastitom
životu, otkrivenje se od svojih



početaka vidi kao "savez" koji dovodi
do "povijesti spasenja." "I nadalje,
želeći otvoriti put do nebeskog
spasenja, od samog početka on se
očituje našim prvim roditeljima.
Nakon pada, on ih je ohrabrio s
nadom spasenja, obećavajući
otkupljenje (vidi Gen 3,15), i on
nikada nije prestao brinuti za
ljudsku rasu. Jer on želi dati vječni
život za sve one koji traže spas kroz
strpljenje u dobrom radu (vidi Rom
2:6-7). U svoje vrijeme Bog je pozvao
Abrahama, i napravio ga u veliki
narod (vidi Gen 12:2). Nakon doba
patrijarha, on je učio ovaj narod,
kroz Mojsija i proroke, da ga
prepoznaju kao jedinog živog i
pravog Boga, kao providnog Oca i
pravednog suca. On ih je učio,
također, da traže obećanog
Spasitelja. I tako, kroz vjekove, on je
pripremao put za Evanđelje." [9]

Savez Boga i ljudi započeo je sa
stvaranjem naših prvih roditelja i



njihovog uzdizanja za život milosti,
omogućujući im da sudjeluju u
intimnom životu Boga. Savez se
nastavio s Božjim beskrajnim
savezom s Noahom, i eksplicitno
objavio Abrahamu i kasnije, na
poseban način, Mojsiju, kojemu je
Bog dao ploče Saveza. I brojno
potomstvo obećao Abrahamu, u
kojem bi svi narodi na zemlji bili
blagoslovljeni, i zakon povjeren
Mojsiju sa žrtvama i svećenicima koji
su pratili uzvišeni kult, oboje je
priprema i figura novog i vječnog
saveza u Isusu Kristu , Sin Božjem,
koji je učinio stvarnost njegova
utjelovljenja i pashalne žrtve. Novi
savez u Kristu nas otkupljuje od
grijeha naših prvih roditelja, čiji je
grijeh neposlušnosti prekinuo prvi
ponuđeni savez od strane Boga
Stvoritelja.

Povijest spasenja očituje se kao
sveobuhvatna uzvišena pedagogija
koja ukazuje na Krista. Proroci,



poslani da podsjete ljude na savez i
njegove moralne zahtjeve, govore
jasno o obećanom Mesiji. Oni
najavljuju novi savez, i duhovni i
vječni, koji će biti napisan na srca
vjernika. Krist će ga otkriti s
blaženstvom i svim njegovim
učenjem, proglašujući zapovijed
ljubavi, punine zakona.

Isus Krist je istovremeno i posrednik
i punina Objave. On je ujedno
Objavitelj i Otkrivenje, kao Božja
Riječ koja je tijelom postala: "U
mnogim i na više načina Bog nekoć
govoraše ocima našim po prorocima;
ali u ove posljednje dane nam je
govorio po Sinu, kojega je imenovao
kao nasljednika svih stvari, kroz
kojega je također on stvorio svijet
" (Heb 1:1-2). Bog, u svojoj Riječi,
rekao je sve i na konačan način.
"Kršćansko gospodarstvo, dakle,
budući da je novi i konačni savez,
nikada neće proći, i niti jedna nova
javna Objava neće biti očekivana



prije slavne manifestacije Gospodina
našega Isusa Krista" [10] (vidi KKC
65-66). Uzvišeno Otkrivenje je
ostvareno i dovedeno do ispunjenja
posebno u Kristovom vazmenom
otajstvo, u njegovoj muci, smrti i
uskrsnuću. To je Božja "konačna
riječ" na neizmjernosti svoje ljubavi i
njegovoj odlučnosti da obnovi svijet.
Samo u Isusu Kristu Bog otkriva
čovjeka sebi i omogućava nam da
razumijemo naše istinsko
dostojanstvo i uzvišenost poziva. [11]

Vjera, smatrana vrlinom, čovjekov je
odgovor na Božju objavu, ona je
osobno prianjanje Bogu u Kristu,
potaknuta Kristovim riječima i
djelima. Vjerodostojnost ovog
otkrivenja počiva, prije svega, na
vjerodostojnosti osobe Isusa Krista,
doista na cijeli njegov život. Njegova
uloga kao posrednika, kao punine i
baze vjerodostojnosti Objave,
razlikuje osobu Isusa Krista od
osnivača bilo koje druge religije.



Osnivači drugih religija ne tvrde da
su, u svojoj osobi, punoća i
ostvarenje onoga što Bog želi otkriti,
nego samo da bude posrednik koji će
voditi druge ovoj objavi.

4. Prenošenje božanske objave

Božanska objava sadržana u Svetom
pismu i Svetoj predaji združena je u
jedinstvenu cjelinu pri čemu je Božja
riječ sačuvana. [12] „ Obje naime
proistječu iz istog božanskog vrutka i
na neki način uzajamno se hraneći k
istom cilju smjeraju,“ obje su
međuovisne. Predaja prenosi i
tumači Sveto pismo, a Sveto pismo
zauzvrat uprisutnjuje i potvrđuje ono
što Sveta predaja čuva (vidi KKC
80-82). [13]

Sveta predaja ima temelj u
navješćivanju apostola, svjedočenju i
prenošenju živim i dinamičnim
načinom onoga što je u Svetom
pismu ustaljeno. „ Sveta predaja koja
potječe od apostola uz prisutnost



Duha Svetoga u Crkvi napreduje.
Raste naime zapažanje kako
predanih stvari tako i riječi. To se
događa na temelju razmatranja i
proučavanja onih koji vjeruju i o tom
u svom srcu razmišljaju (usp. Lk 2, 19
i 51). Zatim, na temelju u srcu
doživljena razumijevanja duhovnih
stvari i na temelju navješćivanja onih
koji su s nasljedstvom biskupstva
primili i pouzdan milosni dar
istine.“ [14]

Učenja crkvenog učiteljstva, crkvenih
otaca, liturgijske molitve, zajednički
pogled na vjernike koji žive u božjoj
milosti, te isto tako svakodnevni život
kao što je vjera djece dobivena od
roditelja ili kršćanski apostolat, sve
to doprinosi predaji božanske objave.
Stoga apostoli, predajući ono što su i
sami primili, na njihove nasljednike,
biskupe, „obuhvaćaju sve što može
poslužiti kako bi Božji narod živio
svoje živote u svetosti i povećao
svoju vjeru. Tako i Crkva u svom



naučavanju, životu i bogoštovlju
postojano održava i svim
naraštajima prenosi sve što ona jest,
sve što vjeruje.“ [15] Od crkvene
„Apostolske Predaje“ treba
razlikovati teološke, liturgijske ili
pobožne tradicije, čije su vrijednosti
ograničene i privremene (vidi KKC
83).

Božanska objava se sastoji od istine i
života. Ne samo propovijedanjem,
nego i načinom življenja se prenosi:
nauk i primjer su nerazdvojni. Ono
što se prenosi je živuće iskustvo,
susret s uskrslim Kristom i što je taj
događaj značio i znači za život svake
osobe. Dakle, kada govori o Svetoj
predaji, Crkva govori o fides et mores,
životu i običajima, učenju i
ponašanju.

5. Crkveno Učiteljstvo, čuvar i
ovlašteni tumač Otkrivenje

“Zadatak davanja autentičnog
tumačenje Riječi Božje, bilo u



pisanom obliku ili u obliku Predaje,
je bila povjerena živoj učiteljskoj
službi Crkve same. Njegova vlast u
ovom slučaju ostvaruje se u ime
Isusa Krista. "[16] Crkveni živa
učiteljska služba sastavljen od
biskupa u zajedništvu s Petrovim
nasljednikom, Rimskim biskupom, je
služenje riječi Božjoj i ima za cilj
spasenje duša. Dakle, “to Učiteljstvo
nije superioran u odnosu na Riječ
Božju, ali je njezin sluga. Ono uči
samo ono što je bilo dano njemu. Na
božanske naredbe i uz pomoć Duha
Svetoga, ono sluša na njih pobožno,
brani ih s predanošću i izlaže vjerno.
Sve što se predlaže za vjerovanje kao
dio božansko otkrivenog je
sastavljeno od tog jednog pologa
vjere."[17] Naučavanja Crkvenog
Učiteljstva su najvažnije mjesto gdje
se apostolska predaja nalazi. Sa
uvažavanjem na tu predaju, mogli
bismo reći da je Učiteljstvo, kao što
je, svojom “sakramentalnom



dimenzijom," to jest, njegov vanjski,
vidljivi izraz.

Sveto pismo, Sveta predaja i
Učiteljstvo Crkve predstavljaju, stoga,
nedvojbeno jedinstvo, tako da nitko
od tih troje može postojati zasebno.
[18] Temelj tog jedinstva je Duh Sveti,
autor Svetoga Pisma, protagonist žive
predaje Crkve, vodič Učiteljstva, koji
mu pomaže sa svojim karizmama.
Protestantska Reformacija crkava od
samog početka željela je slijediti
princip sola scriptura, ostavljajući
biblijske interpretacije u rukama
pojedinih vjernika. Ovaj položaj je
doveo do velike disperzije
Protestantskih denominacija i
pokazalo se da je sasvim neodrživ.
Svaki tekst Pisma zahtijeva
objašnjenje, naročito predaja, iz koje
je rođen i iz koje je čitan i tumačen.
“Fundamentalizam" također
pokušava odvojiti Pismo od Predaje i
Učiteljstva, pogrešno nastojeći
održati jedinstveno tumačenja



pridržavajući se isključivo
doslovnom smislu (vidi KKC 108).

Crkva, u poučavanju sadržaja
otkrivenog pologa vjere, posjeduje
nepogrešivost in docendo (kada uči),
na temelju obećanja Isusa Krista s
obzirom na nepogrešivost, koja joj
omogućuje da nepogrešivo provede
njoj povjerenu misiju spasenja (vidi 
Mt 16,18; Mt 28,18-20; Iv 14:17-26).
Ovaj nepogrešiv učiteljska služba
provodi se:

a) kada se Biskupi okupljaju na
ekumenskom Koncilu u zajedništvu s
Petrovim nasljednikom, voditeljem
Apostolskog kolegija;

b) kada Papa proglašava istine ex
cathedra, ili kada uz pomoću oblika
izražavanja i tipa dokumenta koji
eksplicitno poziva na svoje
univerzalno Petrovo ovlaštenje, on
proglašava posebno učenje koje on
smatra potrebnim za dobro Božjega
naroda;



c) kada su Biskupi čitave Crkve, u
zajedništvu s Petrovim nasljednikom,
jednoglasni u potvrdi istog nauka ili
učenja, iako nisu okupljeni na
jednom mjestu. Premda biskup koji
propisuje svoja posebna učenja ne
uživa karizmu nepogrešivosti,
vjernici su jednako dužni poštivati
poslušnost. Baš kao što bi oni trebali
razmatrati učenja sa biskupskog
kolegija ili Pape, iako i oni nisu
izraženi kao definitivni i na
nepromjenjiv način. [19].

6. Nepromjenjiva priroda
očitovanja Objave

Dogmatsko učenje u Crkvi postoji od
prvih stoljeća kršćanskog doba (riječ
dogma jednostavno znači 'doktrina'
ili 'učenje'). Glavni elementi koje su
apostoli propovijedali stavljeni su u
pisani oblik i kao takvi probudili su
očitovanje vjere traženo od svih novo
krštenika. Ovo "očitovanje vjere"
pomoglo je definirati identitet



kršćanske vjere. Dogme ili učenja
rasli su brojem kako je i sama Crkva
rasla. Taj rast nije bio zbog neke
potrebe za promjenom ili širenjem
onoga u što treba vjerovati, nego
zbog toga što su se često javljale neke
nove potrebe suočavanja određenih
grešaka ili jačanje vjere kršćanskog
naroda dubljim proučavanjem
određenih pitanja i definiranjem
određene točke jasno i precizno.
Kada Crkveno Učiteljstvo propisuje
novu dogmu, ne stvara nešto novo,
nego jednostavno objašnjava ono što
je već sadržano u stvarnom
očitovanju vjere. "Crkveno
Učiteljstvo se u najvećoj mjeri služi
ovlaštenjem danim od Krista, kada
definira dogme, to jest, kada
predlaže, u obliku koji obvezuje
kršćanski narod na neopozivi nauk
vjere, istine sadržane u božanskoj
Objavi, ili također kada na konačan
način predlaže istine imajući istinsku
vezu s istim" (KKC 88, pročišćeni
tekst).



Dogmatsko učenje Crkve, primjerice
članci Vjerovanja, nepromjenjivi su
jer prikazuju sadržaj Objave
primljene od Boga, a ne sastavljene
od ljudi. Međutim, ove dogme
omogućuju određeni skladan razvoj,
bilo zbog dubljeg razumijevanja
vjere, koji se postiže tijekom
vremena, bilo zbog novih problema
koji se javljaju u pojedinim
kulturama i epohama, koji
zahtijevaju odgovor od strane Crkve
u skladu s Božjom riječi, stvarajući
eksplicitno ono što je već implicitno
tamo sadržano. [20]

Vjernost i napredak, istina i povijest,
nisu sukobljene stvarnosti s obzirom
na Objavu. [21] Isus Krist, nestvorena
Istina, je ujedno i središte i
ispunjenje povijesti. Duh Sveti, autor
očitovanja Objave, je onaj koji
garantira njegovu vjernost, a također
pomaže ljudima da idu dublje u
njeno značenje tijekom povijesti,
vodeći vjernike prema "punini



istine" (vidi Iv 16:13 ). "Ipak, čak i ako
je Objava već potpuna, to nije
napravljeno potpuno eksplicitno; to
ostaje za Kršćansku vjeru kao
postupno shvaćanje njenog punog
smisla tijekom stoljeća" (KKC 66).

Čimbenici koji dovode do razvoja
dogme su isti faktori koji dovode do
stvaranje žive crkvene tradicije
eksplicitnije: propovijedi biskupa,
studije vjernika, molitva i meditacija
o riječi Božjoj, iskustva duhovne
stvarnosti i primjeri svetaca. Često
učiteljstvo izlaže učenja kroz
autoritativni način koji je prethodno
proučavan od strane teologa,
vjerovan od strane vjernika, i
oživljen od strane svetaca [22].

Bibliografija Katekizam Katoličke
Crkve, 50-133

II. vatikanski sabor, konstitucija Dei
Verbum, 1-20



Ivan Pavao II., enciklika Fides et
Ratio, 14. rujna 1998., 7-15

Bilješke [1] II. vatikanski sabor,
konstitucija Dei Verbum, 2.

[2] Usp. II. vatikanski sabor, Dei
Verbum, 3; Ivan Pavao II., Fides et
Ratio, 14. rujna 1998., 19.

[3] Usp. I. vatikanski sabor,
konstitucija Dei Filius, 24. travnja
1870., DS 3004.

[4] Usp. II. vatikanski sabor, Lumen
Gentium, 2-4; Ad Gentes, 2-4.

[5] Usp. II. vatikanski sabor,
konstitucija Dei Verbum, 2.

[6] II. vatikanski sabor, konstitucija 
Dei Verbum, 11.

[7] Isto

[8] Važne smjernice za točno
tumačenje Pisma s obzirom na
znanost mogu se pronaći u



encliklikama Providentissimus Deus
pape Lava XIII. izdane 18. 11. 1893., 
Spiritus Paraclitus Benedikta XV.
izdane 15. 11. 1920. i Humani Generis
pape Pija XII. od 12. srpnja 1950.

[9] II. vatikanski sabor, konstitucija 
Dei Verbum, 3.

[10] II. vatikanski sabor, konstitucija 
Dei Verbum, 4.

[11] Usp. II. vatikanski sabor,
konstitucija. Gaudium et Spes, 22.

[12] „Oprostite mi što sam tako
uporan, ali vas moram ponovno
podsjetiti da istine vjere nisu
određene glasovanjem većine. One
sačinjavaju depositum fidei (poklad
vjere): uporište istina koje je Krist
ostavio svim vjernicima i povjerio
Učiteljstvu Crkve da ih autentično
naučavaju i prenose.“ Sv. Josemaria,
homilija Nadnaravni cilj Crkve, u 
Ljubiti Crkvu, 31 (Teovizija, Zagreb)



[13] Usp. II. vatikanski sabor,
konstitucija Dei Verbum, 9.

[14] II. vatikanski sabor, konstitucija 
Dei Verbum, 8.

[15] II. vatikanski sabor, konstitucija 
Dei Verbum, 8, Usp. također,
Tridentski sabor, Sacrosancta, 8.
travnja 1546., DS 1501.

[16] II. vatikanski sabor, konstitucija 
Dei Verbum, 10.

[17] Isto

[18] Usp. Isto

[19] Usp. II. vatikanski sabor,
konstitucija Lumen Gentium, 25; I.
vatikanski sabor, konstitucija Pastor
aeternus, 18. srpnja 1870., DS 3074

[20] „Dobro je, dakle, da
razumijevanje, znanje i mudrost
cjelokupne Crkve i svakog od
njezinih članova kroz vrijeme rastu i
napreduju. Ali ovaj rast treba pratiti



svoju pravu prirodu, to jest trebao
biti usklađen sa smjerom dogme i
slijediti dinamizam jednog te istog
nauka.“ Sv. Vinko Lerinski, 
Communitorium, 23.

[21] Usp. Ivan Pavao II., Fides et
Ratio, 11-12, 87.

[22] II. vatikanski sabor, konstitucija 
Dei Verbum, 8 (Usp. bilješku br. 14
iznad).

Giuseppe Tanzella-Nitti

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-2-objava/
(15.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-2-objava/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-2-objava/

	Tema 2. Objava

