
opusdei.org

Tema 19: Uskrsnuće
tijela

Uskrslo tijelo bit će stvarno i
materijalno, ali ne zemaljsko ili
smrtno. Zagonetka čovjekove
smrti shvaća se samo u svjetlu
Kristova uskrsnuća i našeg
uskrsnuća u Njemu. Vječni
život je ono što daje konačni i
trajni smisao ljudskom životu,
etičkom zalaganju,
velikodušnom predanju,
nesebičnom služenju,
nastojanju da se Kristov nauk i
ljubav prenese svim dušama.
Mogućnost trajnog prokletstva
u paklu podsjeća kršćane na
potrebu da žive život u
potpunosti posvećen drugima.



19.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

Na kraju Apostolskog vjerovanja
Crkva naviješta: „Vjerujem u
uskrsnuće tijela i u život vječni.”
Ovaj izraz sadrži, ukratko rečeno,
temeljne elemente eshatološke nade
Crkve, odnosno onoga što čovjeka
očekuje na kraju života. Osnova
kršćanske nade je božansko
obećanje.

Vjera u uskrsnuće

Crkva je u mnogim prilikama
naviještala svoju vjeru u uskrsnuće
svih mrtvih na kraju vremena. To je
na neki način „širenje” uskrsnuća
Isusa Krista, „prvorođenca među
mnogom braćom” (Rim 8,29), na sve
ljude, pravednike i grešnike, koje će
se dogoditi kada On dođe na kraju

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-19-uskrsnuce-tijela?si=cc79168fba2640cb83ebcba86c1b4f31&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


vremena da sudi živima i mrtvima.
Sa smrću, kao što znamo, duša se
odvaja od tijela, ali s uskrsnućem,
tijelo i duša ponovno se sjedinjuju u
slavi, zauvijek (usp. Katekizam, 997).
Dogma o uskrsnuću mrtvih, govoreći
o punini besmrtnog života za koji je
čovjek predodređen, prikazuje se kao
živa uspomena na njegovo
dostojanstvo, osobito u njegovu
tjelesnom aspektu. Govori o dobroti
svijeta, tijela, o vrijednosti povijesti
koja se živi iz dana u dan, o vječnom
pozivu materije. Zbog toga su,
protivno gnosticima drugog stoljeća,
crkveni oci inzistirali na uskrsnuću 
tijela, odnosno života čovjeka u
njegovoj tjelesnoj materijalnosti.

Sveti Toma Akvinski smatra da je
uskrsnuće mrtvih prirodno s
obzirom na sudbinu čovjeka (jer je
besmrtna duša stvorena da bude
sjedinjena s tijelom, i obrnuto), ali je
nadnaravno s obzirom na Boga koji
ga jedini može ispuniti (Summa



Contra Gentes, IV, 81), to jest,
prirodno je s obzirom na „svršni
uzrok”, a nadnaravano s obzirom na
„djelatni uzrok”.

Uskrslo tijelo bit će stvarno i
materijalno, ali ne zemaljsko niti
smrtno. Sveti Pavao protivi se ideji
uskrsnuća kao ljudske preobrazbe
unutar povijesti, pa stoga govori o
uskrslom tijelu kao o „slavnom” (usp.
Fil 3,21) i „duhovnom” (usp. 1 Kor
15,44). Uskrsnuće čovjeka, kao i
Krista, dogodit će se, za sve, nakon
smrti, na kraju vremena.

Crkva ne obećava kršćanima siguran
život na ovoj zemlji, što se naziva 
utopijom, budući da je naš zemaljski
život uvijek obilježen Križem. U isto
vrijeme, po Krštenju i Euharistiji,
proces uskrsnuća već je na neki
način započeo ovdje na zemlji (usp. 
Katekizam, 1000). Prema svetom
Tomi, u uskrslom stanju, duša će tako
duboko oblikovati tijelo da će se sve



njezine moralne i duhovne kvalitete
odražavati u njemu (Summa
Theologiae, III. Suppl., qq. 78-86). U
tom smislu, konačno uskrsnuće, koje
će se dogoditi dolaskom Isusa Krista
u slavi, omogućit će konačni sud
živima i mrtvima.

Što se tiče doktrine uskrsnuća, mogu
se dati četiri praktična opažanja:

1) Nauk o konačnom uskrsnuću
isključuje teorije reinkarnacije,
prema kojima se ljudska duša nakon
smrti seli u drugo tijelo, više puta ako
je potrebno, dok se definitivno ne
pročisti. Ljudski život je jedinstven...
ne ponavlja se. To daje težinu svemu
što svakodnevno radimo. U tom
pogledu, II. vatikanski sabor govori o
„jedinom tijeku našega zemaljskog
života” (Lumen gentium, 48).

2) Jasan pokazatelj da Crkva vjeruje
u uskrsnuće vlastitog tijela je
štovanje relikvija svetaca, koje



zauzima važno mjesto u pobožnosti
vjernika.

3) Iako kremiranje nije zabranjeno,
osim ako nije odabrano iz razloga
protivnih vjeri (CIC, 1176), Crkva
snažno savjetuje očuvanje pobožnog
običaja pokapanja tijela1. Tijelo je u
svojoj materijalnosti sastavni dio
osobe, bit će uskrišeno na kraju
vremena, u dodiru je sa
sakramentima koje je ustanovio Krist
i hram je Duha Svetoga. Stoga se
podrazumijeva da je u trenutku
ukopa potrebno poštivati
materijalnost tijela koliko god je to
moguće. Današnji prijezir prema
tjelesnosti čovjeka kao Božjeg bića
određenog za uskrsnuće upozorava
da je danas na poseban način
potrebno izbjegavati kremiranje.

4) Uskrsnuće mrtvih podudara se s
onim što Sveto pismo naziva
dolaskom „novih nebesa i nove
zemlje” (Katekizam, 1042; 2 Pt 3,13;



Otk 21,1). Ne samo da će čovjek
postići slavu, nego će se preobraziti
cijeli kozmos u kojem čovjek živi i
djeluje. »Crkva, u koju smo u Kristu
Isusu svi pozvani i u kojoj Kristovom
milošću stječemo svetost, bit će
dovršena tek u nebeskoj slavi, kada
će doći vrijeme obnove sviju stvari
(usp. Dj 3, 21) i kada će se s ljudskim
rodom u Kristu savršeno obnoviti i
sav svijet, koji je s čovjekom prisno
povezan te po njemu napreduje
prema svome cilju (usp. Ef 1, 10; KolI,
20; 2 Pt 3, 10-13)« (Lumen gentium,
br. 48). Zasigurno će postojati
kontinuitet između ovog i novog
svijeta, ali i važan diskontinuitet
obilježen savršenstvom,
postojanošću i potpunom srećom.

Kršćanski smisao smrti

Zagonetka čovjekove smrti shvaća se
samo u svjetlu Kristova uskrsnuća i
našega uskrsnuća u Njemu, a
zapravo se smrt, gubitak ljudskog



života, rastavljanje duše i tijela,
prikazuje kao najveće zlo u
prirodnom svijetu. Međutim, ona će
bit potpuno pobijeđena kada Bog u
Kristu uskrisi ljude na kraju
vremena.

Istina je da se smrt predstavlja kao
prirodna u smislu da se duša može
odvojiti od tijela. Obilježava kraj
zemaljskog hodočašća. Poslije smrti
čovjek ne može ništa dodatno
zaslužiti ili zavrijediti i više se neće
imati priliku pokajati. Odmah nakon
smrti duša će otići u raj, pakao ili
čistilište, prolazeći kroz ono što se
naziva posebnim sudom (usp. 
Katekizam, 1021-1022). Neumoljivost
smrti pomaže čovjeku da dovode u
red svoj život, da iskoristi vrijeme i
druge talente koje mu je Bog dao, da
ispravno djeluje, da se potroši u
službi za druge. 

S druge strane, Sveto pismo uči da je
smrt ušla u svijet zbog grijeha (usp.



Post 3,17-19; Mudr 1,13-14; 2,23-24;
Rim 5,12; 6,23; Jak 1 ,15; Katekizam,
1007). U tom smislu smrt se smatra
kaznom za grijeh: čovjek koji je htio
živjeti odvojeno od Boga mora
prihvatiti nevolje i posljedice prekida
s Njim, s društvom i sa samim sobom
kao plod svoje otuđenosti. 

Međutim, Krist je svojom
poslušnošću pobijedio smrt i zadobio
uskrsnuće i spasenje čovječanstva.
Za one koji žive u Kristu po Krštenju,
smrt je i dalje bolna i odvratna, ali
ona više nije živo sjećanje na grijeh,
već dragocjena prilika za
suotkupljenje s Kristom, kroz
mrtvljenje i predanje drugima. »Pa
ako umrijesmo s Kristom, vjerujemo
da ćemo i živjeti zajedno s njime
(Rim 6, 8.-11)«. Zbog ovog razloga,
»zahvaljujući Kristu, kršćanska smrt
ima pozitivni smisao« (Katekizam
1010). Svrha postupnog umiranja
sebi koje kršćanski život nosi sa



sobom (mrtvljenje) je konačno
sjedinjenje s Kristom preko smrti

Vječni život u intimnom
zajedništvu s Bogom

Kada je stvorio i otkupio čovjeka, Bog
ga je pripremio za vječno zajedništvo
s njime, za ono što sveti Ivan naziva
„vječni život” i što se obično zove
„nebo”. Ovako Isus prenosi Očevo
obećanje svom narodu: »Valjaš, slugo
dobri i vjerni! U malome si bio
vjeran, nad mnogim ću te postaviti!
Uđi u radost gospodara svoga!« (Mt
25,21). A od čega se sastoji život
vječni? Nije kao »kontinuirani slijed
kalendarskih dana, već kao trenutak
ispunjen zadovoljstvom, u kojem nas
sveukupnost obgrljuje i mi
prigrljavamo sveukupnost. Bilo bi to
poput trenutka uranjanja u ocean
beskrajne ljubavi, u kojem vrijeme -
prije i poslije - više ne postoji.
Možemo samo pokušati zamisliti da
je taj trenutak život u punom smislu,



neprestano uranjanje u beskrajnost
bića, dok nas jednostavno obuzima
radost.« (Benedikt XVI., Spe salvi, 12) 

Naposljetku, vječni život je ono što
daje konačni i trajni smisao ljudskom
životu, etičkom zalaganju,
velikodušnom predanju, nesebičnom
služenju, nastojanju da se Kristov
nauk i ljubav prenese svim dušama.
Kršćanska nada u nebo nije
individualistička, „za mene”, nego se
odnosi na sve ljude (usp. Spe salvi,
13-15, 28, 48). Na temelju obećanja
vječnog života, kršćanin je čvrsto
uvjeren da se „isplati” živjeti
kršćanski život u punini. »Nebo je
čovjekov krajnji cilj i ostvarenje
njegovih najdubljih težnji, stanje
najvećeg i konačnog
blaženstva« (Katekizam, 1024).

Oni koji umru u milosti zauvijek će
biti poput Boga, jer ga vide „kao što
jest” (1 Iv 3,2), to jest „licem u lice” (1
Kor 13,12), što se naziva „blažena



vizija” Boga. Nebo je najveći izraz
Božjeg dara čovjeku.

U isto vrijeme, na nebu će čovjek
moći ljubiti one koje je volio u svijetu
čistom i trajnom ljubavlju. »Nakon
smrti dočekat će vas Ljubav. I u
ljubavi Božjoj susrest ćete svaku
čestitu ljubav koju ste imali na
zemlji« (sveti Josemaría, Prijatelji
Božji, 221).

To što Nebo traje vječno ne znači da
čovjek u njemu prestaje biti
slobodan. Zasigurno u nebu čovjek
ne griješi. Ne može griješiti jer,
gledajući Boga licem u lice, čovjek
zapravo ne želi griješiti. Slobodno i
sinovski, spašeni će čovjek zauvijek
ostati u zajedništvu s Bogom, jer „on
tako želi”. S nebom njegova sloboda
dostiže puno ostvarenje. 

Konačno, prema svetom Tomi, vječni
život ovisi o milosrđu koje svatko
ima: „Tko ima više milosrđa, više
sudjeluje u svjetlu slave, bolje će



vidjeti Boga i bit će sretan”(Summa
Theologiae, I, q 12, a. 6, c).

Pakao kao definitivno odbacivanje
Boga

Sveto pismo uči da će ljudi koji se ne
pokaju za svoje teške grijehe izgubiti
vječnu nagradu zajedništva s Bogom,
trpeći naprotiv vječnu nesreću.
»Umrijeti u smrtnom grijehu, a da se
čovjek za nj nije pokajao i prihvatio
milosrdnu Božju ljubav, znači, po
svom slobodnom izboru, ostati
zauvijek odijeljen od njega. To je
upravo stanje konačnog
samoisključenja iz zajedništva s
Bogom i s blaženicima koje
označujemo riječju
„pakao”« (Katekizam 1033). Ne radi
se o tome da Bog ikoga predodređuje
na vječno prokletstvo. Čovjek je taj
koji, tražeći svoj krajnji cilj mimo
Boga i njegove volje, gradi za sebe
izolirani svijet u koji ne mogu
prodrijeti svjetlo i ljubav Božja.



Pakao je misterij, misterij odbačene
Ljubavi, on je znak razorne moći
slobodnog čovjeka kada se udaljava
od Boga. „Pakao je kad čovjek ne
može više voljeti”, kako su govorili
mnogi pisci. 

Nauk o paklu u Novom zavjetu
predstavljen je kao poziv na
odgovornost u korištenju primljenih
darova i talenata, te na obraćenje.
Njegovo postojanje daje čovjeku uvid
u ozbiljnost smrtnog grijeha i
potrebu da ga se izbjegne svim
sredstvima, ponajviše, naravno,
pouzdanom i poniznom molitvom.
Mogućnost trajnog prokletstva
također podsjeća kršćane na potrebu
da žive život potpuno posvećen
drugima u kršćanskom apostolatu.

Pročistiti se da bismo mogli
pronaći Boga

»Oni koji umru u milosti i
prijateljstvu s Bogom, a nisu potpuno
čisti, iako su sigurni za svoje vječno



spasenje, moraju se poslije smrti
podvrgnuti čišćenju kako bi postigli
svetost nužnu za ulazak u nebesku
radost« (Katekizam 1031). Čini se
vjerojatnim da se mnogi ljudi, iako
nisu živjeli svetim životom na zemlji,
nisu definitivno zatvorili pod grijeh.
Mogućnost čišćenja, nakon smrti, od
nečistoća i nesavršenosti više ili
manje uništenog života, nudi se tada
kao novi oblik Božje dobrote, koja
želi živjeti u intimnom zajedništvu s
njim. »Čistilište je Božje milosrđe da
bi se očistili prijestupi onih koji se
žele s Njim poistovjetiti« (san
Josemaría, Brazda, 889). 

Stari zavjet govori o ultrazemaljskom
pročišćenju (usp. 2 M 12,40-45). Sveti
Pavao u Prvoj poslanici Korinćanima
(1 Kor 3,10-15) prikazuje kršćansko
pročišćenje, u ovom i budućem
životu, slikom vatre; vatra koja na
neki način izvire iz Isusa Krista,
Spasitelja, Suca i Temelja kršćanskog
života. Iako doktrina Čistilišta nije



bila formalno definirana sve do
srednjeg vijeka (usp. DH 856, 1304),
drevna i jedinstvena praksa
prikazivanja žrtava za mrtve,
posebno kroz svetu euharistijsku
žrtvu, jasan je pokazatelj vjere Crkve
u pročišćenje nakon smrti. Ne bi
imalo smisla moliti za mrtve ako im
se ne može pomoći. 

Čistilište se stoga može smatrati
stanjem privremene i bolne
udaljenosti od Boga, u kojem se
opraštaju laki grijesi, čisti sklonost
zlu koju grijeh ostavlja u duši i
otplaćuje „vremenita kazna” za
grijehe. Naime, grijeh ne samo da
vrijeđa Boga i šteti samom grješniku,
nego po općinstvu svetih šteti Crkvi,
svijetu i cijelom čovječanstvu. Ali
crkvena molitva za pokojne na neki
način vraća red i pravdu i definitivno
nas pomiruje s Bogom. 

U čistilištu ima puno patnje, ovisno o
situaciji svake osobe. Međutim, riječ



je o boli koja ima posebno je
značenje, o „blaženoj bol” (Benedikt
XVI., Spe salvi, 47). Stoga su kršćani
pozvani tražiti očišćenje od grijeha u
sadašnjem životu kroz kajanje,
mrtvljenje, popravak i svet život.

Paul O’Callaghan

Osnovna literatura 

—Katekizam Katoličke Crkve,
988-1050.

Preporučena literatura 

—sveti Ivan Pavao II.,Catequesis
sobre el Credo IV: Credo en la vida
eterna, Palabra, Madrid 2000
(audijencije od 25. V. 1999. do 4. VIII.



1999).—Benedikt XVI., Spe salvi, 30.
XI. 2007.

—sveti Josemaría, Homilija Nada
kršćanina, u Prijatelji Božji, 205-221.

(1) Usp. uputu Ad Resurgendum cum
Christo, Kongregacije nauka vjere
(2016.), u vezi s ukopom pokojnika i
čuvanjem pepela u slučaju
kremiranja.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-19-uskrsnuce-tijela/

(22.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-19-uskrsnuce-tijela/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-19-uskrsnuce-tijela/

	Tema 19: Uskrsnuće tijela
	Osnovna literatura
	Preporučena literatura


