
opusdei.org

TEMA 19. Euharistija
(I)

Euharistija je spomen Kristova
vazmenog otajstva, što
uprisutnjuje njegovu
jedinstvenu žrtvu u liturgiji
Crkve.

13.12.2012.

1.Sakramentalna narav Presvete
Euharistije

1.1.Što je Euharistija?

Euharistija jesakrament koji, za
vrijeme liturgijskog slavlja Crkve,



uprisutnjuje Osobu Isusa Krista
(cijeloga Krista: Tijelo, Krv, Dušu i
Božanstvo) i njegovu otkupiteljsku
žrtvu, u punini Vazmenog Misterija
njegove muke, smrti i uskrsnuća. Ova
prisutnost nije statična ili pasivna
(kao prisutnost nekog objekta na
jednom mjestu) nego aktivna, jer se
Gospodin uprisutnjuje s
dinamičnošću svoje spasiteljske
ljubavi: on nas u Euharistiji poziva
da prihvatimo spasenje koje nam
nudi i da primimo dar njegova Tijela
i Krvi kao hranu za vječni život,
dopuštajući nam da stupimo s Njim u
zajedništvo –s njegovom Osobom i
njegovom žrtvom– i u zajedništvo sa
svim udovima Mističnog Tijela
Crkve.

U stvari, kako potvrđuje II Vatikanski
Koncil, „Naš je Spasitelj, na Zadnjoj
Večeri, noć prije nego je bio predan,
ustanovio euharistijsko žrtvovanje
svoga Tijela i svoje Krvi, da
ovjekovječi do svoga povratka žrtvu



križa i da tako povjeri svojoj
ljubljenoj Zaručnici, Crkvi, spomen
na svoju smrt i uskrsnuće, sakrament
milosrđa, biljeg jedinstva, ljubavnu
povezanost, uskrsnu gozbu 'na kojoj
se Krist blaguje, duša napunja
milošću i daje nam se zalog buduće
slave'“1.

1.2.Imena kojima se označava ovaj
sakrament

Euharistijase, kako u Svetom Pismu
tako i u predaji Crkve, naziva
različitim imenima koja reflektiraju
mnoge vidove ovog sakramenta i
izražavaju neograničeno bogatstvo,
ali nijedno ne iscrpljuje njegov
smisao. Pogledajmo najznačajnije
nazive:

a) neka imena podsjećaju na početak
obreda2, na Lomljenje Kruha, na
Spomen muke, smrt i uskrsnuće
Gospodinovo te na Gospodinovu
Večeru;



b) druga imena naglašavaju žrtveni
značaj Euharistije: Sveta Žrtva, Sveti
Prinos Mise, Oltarski Sakrament,
Hostija(= prinosna Žrtva);

c) druga pokušavaju iznijeti
stvarnost Kristove nazočnosti pod
posvećenim prilikama: Sakrament
Tijela i Krvi Kristove, Kruh s Neba
(usp. Iv 6,32-35; Iv 6,51-58), Presveti
Sakrament (jer sadrži Sveto Svetih,
istu svetost utjelovljenog Boga);

d) druga se odnose na učinke
uzrokovane po Euharistiji u svakom
vjerniku i u čitavoj Crkvi: Kruh
Života, Kruh djece Božje, Kalež
spasenja, sveta Popudbina (da ne
klonemona putu Kući), Pričest. Ovo
zadnje ime ukazuje na sjedinjenje s
Kristom po Euharistiji (osobno
sjedinjenje s Kristom)i svim udovima
njegova Mističnog Tijela (crkveno
zajedništvo u Isusu Kristu);

e) druga imena označavaju
cjelokupno euharistijsko slavlje s



nazivom koji na rimskom obredu
označava oproštaj vjernika nakon
pričesti: Misa, Sveta Misa;

Međusvim ovim imenima naziv 
Euharistija je sve više prevladavao u
Zapadnoj Crkvi, dok nije postao opći
izraz, kojim se označava, kako
liturgijsko djelovanje Crkve koja slavi
spomen na Gospodina, tako i
sakrament Tijela i Krvi Kristove.

Na istokuje euharistijsko slavlje,
naročito od početka X stoljeća,
obično imenovano izrazom Sveta i
Božanska Liturgija.

1.3.Euharistija u sakramentalnom
redu Crkve

„LjubavPresvetog Trojstva prema
čovjeku čini da se, po prisutnosti
Kristovoj u Euharistiji, za Crkvu i za
čovječanstvo rađaju sve milosti“3.
Euharistija je najuzvišeniji
sakrament, jer je u njemu „sadržano
cjelokupno Crkveno duhovno dobro,



to znači da je sam Krist naša Pasha i
živi kruh koji po svom uskrslom i
životvornom tijelu po Duhu Svetom,
daje život ljudima“4. Ostali
sakramenti, iako imaju posvećujuću
snagu koja proizlazi od Krista, nisu
kao Euharistija koja zaista
uprisutnjuje, stvarno i suštinski
samu Osobu Krista –utjelovljeni i
proslavljeni Sin Vječnog Oca–, sa
spasonosnom moći svoje
otkupiteljske ljubavi, da bi ljudi
mogli ući u zajednicu s Njime i živjeti
po Njemu i u Njemu (usp. Iv 6,56-57).

NadaljeEuharistija čini vrhunac
prema kojem teže svi ostali
sakramenti u redu duhovnog rasta
svakog vjernika i čitave Crkve. U
ovom smislu II Vatikanski Koncil
potvrđuje da je Euharistija izvor i
vrh kršćanskoga života, središte
cjelokupnog crkvenog života5. Svi
ostali sakramenti i sva djela Crkve su
podređena Euharistiji, jer je njezin
cilj voditi vjernike k jedinstvu s



Kristom, nazočnom u ovom
sakramentu (usp. Katekizam, 1324).

Uz sve to Kristje izvor po kojem
božanski život stiže do čovječanstva i
kao cilj prema kojem se uređuju svi
ostali sakramenti, Euharistija ne
nadomješta nijedan od njih (ni
krštenje, ni potvrdu, ni pokoru, ni
bolesničko pomazanje), i može biti
posvećena samo po valjano
zaređenom službeniku. Svaki
sakrament ima svoju ulogu u
sakramentalnom redu i samom
životu Crkve. U ovom smislu se
Euharistija smatra trećim
sakramentom uvođenja u
kršćanstvo. Od prvih stoljeća
kršćanstva na krštenje i potvrdu se
gledalo kao na pripremu za
sudjelovanje u Euharistiji, kao na
uvjete za ulazak u sakramentalno
zajedništvo s Kristovim Tijelom i
njegovom žrtvom, kao i za dublje
uključivanje u Kristov misterij i
misterij njegove Crkve.



2. Obećanje Euharistije i njezino
ustanovljenje po Isusu Kristu

2.1.Obećanje

Gospodinje najavio Euharistiju, za
vrijeme svog javnog života, u
Sinagogi Kafarnauma, pred onima
koji su ga slijedilii kasnije bili
svjedoci čudesnog umnažanja kruha
kojim je nasitio mnoštvo (usp. Iv
6,1-13). Isus je upotrijebio ovaj znak,
da otkrije svoj identitet i svoje
poslanje te da obeća Euharistiju:
„'Zaista, zaista, kažem vam: nije vam
Mojsije dao kruh s neba, nego Otac
moj daje vam kruh s neba, kruh
istinski; jer kruh je Božji Onaj koji
silazi s neba i daje život svijetu.'
Rekoše mu na to: 'Gospodine, daj
nam uvijek toga kruha.'Reče im Isus:
'Ja sam kruh života... Ja sam kruh
živi koji je s neba sišao. Tko bude jeo
od ovoga kruha živjet će uvijeke. 
Kruh koji ću ja dati tijelo je moje -za
život svijeta..'. Tko blaguje tijelo moje



i pije krv moju, ima život vječni; i ja
ću ga uskrisiti u posljednji dan. Tijelo
je moje jelo istinsko, krv je moja piće
istinsko. Tko jede moje tijelo i pije
moju krv, u meni ostaje i ja u njemu.
Kao što je mene poslao živi Otac i ja
živim po Ocu, tako i onaj koji mene
blaguje živjeti će po meni.'“ (usp. Iv
6,32-35.51.54-57).

2.2.Ustanovljenje sakramenta i
njegov vazmeni kontekst

Isus Kristustanovio je ovaj sakrament
na Posljednjoj Večeri. Tri sinoptička
evanđelista (usp. Mt 26, 17-30; Mk
14,12-26; Lk 22,7-20) i sveti Pavao
(usp.1 Kor 11,23-26) prenose nam
izvještaj o ustanovljenju. Evo
pregleda pripovijesti koju pruža 
Katekizam Katoličke Crkve: „Kada
dođe dan beskvasnih kruhova, u koji
je trebalo žrtvovati pashu; Isus posla
Petra i Ivana i reče im: 'Hajdete,
pripravite nam da blagujemo
pashu' (...) Oni odu, nađu kako im je



rekao i pripraviše Pashu. Kada dođe
čas, sjede Isus za stol i Apostoli s
njim. I reče im: 'Svom sam dušom
čeznuo ovu Pashu blagovati s vama
prije svoje muke. Jer kažem vam
neću je više blagovati dok se ona ne
završi u Kraljevstvu Božjemu' (...) I
uze kruh, zahvali, razlomi ga i dade
im govoreći: 'Ovo je tijelo moje koje
se za vas predaje. Ovo činite meni na
spomen'. Isto tako, pošto večeraše,
uze čašu govoreći: 'Ova čaša novi je
Savez u mojoj krvi koja se za vas
prolijeva'“ (KKC, 1339).

Isus je, dakle, slavio Posljednju
Večeru u smislu židovske Pashe, ali
Gospodnja Večera ima apsolutnu
novost: u središtu se ne nalazi janje
Stare Pashe, nego sam Krist, njegovo
Tijelo predano (prikazano u žrtvi
Ocu, na milost za ljude)... i njegova
Krv prolivena za mnoge za oprost
grijeha (usp. KKC, 1339). Možemo
dakle kazati da je Isus ne samo slavio
Staru Pashu, već navijestio i ostvario



–anticipirajući je sakramentalno–
Novu Pashu.

2.3.Značenje i sadržaj Gospodinove
zapovijedi

Izričitazapovijed Isusova: „Ovo činite
meni na spomen (da vas podsjeća na
mene)“ (Lk 22,19; 1 Kor 11,24-25),
zapravo pokazuje institucionalni
karakter Posljednje Večere.
Iskazanom nas zapovijeđu moli da
odgovaramo na njegov dar i da ga
sakramentalno prikažemo (da ga
nanovo ostvarujemo, da ponavljamo
njegovu prisutnost: njegova
predanog Tijela i njegove prolivene
Krvi, što znači, njegovu žrtvu za
oproštenje naših grijeha).

–– „Ovo činite“. Na ovaj je način
označio one koji mogu slaviti
Euharistiju (Apostole i njihove
nasljednike u svećenstvu), njima je
dao vlast da je slave i odredio
temeljne elemente obreda: iste koje
je On upotrijebio (tako je za slavlje



Euharistije potrebna prisutnost
kruha i vina, usrdna prošnja milosti i
blagoslova, posveta darova u Tijelu i
Krvi Gospodnjoj, dijeljenje i
pričešćivanje s ovim Presvetim
Sakramentom).

–– „Meni naspomen (da podsjeća na
mene)“. Na ovaj je način Krist
zapovjedio Apostolima (i po njima
njihovim nasljednicima u
svećenstvu), da slave novi “spomen",
koji je nadomjestio onaj Stare Pashe.
Ovaj memorijalni obred ima posebnu
snagu: ne samo da pomaže
“podsjećati" zajednicu vjernika na
otkupiteljsku ljubav Kristovu,
njegove riječi i držanje za vrijeme
Posljednje Večere, nego da, osim
toga, kao sakrament Novoga Zavjeta,
uprisutnjuje objektivno sadržajnu
stvarnost: Krista, “naše Vazmeno
Janje" (1 Kor 5,7), i njegovu
otkupiteljsku žrtvu.

3. Liturgijsko slavlje Euharistije



Crkvaje, poslušna zapovijedi
Gospodinovoj, odmah slavila
Euharistiju u Jeruzalemu (usp. Dj
2,42-48), u Troji (usp. Dj 20,7-11) u
Korintu (usp. 1 Kor 10,14,21; 1 Kor 11,
20-34) i u svim mjestima gdje je
stizalo kršćanstvo. „Kršćani su se
sabirali 'da lome kruh' naročito 'u
prvi dan tjedna (Dj 20,7), to jest u dan
Gospodnji, dan Isusova uskrsnuća.
Slavlje se Euharistije od onih
vremena nastavilo sve do naših
dana, tako da ga danas nalazimo
svugdje u Crkvi, s istim osnovnim
ustrojstvom.“ (KKC, 1343).

3.1.Temeljno ustrojstvo slavljenja
mise

VjernaIsusovoj zapovijedi, Crkva
vođena “Duhom istine" (Iv 16,13),
koji je Duh Sveti, kada slavi
Euharistiju ne čini ništa drugo, nego
se prilagođava euharistijskom
obredu ostvarenom po Gospodinu na
Posljednjoj Večeri. Bitni sastavni



dijelovi slijedećih euharistijskih
slavlja ne mogu biti drugi od onih
iskonske Euharistije, a to su: a)
Zajednica Kristovih učenika sazvana
po Njemu i ujedinjena oko Njega; i b)
Provođenje novoga memorijalnoga
obreda.

Euharistijska zajednica

Od samihpočetaka crkvenog života,
kršćanska zajednica koja slavi
Euharistiju ustrojena je hijerarhijski:
obično je osnivaju biskup ili svećenik
(koji kao svećenik predvodi
euharistijsko slavlje i djeluje u osobi
Krista, Glave Crkve), đakon, drugi
službenici i vjernici, sjedinjeni
vezom vjere i krštenja. Svi članovi
ove zajednice pozvani su da
sudjeluju savjesno, pobožno i aktivno
u euharistijskom obredu, svaki na
svoj, njemu svojstven način: svećenik
koji služi misu, đakon, čitači, oni koji
prikazuju darove, djelitelj pričesti i
sav narod, čiji “Amen" ukazuje na



njegovo stvarno sudjelovanje (usp. 
KKC, 1348). Prema tome, svaki će
pojedinac morati izvršiti svoju
dužnost, tako da ne bi bilo pomutnje
između svećeničke službe, općeg
svećeničkog zvanja vjernika i službe
đakona i ostalih mogućih službenika.

Potvrdaslužbenog svećeništva je
bitna za slavljenje Euharistije. Samo
valjano zaređeni svećenik može
posvetiti Presvetu Euharistiju,
izgovarajući u osobi Krista (t.j., u
specifičnoj sakramentalnoj
istovjetnosti s Velikim i Vječnim
Svećenikom, Isusom Kristom) riječi
posvete (KKC, 1369). S druge strane,
nijedna kršćanska zajednica nije
ovlaštena da si daje ovlasti koje ima
samo zaređeni svećenik. „Ovo je dar
koji se prima kroz biskupsko
nasljedovanje, a ono se oslanja na
Apostole. Biskup je taj koji potvrđuje
novog svećenika posredstvom
sakramenta Ređenja, predajući mu
moć posvećivanja Euharistije“6.



Odvijanje svete Mise

Provođenjememorijalnoga obreda se,
od samih početaka postojanja Crkve,
odvija u dva bitna dijela, koji
oblikuju zasebno jedinstven
bogoštovni čin: “Liturgija
Riječi" (koja podrazumijeva objavu i
prihvaćanje Riječi Božje), i “Liturgija
Euharistije" (koja podrazumijeva
prikazivanje kruha i vina, anaforu ili
euharistijske zazive –riječima
posvete– i pričest. Ova dva glavna
dijela su omeđena uvodnim i
zaključnim obredima (usp. KKC,
1349-1355). Nitko ne može
svojevoljno izostaviti ili dodati nešto
više od onoga što je utvrđeno za
Crkvu u Liturgiji Svete Mise7.

Ustrojstvo sakramentalnog znamenja

Nužni ibitni elementi za ustrojstvo
sakramentalnog znamenja
Euharistije su: s jedne strane, kruh
od pšeničnog brašna i vino od
grožđa; s druge strane posvećujuće



riječi koje svećenik izgovara u osobi
Krista, u smislu „Usrdne
Euharistijske molitve“. Zahvaljujući
snazi Gospodinovih riječi i moći
Duha Svetoga, kruh i vino se
pretvaraju u djelotvorno znamenje, s
ontološkom, a ne samo znakovitom
puninom, nazočnosti 'predanoga
Tijela' i 'prolivene Krvi' Kristove, t.j.,
njegove Osobe i njegove otkupiteljske
žrtve (usp. KKC, 1333 i 1375).

Ángel García Ibáñez

Temeljna bibliografija

Katekizam Katoličke Crkve,
1322-1355.

IVAN PAVAO II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, 11-20; 47-52.

BENEDIKT XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, 22-II-2007, 6-13; 16-29;
34-65.



KONGREGACIJA ZA BOGOŠTOVLJE I
DISCIPLINU SAKRAMENATA, Upute 
Redemptionis Sacramentum, 25-
III-2004, 48-79.

Preporučeno štivo

SV.JOSEMARÍA, Homilija Euharistija,
otajstvo vjere i ljubavi, u Susret s
Kristom, 83-94

J. RATZINGER, Euharistija središte
života. Bog nam je blizu. Edicep,
Valencia 2003, 29-44; 61-80; 135-144.

J.ECHEVARÍA, Euharistija i kršćanski
život, Rialp, Madrid 2005, 17-48.

J.R. VILLAR, F.M. AROCENA,
L.TOUZE, Euharistija, uC. IZQUIERDO
(dir), Teološki riječnik, Eunsa,
Pamplona 2006, 355-356; 362-366.

Podrubci (fusnote)

1 II VATIKANSKI KONCIL, Konst. 
Sacrosanctum Concilium, 47.



2 Izraz euharistija označava 
milosrdno djelovanje, i upućuje na
Isusove riječi na Posljednjoj Večeri: „I
uze kruh, dade hvalu (znači,
izgovorio je euharistijsku usrdnu
molitvu i hvalu Bogu Ocu), razlomi
ga i dade im govoreći...“ (Lk 22, 19;
usp, 1 Kor 11,24).

3 Sv.Josemaría, Susret s Kristom, 86.

4 II VATIKANSKI KONCIL, Dekret 
Presbyterorum Ordinis, 5.

5 Usp. II VATIKANSKI KONCIL, Konst.
Lumen Gentium, 11.

6 IVAN PAVAO II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29.

7 Usp. II VATIKANSKI KONCIL, Konst.
Sacrosanctum Concilium, 22;
KONGREGACIJA ZA BOGOŠTOVLJE I
DISCIPLINU SAKRAMENATA, Upute 
Redemptionis Sacramentum, 14-18.



8 Usp. RIMSKI MISAL, Institutio
generalis, br. 320. U latinskom
obredu kruh mora biti beskvasan, to
znači, ne fermentiran; usp. Ibidem.

9 Usp. RIMSKI MISAL Institutio
generalis, br. 319. U latinskoj Crkvi
vinu se doda malo vode; usp. Ibidem.
Riječi koje izgovara svećenik kod
dodavanja vode vinu, označavaju
smisao ovog obreda: „Da po misteriju
ove vode i vina, imamo udjela u
božanstvu kojim se udostojao biti
sudionikom našega
čovještva“ (RIMSKI MISAL, 
Prikazanje). Za Crkvene Oce, ovaj
obred znači i jedinstvo Crkve s
Kristom u euharistijskoj žrtvi; usp.
SV. CIPRIJAN, Ep. 63,13: CSEL 3,711.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-19-euharistija-i/
(23.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-19-euharistija-i/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-19-euharistija-i/

	TEMA 19. Euharistija (I)

