opusdei.org

Tema 18: Socijalni
nauk Crkve

Radosna vijest spasenja
zahtjeva prisustvo Crkve u
svijetu. Evandelje je zapravo
najava preobrazbe svijeta u
skladu s Bozjim planom.
Socijalni nauk Crkve dio je
socijalno moralne teologije koja
proizlazi iz kr§¢anskog
poimanja Covjeka 1 politiCckog
zivota. DruStveni moral Crkve
naucava da postoji prvenstvo
duhovnih i moralnih dobara
nad materijalnim dobrima.



18.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.
Podrijetlo socijalnog nauka Crkve

Isus Krist, nas Spasitelj, »hoce da se
svi ljudi spase i dodu do spoznanja
istine« (1 Tim 2,4). Crkva nastavlja
navjesStaj Evandelja u svijetu,
radosnu vijest spasenja koju je
navijestio Isus Krist: »Crkva —
sudionica radosti i nada, Zalosti i
tjeskoba ljudi - solidarna je sa svakim
muskarcem i svakom Zenom svakoga
mjesta i svakoga doba, i nosi im
radosnu vijest kraljevstva Bozjega
koje je s Isusom Kristom doslo i
dolazi medu nas«.'

Radosna vijest spasenja zahtijeva
prisutnost Crkve u svijetu: ona nudi
sakramente, propovijedanje Rijeci
BoZje i brojna ucenja koja se zbog


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-18-socijalni-nauk-crkve?si=cc79168fba2640cb83ebcba86c1b4f31&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

antropoloskog i etickog utjecaja
odnose na druStvene stvarnosti.
»Drustveni suzivot Cesto odreduje
kvalitetu Zivota i zato uvjete u kojima
svaki musSkarac i svaka Zena shvaca
sebe samoga i odlucuje o sebi i
svojem pozivu. Zbog toga razloga
Crkva nije ravnodusna na sve ono $to
se izabire, proizvodi i zZivi u drustvu,
na moralnu kvalitetu, to jest
autenticno humanu i
humaniziraju¢u kvalitetu
drustvenoga Zivota«.’

Krs¢anski navjestaj spasenja ne
dovodi nas do povlacenja iz svijeta i
drustva, kao da moramo ostaviti po
strani opce dobro da bismo bili
istinski krscani. »Milosrde nije nesto
apstraktno. Ono podrazumijeva
stvarno, potpuno darivanje u sluzbi
Bogu i svim Jjudima (...) Ne moZete
imati milosrde bez pravde,
solidarnosti, obiteljske i druStvene
odgovornosti, siromastva, radosti,



CistoCe, prijateljstva« (sveti
Josemaria, Razgovori, br. 62).

Evandelje je zapravo najava
preobrazbe svijeta u skladu s BoZjim
planom. Politika, ekonomija, rad ili
kultura nisu sporedna podrucja za
kr$cansku vjeru buduci da uvelike
utjecCu na Zivote vjernika Crkve. Na
primjer, ekonomska organizacija
koja ne ostavlja dovoljno vremena za
brigu o djeci ili koja ne osigurava
financijska sredstva potrebna za
podizanje obitelji moZe biti ozbiljna
prepreka ostvarivanju vlastitog
bracnog poziva. Ako se pastiri Crkve
osvrcu na ovu tematiku, to nije zato
Sto Zele predloZiti tehnicka rjeSenja,
nego zato Sto su zabrinuti za njihov
utjecaj na Zivote vjernika.

Prema tome, korisno se podsjetiti da
»misija koju je Krist povjerio svojoj
Crkvi kao njoj vlastitu, nije niti
politickog, niti ekonomskog, niti
socijalnog reda: svrha, naime, koju



joj je odredio, religioznoga je reda.
Ali upravo iz te religiozne misije
izviru zadaci, svjetlo i sile koje mogu
posluZiti da se ljudska zajednica
izgradi i uévrsti po Bozjem zakonue.®

Socijalni nauk Crkve dio je socijalno
moralne teologije koja proizlazi iz
krs¢anskog poimanja Covjeka i
politickog zZivota. To, s jedne strane,
znaci da postupci vezani za osobni
moral nisu identi¢ni onima koje
proucava drustveni moral, bududi da
su nacela, kriteriji prosudivanja i
smjernice drustvene doktrine vrlo
Siroki i dopustaju veliki pluralizam:
nema jedinstvenih rjeSenja
ekonomskih ili politi¢kih dilema. S
druge strane, nauk Crkve ne predlaze
drustvena rjeSenja s obzirom na
pitanja osobne etike.

Drustveni moral Crkve postoji
oduvijek jer je Crkva oduvijek bila
zainteresirana za drustvo u kojem
Zivi: »Svojim socijalnim naukom



Crkva preuzima teret zadace
navijeStanja Sto joj ga je povjerio
Gospodin. Ona u povijesnim
zbivanjima aktualizira poruku
oslobodenja i otkupljenja Kristova,
evandelje kraljevstva. Crkva,
navjeScujuci evandelje ,svjedoci
covjeku o njegovom vlastitom
dostojanstvu i 0 zvanju na
zajedniStvo osoba; ona ga uci
zahtjevima pravde i mira,
sukladnima mudrosti BoZjoj”*. Taj se
interes oblikovao u prvim stolje¢ima,
s jedne strane, u promicanju dobrih
djela, osobito djela milosrda; a s
druge strane, u osudivanju nepravdi,
osobito onih ¢ije rjeSenje nije bilo u
rukama onih koji su ih trpjeli.

Opcenito govoreci, drustveni moral
Crkve naucava da postoji prvenstvo
duhovnih i moralnih dobara nad
materijalnim dobrima. Iako je
Crkvino poslanje duhovno, ona se
bavi cjelovitim dobrom cCovjeka, Sto
ukljucuje i materijalno blagostanje.



Stoga, interes Uciteljstva nisu
sredstva za organiziranje ljudskog
drustva, koja su opcenito politicka ili
ekonomska, nego usmjerenost na
promicanje drustvenog morala u
skladu s Evandeljem. Na obi¢nim
krs¢anima je da iz svoga rada i
poloZaja u druStvu traZe nacine za
postizanje tog opceg dobra. Medutim,
Uciteljstvo usmjerava vjernike
nudeci im nacela djelovanja te
prepusta tehnicki izbor sredstava
odgovornosti onih koji upravljaju
razli¢itim podrucjima drustvenoga
rada.

Navjestaj vjere koji pruza Uciteljstvo
opaZzajuci drustvene stvarnosti
prolazi kroz razlicite faze. Prvo,
socijalni nauk Crkve nije ogranicen
na razumijevanje drustvenih
stvarnosti: kulture, politike,
ekonomije, obrazovanja itd., ve¢
ukljucuje 1 njihovo oblikovanje u
skladu s BoZjom istinom i stvaranjem



koje ljudsko bice njeguje i ¢iji je
protagonist.

Drugo, ova teorijska ucenja i njihove
prakti¢ne posljedice dovele su do
pojave moralnih nacela koja imaju
trajnu vrijednost u postavljanju
temelja druStvene organizacije:
»tvore onu pravu raSclambu istine
drustva koja se tiCe svake savjesti i
poziva je na interakciju sa svakom
drugom«’. Ta nacela su dostojanstvo
osobe, opce dobro, solidarnost i
supsidijarnost.

A) Dostojanstvo osobe

Nacelo koje se odnosi na
dostojanstvo osobe srediSnji je pojam
u socijalnoj doktrini Crkve. To
podrazumijeva poznavati i postivati
da je osoba otvorena Bogu jer svojom
inteligencijom i voljom postizZe
slobodu koja je stavlja iznad ostalih
stvorenja. S druge strane, osoba se ne
moZe Kkoristiti kao sredstvo za
postizanje drustvenih ciljeva, npr.



zlostavljanje radnika ili
obmanjivanje gradana. Stovise,
naglaSava se da je svaka osoba
jedinstvena i neponovljiva te, prema
tome, nije moguce ogranicavati ljude
ili njihova temeljna prava u svrhu
ostvarivanja drustvenih ciljeva,
koliko god nuzZni se Cinili. Ovo nacelo
proSiruje se na ostala tri nacela, koja
ga na neki nacin odreduju.

B) Opce dobro

Opce dobro je »skup onih uvjeta
drustvenog zZivota koji grupama i
pojedincima omogucuje da potpunije
ilakSe dodu do vlastitog
savrsenstva«’. MoZe se primijetiti da
opce dobro nije definirano kao skup
stvari koje su raspodijeljene medu
¢lanovima drustva, vec se radi o
uvjetima koji omogucuju osobni
razvoj, a koje nitko ne moze posve
prisvojiti: to su uvjeti koji se postizu
uz suradnju svih i od kojih svi imaju
koristi. Mogle bi se predloZiti



razlicite slike za razumijevanje opceg
dobra, ali obi¢no ga se opisuje kao
veliki orkestar. U orkestru
savrSenstvo svakog glazbenika
doprinosi boljoj izvedbi cijelog
orkestra, ali istovremeno
profesionalna dinamika orkestra
potiCe svakog glazbenika da da
najbolje od sebe. Opce dobro su
uvjeti koji svakog pojedinca prirodno
vode k usavrSavanju, a istovremeno
omogucuju i pojedincu da svojim
talentom donosi plodove na dobrobit
ostalih. Prema Katekizmu Katolicke
Crkve (br. 1907-1909) opce dobro
ukljucuje tri bitna elementa:
postivanje temeljnih ljudskih prava
(Zivot, sloboda, privatno vlasnistvo
itd.), druStveno blagostanje i
mogucnosti razvoja (pristup hrani,
odjeci, zdravlju, radu, obrazovanju i
kulturi itd.) i mir koji je rezultat
pravednog drustvenog poretka.
Benedikt XVI. ovako ga definira:
»0sim pojedinacnog dobra postojii
dobro vezano uz drustveni Zivot



osoba — a to je zajednicko dobro.
Rijec je o dobru koje pripada ,,svima
nama”, a tvore ga pojedinci, obitelji i
manje skupine koje se ujedinjuju u
druStvenu zajednicu. To nije dobro
koje pojedinac iSte za samoga sebe,
vec poradi onih koji pripadaju
drustvenoj zajednici i koji samo u
njoj mogu stvarno i Sto je moguce
ucinkovitije posti¢i svoje dobro.
Htjeti zajednicko dobro i za nj se
zaloziti nalaZu i pravednost i

ljubav« (Caritas in Veritate, br. 7).

Iako opce dobro nije vezano uz
stvari, Crkva takoder uci da su
zemaljska dobra stvorena od Boga za
sve Jjude. »Ovdje se ponovno
susrecemo s prvim nacelom svakog
eticko-drustvenog poretka, to jest
nacelom o zajednickoj uporabi
dobara«.” Univerzalna namjena
dobara najucinkovitije se ostvaruje
kada se poStuje privatno vlasnistvo,
jer ono Sto pripada svima, zapravo
ne pripada nikome i na kraju se



zapostavlja. Osim toga, kada osoba
ne moze posjedovati vlastita dobra,
gubi interes za svoju aktivnost i na
kraju napusta svoj posao, Sto dovodi
do razlicitih oblika siromastva. U
svakom slucaju, privatno vlasnistvo
nije apsolutno, jer se mora koristiti
uzimajuci u obzir odgovornost koju
svi imamo prema dobrobiti drugih
(solidarnost), i jer u nekim iznimnim
situacijama opce dobro moze
zahtijevati da se potrebitima odobre
vlastiti resursi — humanitarna kriza,
rat itd. — i u tim slucajevima

Cekati. No izvan tih iznimnih
okolnosti, najucinkovitiji i
najhumaniji put za postizanje
univerzalnog cilja dobara jest
postovanje privatnog vlasnistva.

C) Subsidijarnost

Crkva nas, definirajudi princip
supsidijarnosti, podsjeca da »drustvo
viSega reda ne smije se mijeSati u



nutarnji Zivot drustva nizega reda
liSavajuci ga njegovih nadleZnosti,
nego mu mora, naprotiv, pomagati u
slucaju nuzde te mu pomoci da
uskladi svoje djelovanje s
djelovanjem drugih druStvenih
komponenata u vidu zajednickog
dobra«.®

Princip supsidijarnosti zahtijeva da
vjernici kr$¢ani ostvare svoja prava i
ispune svoje obveze kako bi
druStvene institucije obavljale svoju
izvornu funkciju. To se konkretizira,
izmedu ostalog, u potrebi da vjernici
Crkve sudjeluju u javnom Zivotu jer
bi bez tog sudjelovanja bilo vrlo
teSko istaknuti ljudske, a Cesto i
krs¢anske, motive zbog kojih su
druStvene institucije osnovane,
barem na Zapadu.

D) Solidarnost

Solidarnost je pojam koji se odnosi
na koncept Rimskog prava. Kada bi
se grupa ljudi koja nije bila u



srodstvu Zeljela upustiti u posao, bilo
je moguce uspostaviti ugovor »in
solidum«. Putem ove pravne figure,
svaka od ugovornih strana bila je
obvezna platiti, u slucaju potrebe,
cjelokupan dug koji je preuzela cijela
grupa. Na taj je nacin zakon jamcio
da onaj koji je posudio novac moze
od odredene osobe ili obitelji dobiti
novac natrag. Solidarnost se odnosi
na takav nacin shvacanja vlastite
odgovornosti za cjelinu skupine koja
je civilno drustvo. Otuda dolazi
njezina definicija kao »C¢vrsta i
postojana odlucnost zauzeti se za
opcCe dobro, to jest za dobro svih i
svakoga, jer svi smo mi uistinu za sve
odgovorni«.’ Zahvaljujudi vjeri,
krséanin ima vecu motivaciju Zivjeti
solidarnost, jer zna da smo svi djeca
istoga Oca i slijedi primjer Krista koji
suosjeca sa svima.

Znacajan pokazatelj solidarnosti
sastojl se u potpunom ispunjavanju
duZnosti i obveza. Poduzetnik,



primjerice, ima glavnu solidarnu
zadacu otvarati radna mjesta na
kojima ljudi mogu posteno i
odgovorno zaradivati za Zivot i
uzdrzavati svoju obitelj. Osim toga,
oni koji, poput poslodavaca, imaju
vecu sposobnost doprinijeti opéem
dobru, mogu pokrenuti i druge
projekte socijalne pomoci, no vazno
je zapamtiti da solidarnost nije
»asistencijalizame, vec treba paziti
na autentican ljudski razvoj koji se
dogada prije svega kada je svakoj
osobi dopusteno da svoje talenate
iskoristi u sluzbi drugih. 1z tog
razloga Crkva uci da »poduzetnistvo
je plemenito zvanje ciji je cilj
stvaranje bogatstva i poboljSanje
svijeta za sve«.'

Postoji razlika izmedu solidarnosti i
pravednosti. Pravednost zahtijeva
postivanje i davanje drugima onoga
Sto je ,,njihovo”, dok solidarnost
dovodi do toga da drugima dajemo
nesto Sto je naSe, potaknuti



interesom koji imamo za dobrobit
drugih, koja je jednako vazna kao i
nasa. »Ljubav nadilazi pravednost,
jer ljubav znaci darivati, drugomu
ponuditi ono $to je ,,moje”; medutim,
to nije ostvarivo bez pravednosti,
koja zahtijeva da se drugome dade
ono Sto je ,njegovo”, ono Sto mu
pripada na temelju same ¢injenice
njegova bivovanja i

djelovanja« (Caritas in Veritate, br.
6).

Nacini utjecaja na drustvo

Prvi nacin na koji se moZe utjecati na
drustvo uz pomoc socijalnog nauka
Crkve jest Sirenje tok nauka. Za
tematsko proucavanje vazno je
koristiti Kompendij socijalnog nauka
Crkve. »Neodgodiv zadatak izravnog
nalaganja svjetovne stvarnosti u
svjetlu doktrinalnih nacela, izreCen
od Uciteljstva, odnosi se osobito na
laikat, Ciji je zadatak uroniti u sve
okolnosti i strukture svjetovnog



Zivota. Ali u isto vrijeme, oni moraju
postupiti s nuznom osobnom
autonomijom u konkretiziranju
odluka u svom drustvenom,
obiteljskom, politickom i kulturnom
Zivotu« (sveti Josemaria, Razgovori,
br. 11).

Drugi aspekt je istaknuti nacine
njegove prakticne primjene. Unutar
ovog drugog aspekta, koji nastoji
istaknuti primjenu socijalnog nauka
Crkve unutar svakodnevnih
drustvenih aktivnosti, klju¢nu ulogu
imaju poduzetnici. Na primjer,
otvaranje radnih mjesta i
osiguravanje poStenih naknada
jedno je od najvecih drustvenih
dobara koje se moZe stvoriti. U
svakom slucaju, dobro obavljen
posao i ponuda kvalitetne robe i
usluga vec su vrlo ucinkovit nacin
doprinosa opcem dobru samoga
drustva. »Rad — svaki rad — svjedoci o
covjekovu dostojanstvu i njegovu
gospodarstvu nad svim stvorenim



stvarima. To je polje na kojem mi
razvijamo svoju osobnost. Spaja nas s
drugim ljudima, izvor je uzdrzavanja
vlastite obitelji, pomaZe nam da
poboljSamo uvjete drustva u kojem
Zivimo i napredak cijeloga
CovjeCanstva« (sveti Josemaria,
Susret s Kristom, br. 47).

Postoji i tre¢i nacin utjecaja na
drustvo unutar podrucja koje je viSe
profesionalno ili akademsko. U
mnogim Ce prilikama biti potrebno
rjeSavati nove probleme koji prije
nisu iskrsnuli. Potrebno je da vjernici
struc¢njaci u razli¢itim drustvenim
podrucjima (gospodarstvo, politika,
mediji, obrazovanje itd.) predlazu
rjeSenja sukladna socijalnom nauku.
Dokumenti socijalnog nauka su
opseZni, tako da postoji veliki
pluralizam ne samo misljenja, vec i
tehnickih mogucnosti da se krene
putem razvoja. UvaZavajuci uvijek
razliita misljenja, Cini se da je u
svakom slucaju moguce potaknuti



razmisljanje o tome kako »uciniti
viSe za druge«, ne opravdavajuci se
vlastitim obavezama ili
odgovornostima.

Osnovna bibliografija

Papinsko vijece Pravda i mir,
Kompendij socijalnog nauka Crkve.

™ Kompendij socijalne doktrine Crkve,
60.

1 1bid, 62.

¥ Drugi vatikanski koncil, Gaudium
et Spes, 42.

I Kompendij socijalne doktrine, 63.

! Kompendij socijalne doktrine, 163.



® Drugi vatikanski koncil, Gaudium
et Spes, 26.

' Syeti Ivan Pavao II, Laborem
Excercens, 19; Kompendij socijalne
doktrine, 171-184.

] Syeti Ivan Pavao II, Centessimus
Annus, 48; usp Pio XI, Quadragesimo
Anno, 80.

T Syeti Ivan Pavao II, Sollicitudo Rei
Socialis, 38.

1% papa Franjo, Fratelli Tutti, 123.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-18-socijalni-nauk-
crkve/ (23.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-18-socijalni-nauk-crkve/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-18-socijalni-nauk-crkve/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-18-socijalni-nauk-crkve/

	Tema 18: Socijalni nauk Crkve
	Osnovna bibliografija


