
opusdei.org

Tema 18: Socijalni
nauk Crkve

Radosna vijest spasenja
zahtjeva prisustvo Crkve u
svijetu. Evanđelje je zapravo
najava preobrazbe svijeta u
skladu s Božjim planom.
Socijalni nauk Crkve dio je
socijalno moralne teologije koja
proizlazi iz kršćanskog
poimanja čovjeka i političkog
života. Društveni moral Crkve
naučava da postoji prvenstvo
duhovnih i moralnih dobara
nad materijalnim dobrima.



18.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

Podrijetlo socijalnog nauka Crkve

Isus Krist, naš Spasitelj, »hoće da se
svi ljudi spase i dođu do spoznanja
istine« (1 Tim 2,4). Crkva nastavlja
navještaj Evanđelja u svijetu,
radosnu vijest spasenja koju je
navijestio Isus Krist: »Crkva – 
sudionica radosti i nada, žalosti i
tjeskoba ljudi – solidarna je sa svakim
muškarcem i svakom ženom svakoga
mjesta i svakoga doba, i nosi im
radosnu vijest kraljevstva Božjega
koje je s Isusom Kristom došlo i
dolazi među nas«.1

Radosna vijest spasenja zahtijeva
prisutnost Crkve u svijetu: ona nudi
sakramente, propovijedanje Riječi
Božje i brojna učenja koja se zbog

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-18-socijalni-nauk-crkve?si=cc79168fba2640cb83ebcba86c1b4f31&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


antropološkog i etičkog utjecaja
odnose na društvene stvarnosti.
»Društveni suživot često određuje
kvalitetu života i zato uvjete u kojima
svaki muškarac i svaka žena shvaća
sebe samoga i odlučuje o sebi i
svojem pozivu. Zbog toga razloga
Crkva nije ravnodušna na sve ono što
se izabire, proizvodi i živi u društvu,
na moralnu kvalitetu, to jest
autentično humanu i
humanizirajuću kvalitetu
društvenoga života«.2

Kršćanski navještaj spasenja ne
dovodi nas do povlačenja iz svijeta i
društva, kao da moramo ostaviti po
strani opće dobro da bismo bili
istinski kršćani. »Milosrđe nije nešto
apstraktno. Ono podrazumijeva
stvarno, potpuno darivanje u službi
Bogu i svim ljudima (…) Ne možete
imati milosrđe bez pravde,
solidarnosti, obiteljske i društvene
odgovornosti, siromaštva, radosti,



čistoće, prijateljstva« (sveti
Josemaría, Razgovori, br. 62).

Evanđelje je zapravo najava
preobrazbe svijeta u skladu s Božjim
planom. Politika, ekonomija, rad ili
kultura nisu sporedna područja za
kršćansku vjeru budući da uvelike
utječu na živote vjernika Crkve. Na
primjer, ekonomska organizacija
koja ne ostavlja dovoljno vremena za
brigu o djeci ili koja ne osigurava
financijska sredstva potrebna za
podizanje obitelji može biti ozbiljna
prepreka ostvarivanju vlastitog
bračnog poziva. Ako se pastiri Crkve
osvrću na ovu tematiku, to nije zato
što žele predložiti tehnička rješenja,
nego zato što su zabrinuti za njihov
utjecaj na živote vjernika.

Prema tome, korisno se podsjetiti da
»misija koju je Krist povjerio svojoj
Crkvi kao njoj vlastitu, nije niti
političkog, niti ekonomskog, niti
socijalnog reda: svrha, naime, koju



joj je odredio, religioznoga je reda.
Ali upravo iz te religiozne misije
izviru zadaci, svjetlo i sile koje mogu
poslužiti da se ljudska zajednica
izgradi i učvrsti po Božjem zakonu«.3

Socijalni nauk Crkve dio je socijalno
moralne teologije koja proizlazi iz
kršćanskog poimanja čovjeka i
političkog života. To, s jedne strane,
znači da postupci vezani za osobni
moral nisu identični onima koje
proučava društveni moral, budući da
su načela, kriteriji prosuđivanja i
smjernice društvene doktrine vrlo
široki i dopuštaju veliki pluralizam:
nema jedinstvenih rješenja
ekonomskih ili političkih dilema. S
druge strane, nauk Crkve ne predlaže
društvena rješenja s obzirom na
pitanja osobne etike.

Društveni moral Crkve postoji
oduvijek jer je Crkva oduvijek bila
zainteresirana za društvo u kojem
živi: »Svojim socijalnim naukom



Crkva preuzima teret zadaće
naviještanja što joj ga je povjerio
Gospodin. Ona u povijesnim
zbivanjima aktualizira poruku
oslobođenja i otkupljenja Kristova,
evanđelje kraljevstva. Crkva,
navješćujući evanđelje „svjedoči
čovjeku o njegovom vlastitom
dostojanstvu i o zvanju na
zajedništvo osoba; ona ga uči
zahtjevima pravde i mira,
sukladnima mudrosti Božjoj”4. Taj se
interes oblikovao u prvim stoljećima,
s jedne strane, u promicanju dobrih
djela, osobito djela milosrđa; a s
druge strane, u osuđivanju nepravdi,
osobito onih čije rješenje nije bilo u
rukama onih koji su ih trpjeli.

Općenito govoreći, društveni moral
Crkve naučava da postoji prvenstvo
duhovnih i moralnih dobara nad
materijalnim dobrima. Iako je
Crkvino poslanje duhovno, ona se
bavi cjelovitim dobrom čovjeka, što
uključuje i materijalno blagostanje.



Stoga, interes Učiteljstva nisu
sredstva za organiziranje ljudskog
društva, koja su općenito politička ili
ekonomska, nego usmjerenost na
promicanje društvenog morala u
skladu s Evanđeljem. Na običnim
kršćanima je da iz svoga rada i
položaja u društvu traže načine za
postizanje tog općeg dobra. Međutim,
Učiteljstvo usmjerava vjernike
nudeći im načela djelovanja te
prepušta tehnički izbor sredstava
odgovornosti onih koji upravljaju
različitim područjima društvenoga
rada.

Navještaj vjere koji pruža Učiteljstvo
opažajući društvene stvarnosti
prolazi kroz različite faze. Prvo,
socijalni nauk Crkve nije ograničen
na razumijevanje društvenih
stvarnosti: kulture, politike,
ekonomije, obrazovanja itd., već
uključuje i njihovo oblikovanje u
skladu s Božjom istinom i stvaranjem



koje ljudsko biće njeguje i čiji je
protagonist.

Drugo, ova teorijska učenja i njihove
praktične posljedice dovele su do
pojave moralnih načela koja imaju
trajnu vrijednost u postavljanju
temelja društvene organizacije:
»tvore onu pravu raščlambu istine
društva koja se tiče svake savjesti i
poziva je na interakciju sa svakom
drugom«5. Ta načela su dostojanstvo
osobe, opće dobro, solidarnost i
supsidijarnost.

A) Dostojanstvo osobe

Načelo koje se odnosi na
dostojanstvo osobe središnji je pojam
u socijalnoj doktrini Crkve. To
podrazumijeva poznavati i poštivati 
da je osoba otvorena Bogu jer svojom
inteligencijom i voljom postiže
slobodu koja je stavlja iznad ostalih
stvorenja. S druge strane, osoba se ne
može koristiti kao sredstvo za
postizanje društvenih ciljeva, npr.



zlostavljanje radnika ili
obmanjivanje građana. Štoviše,
naglašava se da je svaka osoba
jedinstvena i neponovljiva te, prema
tome, nije moguće ograničavati ljude
ili njihova temeljna prava u svrhu
ostvarivanja društvenih ciljeva,
koliko god nužni se činili. Ovo načelo
proširuje se na ostala tri načela, koja
ga na neki način određuju.

B) Opće dobro

Opće dobro je »skup onih uvjeta
društvenog života koji grupama i
pojedincima omogućuje da potpunije
i lakše dođu do vlastitog
savršenstva«6. Može se primijetiti da
opće dobro nije definirano kao skup
stvari koje su raspodijeljene među
članovima društva, već se radi o
uvjetima koji omogućuju osobni
razvoj, a koje nitko ne može posve
prisvojiti: to su uvjeti koji se postižu
uz suradnju svih i od kojih svi imaju
koristi. Mogle bi se predložiti



različite slike za razumijevanje općeg
dobra, ali obično ga se opisuje kao
veliki orkestar. U orkestru
savršenstvo svakog glazbenika
doprinosi boljoj izvedbi cijelog
orkestra, ali istovremeno
profesionalna dinamika orkestra
potiče svakog glazbenika da da
najbolje od sebe. Opće dobro su
uvjeti koji svakog pojedinca prirodno
vode k usavršavanju, a istovremeno
omogućuju i pojedincu da svojim
talentom donosi plodove na dobrobit
ostalih. Prema Katekizmu Katoličke
Crkve (br. 1907-1909) opće dobro
uključuje tri bitna elementa:
poštivanje temeljnih ljudskih prava
(život, sloboda, privatno vlasništvo
itd.), društveno blagostanje i
mogućnosti razvoja (pristup hrani,
odjeći, zdravlju, radu, obrazovanju i
kulturi itd.) i mir koji je rezultat
pravednog društvenog poretka.
Benedikt XVI. ovako ga definira:
»Osim pojedinačnog dobra postoji i
dobro vezano uz društveni život



osoba – a to je zajedničko dobro.
Riječ je o dobru koje pripada „svima
nama”, a tvore ga pojedinci, obitelji i
manje skupine koje se ujedinjuju u
društvenu zajednicu. To nije dobro
koje pojedinac ište za samoga sebe,
već poradi onih koji pripadaju
društvenoj zajednici i koji samo u
njoj mogu stvarno i što je moguće
učinkovitije postići svoje dobro.
Htjeti zajedničko dobro i za nj se
založiti nalažu i pravednost i
ljubav« (Caritas in Veritate, br. 7).

Iako opće dobro nije vezano uz
stvari, Crkva također uči da su
zemaljska dobra stvorena od Boga za
sve ljude. »Ovdje se ponovno
susrećemo s prvim načelom svakog
etičko-društvenog poretka, to jest 
načelom o zajedničkoj uporabi
dobara«.7 Univerzalna namjena
dobara najučinkovitije se ostvaruje
kada se poštuje privatno vlasništvo,
jer ono što pripada svima, zapravo
ne pripada nikome i na kraju se



zapostavlja. Osim toga, kada osoba
ne može posjedovati vlastita dobra,
gubi interes za svoju aktivnost i na
kraju napušta svoj posao, što dovodi
do različitih oblika siromaštva. U
svakom slučaju, privatno vlasništvo
nije apsolutno, jer se mora koristiti
uzimajući u obzir odgovornost koju
svi imamo prema dobrobiti drugih
(solidarnost), i jer u nekim iznimnim
situacijama opće dobro može
zahtijevati da se potrebitima odobre
vlastiti resursi — humanitarna kriza,
rat itd. — i u tim slučajevima
siromašni i najranjiviji ne mogu
čekati. No izvan tih iznimnih
okolnosti, najučinkovitiji i
najhumaniji put za postizanje
univerzalnog cilja dobara jest
poštovanje privatnog vlasništva.

C) Subsidijarnost

Crkva nas, definirajući princip
supsidijarnosti, podsjeća da »društvo
višega reda ne smije se miješati u



nutarnji život društva nižega reda
lišavajući ga njegovih nadležnosti,
nego mu mora, naprotiv, pomagati u
slučaju nužde te mu pomoći da
uskladi svoje djelovanje s
djelovanjem drugih društvenih
komponenata u vidu zajedničkog
dobra«.8

Princip supsidijarnosti zahtijeva da
vjernici kršćani ostvare svoja prava i
ispune svoje obveze kako bi
društvene institucije obavljale svoju
izvornu funkciju. To se konkretizira,
između ostalog, u potrebi da vjernici
Crkve sudjeluju u javnom životu jer
bi bez tog sudjelovanja bilo vrlo
teško istaknuti ljudske, a često i
kršćanske, motive zbog kojih su
društvene institucije osnovane,
barem na Zapadu.

D) Solidarnost

Solidarnost je pojam koji se odnosi
na koncept Rimskog prava. Kada bi
se grupa ljudi koja nije bila u



srodstvu željela upustiti u posao, bilo
je moguće uspostaviti ugovor »in
solidum«. Putem ove pravne figure,
svaka od ugovornih strana bila je
obvezna platiti, u slučaju potrebe,
cjelokupan dug koji je preuzela cijela
grupa. Na taj je način zakon jamčio
da onaj koji je posudio novac može
od određene osobe ili obitelji dobiti
novac natrag. Solidarnost se odnosi
na takav način shvaćanja vlastite
odgovornosti za cjelinu skupine koja
je civilno društvo. Otuda dolazi
njezina definicija kao »čvrsta i
postojana odlučnost zauzeti se za
opće dobro, to jest za dobro svih i
svakoga, jer svi smo mi uistinu za sve
odgovorni«.9 Zahvaljujući vjeri,
kršćanin ima veću motivaciju živjeti
solidarnost, jer zna da smo svi djeca
istoga Oca i slijedi primjer Krista koji
suosjeća sa svima.

Značajan pokazatelj solidarnosti
sastoji se u potpunom ispunjavanju
dužnosti i obveza. Poduzetnik,



primjerice, ima glavnu solidarnu
zadaću otvarati radna mjesta na
kojima ljudi mogu pošteno i
odgovorno zarađivati za život i
uzdržavati svoju obitelj. Osim toga,
oni koji, poput poslodavaca, imaju
veću sposobnost doprinijeti općem
dobru, mogu pokrenuti i druge
projekte socijalne pomoći, no važno
je zapamtiti da solidarnost nije
»asistencijalizam«, već treba paziti
na autentičan ljudski razvoj koji se
događa prije svega kada je svakoj
osobi dopušteno da svoje talenate
iskoristi u službi drugih. Iz tog
razloga Crkva uči da »poduzetništvo
je plemenito zvanje čiji je cilj
stvaranje bogatstva i poboljšanje
svijeta za sve«.10

Postoji razlika između solidarnosti i
pravednosti. Pravednost zahtijeva
poštivanje i davanje drugima onoga
što je „njihovo”, dok solidarnost
dovodi do toga da drugima dajemo
nešto što je naše, potaknuti



interesom koji imamo za dobrobit
drugih, koja je jednako važna kao i
naša. »Ljubav nadilazi pravednost,
jer ljubav znači darivati, drugomu
ponuditi ono što je „moje”; međutim,
to nije ostvarivo bez pravednosti,
koja zahtijeva da se drugome dade
ono što je „njegovo”, ono što mu
pripada na temelju same činjenice
njegova bivovanja i
djelovanja« (Caritas in Veritate, br.
6).

Načini utjecaja na društvo

Prvi način na koji se može utjecati na
društvo uz pomoć socijalnog nauka
Crkve jest širenje tok nauka. Za
tematsko proučavanje važno je
koristiti Kompendij socijalnog nauka
Crkve. »Neodgodiv zadatak izravnog
nalaganja svjetovne stvarnosti u
svjetlu doktrinalnih načela, izrečen
od Učiteljstva, odnosi se osobito na
laikat, čiji je zadatak uroniti u sve
okolnosti i strukture svjetovnog



života. Ali u isto vrijeme, oni moraju
postupiti s nužnom osobnom
autonomijom u konkretiziranju
odluka u svom društvenom,
obiteljskom, političkom i kulturnom
životu« (sveti Josemaría, Razgovori,
br. 11).

Drugi aspekt je istaknuti načine
njegove praktične primjene. Unutar
ovog drugog aspekta, koji nastoji
istaknuti primjenu socijalnog nauka
Crkve unutar svakodnevnih
društvenih aktivnosti, ključnu ulogu
imaju poduzetnici. Na primjer,
otvaranje radnih mjesta i
osiguravanje poštenih naknada
jedno je od najvećih društvenih
dobara koje se može stvoriti. U
svakom slučaju, dobro obavljen
posao i ponuda kvalitetne robe i
usluga već su vrlo učinkovit način
doprinosa općem dobru samoga
društva. »Rad – svaki rad – svjedoči o
čovjekovu dostojanstvu i njegovu
gospodarstvu nad svim stvorenim



stvarima. To je polje na kojem mi
razvijamo svoju osobnost. Spaja nas s
drugim ljudima, izvor je uzdržavanja
vlastite obitelji, pomaže nam da
poboljšamo uvjete društva u kojem
živimo i napredak cijeloga
čovječanstva« (sveti Josemaría, 
Susret s Kristom, br. 47).

Postoji i treći način utjecaja na
društvo unutar područja koje je više
profesionalno ili akademsko. U
mnogim će prilikama biti potrebno
rješavati nove probleme koji prije
nisu iskrsnuli. Potrebno je da vjernici
stručnjaci u različitim društvenim
područjima (gospodarstvo, politika,
mediji, obrazovanje itd.) predlažu
rješenja sukladna socijalnom nauku.
Dokumenti socijalnog nauka su
opsežni, tako da postoji veliki
pluralizam ne samo mišljenja, već i
tehničkih mogućnosti da se krene
putem razvoja. Uvažavajući uvijek
različita mišljenja, čini se da je u
svakom slučaju moguće potaknuti



razmišljanje o tome kako »učiniti
više za druge«, ne opravdavajući se
vlastitim obavezama ili
odgovornostima.

Osnovna bibliografija

Papinsko vijeće Pravda i mir, 
Kompendij socijalnog nauka Crkve.

[1] Kompendij socijalne doktrine Crkve,
60.

[2] Ibid, 62.

[3] Drugi vatikanski koncil, Gaudium
et Spes, 42.

[4] Kompendij socijalne doktrine, 63.

[5] Kompendij socijalne doktrine, 163.



[6] Drugi vatikanski koncil, Gaudium
et Spes, 26.

[7] Sveti Ivan Pavao II, Laborem
Excercens, 19; Kompendij socijalne
doktrine, 171-184.

[8] Sveti Ivan Pavao II, Centessimus
Annus, 48; usp Pio XI, Quadragesimo
Anno, 80.

[9] Sveti Ivan Pavao II, Sollicitudo Rei
Socialis, 38.

[10] Papa Franjo, Fratelli Tutti, 123.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-18-socijalni-nauk-
crkve/ (23.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-18-socijalni-nauk-crkve/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-18-socijalni-nauk-crkve/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-18-socijalni-nauk-crkve/

	Tema 18: Socijalni nauk Crkve
	Osnovna bibliografija


