
opusdei.org

TEMA 18. Krštenje i
Potvrda

Novi članak iz serije Sažeci
kršćanske vjere o Krštenju i Sv.
Potvrdi

14.12.2012.

KRŠTENJE

1. Biblijski temelji i institucija

Među brojnim starozavjetnim
nagovještajima krštenja istaknuta su
neki s kojima se susrećemo u Novom
Zavjetu, a koji su povezani s ovim
sakramentom: opći potop, prijelaz



preko Crvenog mora i obrezanje
(usp.1Pet 3,20-21; 1Kor 10,1; Kol
2,11-12). S Ivanom Krstiteljem obred
vode, još bez spasiteljske
učinkovitosti, veže se s doktrinarnom
pripremom, obraćenjem i
milosrdnom čežnjom, stupovima
budućeg katekumenizma.

Isus je kršten u vodama Jordana na
početku svog javnog djelovanja (usp. 
Mt 3,13-17), ne radi toga što je to bilo
nužno, već radi spasenjske
solidarnosti. U tom je slučaju voda
definitivno materijalni element
sakramentalnog znaka. Uz to se
otvara nebo i Duh Sveti silazi u
obliku goluba, a glas Boga Oca
potvrđuje Kristovo božansko
sinovstvo: zbivanja koja na Glavi
buduće Crkve otkrivaju ono što će se
sakramentalno odvijati kasnije na
njezinim članovima.

Nešto se kasnijedogađa susret
sNikodemom, kada Isus potvrđuje



duhovnu vezu koja postoji između
krsne vode i spasenja, odakle
svjedoči o njezinoj potrebi: „ako se
tko ne rodi iz vode i Duha, ne može
ući u kraljevstvo Božje“ (Iv 3,5).

Vazmeno otajstvo daje spasonosnu
vrijednost krštenju; u stvari, Isus „Je
o svojoj muci što će je podnijeti u
Jeruzalemu govorio kao o 'Krštenju'
kojim se sam treba krstiti (Mk 10,38;
usp. Lk 12,50). Krv i voda koji su
provrli iz otvorenog boka raspetog
Isusa (usp. Iv. 19, 34) praslika su
krštenja i euharistije, sakramenata
novog života“ (Katekizam katoličke
crkve, 1225).

Prije uzlaskana nebo, Gospodin je
rekao apostolima: „Pođite dakle i
učinite mojim učenicima sve narode
krstići ih u ime Oca i Sina i Duha
Svetoga i učeći ih čuvati sve što sam
vam zapovjedio!“ (Mt 28, 19-20). Ova
zapovijed se vjerno slijedila nakon
Duhova i ukazuje na prvotnu svrhu



evangelizacije koja se djelatno
nastavlja.

Komentirajućiove tekstove, Sveti
Toma Akvinski kaže da je institucija
krštenja bila višestruka: poštivanje
materije kod Kristova krštenja;
njegova nužnost bila je potvrđena u 
Iv 3,5; njegovo je korištenje započelo
kada je Isus poslao svoje učenike da
propovijedaju i krste; njegova
učinkovitost proizlazi iz Isusove
muke; njegovo se širenje po cijelome
svijetu vidi u Mt 28, 191.

2. Opravdanost i učinci krštenja

U Rim 6,3-4 čitamo: „Ili zar ne znate:
koji smo god kršteni u Krista Isusa, u
smrt smo njegovu kršteni. Krštenjem
smo dakle zajedno s njime ukopani u
smrt da kao što Krist slavom Očevom
bi uskrišen od mrtvih, i miv tako
hodimo u novosti života“. Krštenje
koje u vjerniku ponovno uspostavlja
susret s Isusom Kristom na zemlji i
njegovo spasonosno djelovanje,



dajući opravdanje kršćaninu. Ovo
isto ističe Kol 2,12: „s njime
suukopani u krštenju, u njemu ste i
suuskrsli po vjeri u snagu Boga koji
ga uskrisi od mrtvih“. Sada nastupa
izraz vjere s kojom smo u zajedništvu
s obredom vode „odjenuti u Krista“,
kako to tvrdi Gal 3,26-27: „Uistinu, svi
ste sinovi Božji, po vjeri u Kristu
Isusu. Doista, koji ste god u Krista
kršteni, Kristom se zaodjenuše“.

Ova stvarnost opravdanja po
krštenju prevodi se u konkretne
učinke u duši kršćanina, koje
bogoslovlje prikazuje kao učinke koji
ozdravljuju i uzdižu. Prvi se odnose
na oproštenje grijeha, kao što to
ističe Petrovo propovijedanje: „Petar
će om: 'Obratite se i svatko od vas
neka se krsti u ime Isusa Krista da
vam se oproste grijesi i primit ćete
dar, Duha Svetoga'“ (Dj 2,38). Ovo
uključuje istočni grijeh i kod odraslih
sve osobne grijehe. Također se
oprašta cjelina vremenske i vječne



kazne. Kod krštenika nešto ipak
ostaje: „Ipak u krštenima ostaju
stanovite vremenite posljedice
grijeha kao što su trpljenje, bolest,
smrt ili slaboće vezane uz život , kao
što su karakterne slabosti itd.,
sklonost na grijeh, koju predaja
nazivlje požudom, ili slikovito 'klicom
(izvorom) grijeha' ('fomes
peccati')“ (KKC, 1264).

Bitan se sadržaj sastoji u izljevu
Duha Svetoga; u stvari, „Ta u jednom
Duhu svi smo u jedno tijelo kršteni,
bilo Židovi, bilo Grci, bilo robovi, bilo
slobodni. I svi smo jednim Duhom
napojeni“ (1 Kor 12,13). Jer se radi o
istom „Duhu Kristovom“ (Rim 8,9),
primamo „duh posinjenja“ (Rim
8,15). Kao sinovi u Sinu. Bog daje
kršteniku posvetnu milost,
bogoslovne i moralne krijeposti i
darove Duha Svetoga.

Zajedno s ovom milosrdnom
stvarnosti „krštenje obilježuje



kršćanina neizbrisivim duhovnim
biljegom (character) pripadnosti
Kristu. Taj se pečat ne da izbrisati
nikakvim grijehom, pa ni onda kada
grijeh priječi da krštenje donese
plodove spasenja“ (KKC, 1272).

Budući da smo kršteni u
jedinstvenom Duhu „kršteni jednim
Duhom u jedno tijelo“ (1 Kor 12,13),
sjedinjavanje s Kristom istodobno je i
sjedinjavanje s Crkvom, a u njoj smo
povezani sa svim kršćanima, tako i s
onima koji nisu u punom zajedništvu
s Katoličkom Crkvom.

Sjetimo se, naposljetku, da su
krštenici „rod izabrani, kraljevsko
svećenstvo, sveti puk, narod stečeni
da naviještate silna djela onoga koji
vas iz tame pozva k divnom svjetlu
svojemu“ (1Pet 2,9): dakle imaju
udjela u zajedničkom svećenstvu
vjernika, „'dužni su pred ljudima
ispovijedati kršćansku vjeru koju su
primili od Boga preko Crkve' (LG 11) i



sudjelovati u apostolskoj i
misionarskoj djelatnosti naroda
Božjega“ (KKC, 1270).

3. Nužnost

Novozavjetnakateheza za Krista
kategorički tvrdi da „Nema ni u kome
drugom spasenja. Nema uistinu pod
nebom drugog imena dana ljudima
po kojemu se možemo spasiti“ (Dj
4,12). Jer svi koji ste „u Krista
kršteni“, „Krista ste obukli“ (Gal
3,27), morate razumjeti u potpunosti
Isusove riječi po kojima „Tko
uzvjeruje i pokrsti se, spasit će se, a
tko ne uzvjeruje, osudit će se“ (Mk 16,
16). Odatle proizlazi vjera Crkve o
nuždi krštenja za spasenje.

Ovo posljednje valja razumjeti prema
brižnoj formulaciji učiteljstva:
„Krštenje je nužno za spasenje onih
kojima je Evanđelje navješteno te
koji su imali mogućnost da zatraže
sakrament. (usp. Mk 16,16). Crkva ne
pozna drugog sredstva osim krštenja



da zajamči ulazak u vječno
blaženstvo; zbog toga pazi da ne
zanemari poslanja što ga je primila
od Gospodina, tj. da 'iz vode i Duha
nanovo rađa' sve koji mogu biti
kršteni. Bog je spasenje vezao uz
sakrament krsta, ali on sam nije
vezan svojim sakramentima» (KKC,
1257).

U stvari, postojespecifične situacije u
kojima se glavni plodovi krštenja
mogu postići bez sakramentalnog
posredovanja. Budući da nema
sakramentalnoga znaka, ne postoji
apsolutna sigurnost o eventualno
dobivenoj milosti. To što crkvena
predaja naziva krštenje krvlju i
krštenje željom nisu 'primljene
radnje', već skup prilika koje se
saberu u jedan sadržaj, određujući
tako uvjete da bi se moglo govoriti o
spasenju. Tako je razumljivo
„oduvijek Crkva čvrsto uvjerena da
su svi koji su podnijeli smrt radi
vjere, premda nisu primili krštenje,



kršteni svojom smrću za Krista i s
njime“ (Katekizam, 1258). Sukladno
tome, Crkva tvrdi da „svaki čovjek
koji, ne poznavajući Kristovo
evanđelje i njegovu Crkvu, traži
istinu i čini volju Božju onako kako je
spozna, može biti spašen. Može se
pretpostaviti da bi takvi ljudi, kad bi
upoznali nužnost krštenja, izričito
poželjeli da budu kršteni.“ (KKC,
1260).

Prilike krštenjakrvlju i željom ne
uključuju mrtvu djecu bez krštenja.
„Crkva ne može drugo nego ih
povjeriti Božjem milosrđu, što i čini u
obredu njihova ukopa“; ali potrebna
je vjera u milosrđe Božje i u to da Bog
želi da se svi ljudi spase (usp. 1Tm
2,4), to nam daje pouzdanje, da
postoji put spasenja za djecu koja
umiru bez krštenja (usp. KKC, 1261).

4. Liturgijsko slavlje

„Obredi primanja“ nastoje valjano
razaznati volju kandidata, ili



njihovih roditelja, da prime
sakrament i preuzmu njegove
odgovornosti. Slijede biblijska čitanja
koja rasvjetljuju Otajstvo Krštenja,
koja su protumačena u propovjedi.
Onda se zazove u pomoć zagovor
svetih, u čije će zajedništvo kandidat
biti uveden; molitvom zaklinjanja i
pomazanjem katekumena naglašava
se božanska zaštita od zasjeda zloga.
U nastavku se blagoslivlja voda
obrascima značajnog katehetskoga
sadržaja koji daju liturgijski oblik
povezanosti vode s Duhom Svetim.
Vjera i obraćenje predstavljeni su
trojstvenim polaganjem zavjeta te
odricanjem od Sotone i grijeha.

Sada se ulaziu sakramentalni dio
obreda, „da je posveti, očistivši je
kupelji vode uz riječ“ (Ef 5,26).
Obredno pranje, bilo da se obavlja
polijevanjem ili uranjanjem, treba
ostvariti tako, da voda teče po glavi,
označavajući tako istinsko pranje
duše. Valjana tvar Sakramenta je



voda kao takva po mišljenju
zajednice. Dok službenik triput
polijeva vodu iznad glave kandidata,
ili je uranja, izgovara riječi: «NN, ja te
krstim u ime Oca i Sina i Duha
Svetoga».

Obredi nakon krštenja(ili
objašnjavajući obredi) oslikavaju
misterij koji se zbio. Glava kandidata
se pomaže (ako neposredno ne slijedi
potvrda), da se označi njegovo
sudjelovanje u zajedničkom
svećenstvu i evocira buduća krizma.
Predaje se bijela haljina kao
podsjetnik na čuvanje krsne
nevinosti i kao simbol za dodijeljeni
novi život. Svijećaupaljena na
uskrsnoj voštanici simbolizira svjetlo
Kristovo, preneseno na kandidate da
žive kao djeca svjetla. Obredom 
effeta primijenjenim na uši i usta
kandidata, želi se označiti sposobnost
slušanja i naviještanja riječi Božje.
Naposljetku, molitva Očenaša pred
oltarom –u odraslih za vrijeme



euharistijskog slavlja– obznanjuje
novo stanje kao djeteta Božjeg.

5. Službenik i kandidat

Redovnislužbenik je biskup i
svećenik, a u rimokatoličkoj Crkvi to
može biti i đakon. U slučaju nužde
krstiti može bilo koji čovjek,
uključujući i nekršćane koji imaju
nakanu ostvariti ono što Crkva
vjeruje, kada tako postupa.

Krštenje jenamijenjeno svim ljudima
koji ga još nisu primili. Potrebne
sposobnosti kandidata ovise o stanju
djeteta ili odrasloga. Djeca koja još
nisu u stanju upotrijebiti razum
trebaju primiti sakrament za vrijeme
prvih dana života, ako to dopušta
njihovo i majčino zdravlje: drugačiji
postupak je, s osobitim naglaskom Sv.
Josemaríje, „teški zločin protiv
pravde i protiv ljubavi“2 U stvari, kao
vrata u život milosti, krštenje je
sasvim besplatan čin za čiju je
valjanost dovoljno da ne bude



odbijeno; s druge strane,
kandidatova vjera koja je nužno
crkvena vjera, odražava se u vjeri
Crkve. Ipak postoje određene granice
u praksi krštenja male djece:
nedopušteno je ako nedostaje
suglasnost roditelja ili nema dovoljno
sigurnosti za budući odgoj u
katoličkoj vjeri. Zbog toga se imenuju
kumovi, izabrani među osobama
uzorna života. Odrasli kandidati se
pripremaju kroz katekumenstvo koje
je ustrojeno prema raznih lokalnih
prilikama, s time da za vrijeme istog
obreda primaju krizmu i prvu
Pričest. U tom se razdoblju nastoji
probuditi želju za milošću koja
uključuje nakanu primanja
sakramenta, što je i uvjet za valjanost
sakramenta. Ona se spaja s
doktrinarnom poukom koja, korak
po korak nastoji kod kandidata
pobuditi nadnaravnu krepost vjere i
istinsko obraćenje srca, što može
zahtijevati korijenite promjene u
životu kandidata.



SVETA POTVRDA

1. Biblijski i povijesni temelji

Proročanstvao Mesiji naviještala su
da „će nad njim počivati duh
Jahvin“(Iz 11,2), što će biti povezano
s njegovim izborom kao poslanika:
„Evo Sluge mojega koga podupirem,
mog izabranika, miljenika duše moje.
Na njega sam svoga duha izlio, da
donosi pravo narodima“ (Iz 42,1).
Proročke su riječi još jasnije kada se
stave u usta Mesije: „Duh Jahve
Gospoda na meni je, jer me Jahve
pomaza, posla me da radosnu vijest
donesem ubogima“ (Iz 61,1).

Nešto se sličnonaviješta za
sveukupan narod Božji; svojim
udovima reče Bog: „duh svoj
udahnut ću u vas da hodite po mojim
zakonima“ (Ez 36,27); i u Jl 3,2
naglašava se univerzalnost ovog
izlijevanja: „čak ću i na sluge i
sluškinje izliti Duha svojeg u dane
one“.



U tajni Utjelovljenjaostvaruje se
mesijansko proročanstvo (usp. Lk
1,35), potvrđeno, upotpunjeno i javno
objelodanjeno pomazanjem na
Jordanu (usp.Lk 3,21-22), kada nad
Krista silazi Duh u obliku goluba i
glas Očev ostvaruje proročanstvo
izbora. Isti Gospodin pojavljuje se na
početku svoga djelovanja kao Jahvin
pomazanik u kome se ispunjavaju
sva proročanstva (usp.Lk 4,18-19), i
on se daje voditi Duhom Svetim (usp.
Lk 4,1; 4,14; 10,21) sve do samog časa
svoje smrti (usp. Heb 9,14).

Prije nego jepredao svoj život za nas,
Isus je obećao poslanje Duha (usp. Iv
14, 16; 15,26; 16,13), što se stvarno
dogodilo na Duhove (usp. Dj 2,1-4), u
jasnom izvještaju koji se odnosi na
Joelovo proroštvo (usp. Dj 2,17-18),
dajući tako maha sveopćem poslanju
Crkve.

Isti Duh koji se izlio na apostole u
Jeruzalemu je kroz njih prenesen na



krštenike posredstvom polaganja
ruku i molitvom (usp. Dj 8,14-17;
19,6); to iskustvo postaje toliko
poznato u prvoj Crkvi da se prema
Poslanici Hebrejima o njemu
svjedoči kao „osnovnom učenju“ i
„temeljnoj temi“ (Heb 6,1-2). Ova se
biblijska slika upotpunjuje
pavlovskom i ivanovskom predajom
koja spaja pojmove 'pomazanje' i
'pečat' Duha Svetoga izlivenog na
kršćane (usp. 2Kor 1,21-22; Ef 1,13;
1Iv 2,20.27). Ovo posljednje je već u
najstarijim dokumentima spojilo
liturgijski značaj s pomazanjem
kandidata mirisavim uljem.

Isti ovi dokumentipotvrđuju
prvobitno obredno jedinstvo triju
sakramenata posvećenja, dijeljenih
za vrijeme uskrsnog svetkovanja koje
je predvodio biskup u katedrali.
Kada se kršćanstvo proširilo izvan
gradova i krštenje djece postaje
masovno, nije više bilo moguće
nastaviti s prvobitnom praksom. Dok



je na zapadu sveta potvrda
rezervirana za biskupa, odvajajući je
od krštenja, na istoku se čuva
jedinstvo sakramenata posvećenja,
podijeljenih istodobno
novorođenčetu od strane svećenika.
Osim toga na istoku je u porastu
značaj pomazanja raznih dijelova
tijela s myron; na zapadu polaganje
ruku prelazi u generalno polaganje
nad svim krizmanicima, dok
pomazanje na čelo prima svaki
pojedinac.

2. Liturgijsko značenje i
sakramentalni učinci

Krizmakoja se sastoji od maslinovog
ulja i mirisne pomasti, posvećena je
od biskupa ili patrijarha, i samo od
njih tijekom krizmalne mise.
Pomazanje krizmanika svetom
krizmom je znak njegova posvećenja.
„Po Potvrdi kršćani, tj. pomazanici
imaju potpunijeg udjela u poslanju
Isusa Krista i u punini Duha Svetoga,



kojim je Isus ispunjen, kako bi svojim
životom širili 'Kristov miomiris'.
(usp. 2Kor 2,15). Potvrđenik ovim
pomazanjem prima 'biljeg', pečat
Duha Svetoga.“ (KKC, 1294-1295).

Kada se potvrda slavi odijeljeno od
krštenja pomazanje liturgijski
započinje, kao što je slučaj u
rimskom obredu, obnovom krsnih
obećanja i ispoviješću vjere
potvrđenika. „Tako je jasno da se
potvrda nadovezuje na
krštenje.“ (KKC, 1298). Potom u
rimskom bogoštovlju slijedi extensio
manuum svim krizmanicima od
strane biskupa, dok izgovara molitvu
visokim glasom (to jest, zazivanjem i
usrdnom molbom). Tako se dolazi do
posebnog sakramentalnog obreda
koji se podjeljuje „pomazanjem
krizmenim uljem na čelo
potvrđenika, koje se izvodi
polaganjem ruke i riječima: 'Primi
pečat Dara Duha Svetoga'“. U
istočnim Crkvama, pomazanje



svetom mirom slijedi nakon molitve
epikleze, na svim značajnijim
dijelovima tijela. a svako mazanje
prate riječi: 'Pečat dara Duha
Svetoga' (KKC, 1300). Sakramentalni
obred završava znakom mira kojim
se označuje i očituje crkveno
zajedništvo s biskupom. (usp. KKC,
1301).

Stoga potvrda ima prisno jedinstvo s
krštenjem, iako se nužno ne vrše u
istom obredu. S njom se krsna
duhovna baština upotpunjuje
nadnaravnim darovima
karakterističnim za kršćansku
zrelost. Potvrda se dijeli samo
jedanput, jer „utiskuje u dušu 
neizbrisiv duhovni biljeg, 'karakter',
koji označuje da je Isus Krist
kršćanina obilježio pečatom svoga
Duha i zaodjenuo ga snagom odozgo,
da postane njegovim
svjedokom.“ (KKC, 1304). Po njoj
kršćani primaju obilje darova Duha
Svetoga, ostaju snažnije povezani s



Crkvom, „i na ovaj se način jače
obvezuju širiti i braniti vjeru svojom
riječju i svojim djelima“.3

3. Službenik i krizmanik

Kao nasljednici apostola, samo su
biskupi „iskonski službenici
dijeljenja svete potvrde“4 . U
rimskom obredu, redovan službenik
je isključivo biskup; svećenik može
valjano krizmati samo u
predviđenim slučajevima prema
općim zakonskim odredbama
(krštenje odraslih, primanje u
katoličku zajednicu, biskupijsko
ujednačavanje, smrtna pogibelj), ili
kada dobije posebnu ovlast ili je od
biskupa pridružen ovom djelovanju.
U istočnim je Crkvama redovni
službenik također svećenik koji mora
koristiti krizmu posvećenu od
patrijarha ili biskupa.

Kao sakramentposvećenja, potvrda je
namijenjena svim kršćanima, ne
samo odabranim. Po se rimskom



obredu dijeli jedanput kada se
kandidat može služiti svojim
razumom: određeno vrijeme ovisi o
običajima pojedinih mjesta, koji
moraju poštivati značaj koji
posvećenje ima. Potrebna je
prethodna poduka, istinska nakana i
stanje milosti.

Philip Goyret

Osnovna biografija

Katekizam Katoličke Crkve,
1212.1321.

Kompendij Katekizma Katoličke
Crkve, 251-270.

Podrubci (fusnote)

1 Usp. Sveti Toma, In IV., d.3, q.1, a.5,
sol.2

2 Sv. Josemaría Susret s Kristom, 78.

3 II VATIKANSKI KONCIL, Konstitucija
Lumen Gentium, 11.



4 Ibidem,26.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-18-krstenje-i-potvrda/
(25.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-18-krstenje-i-potvrda/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-18-krstenje-i-potvrda/

	TEMA 18. Krštenje i Potvrda

