opusdei.org

Tema 17: Crkva i
svijet

Crkva je neodvojivo ljudska i
boZanska. Ona zivi i djeluje u
svijetu, ali njezina svrha i snaga
nisu na zemlji, nego na Nebu.
Crkva samo Zeli postici spasenje
covjecCanstva, ali takoder se
bavi i vremenitim stvarima.
Svaki vjerni kr$canin sudjeluje
u misiji Crkve prema svome
poloZaju i pozivu te primljenim
darovima. Laici su pozvani
posvetiti svijet iznutra. Crkva
ne moze i ne smije zamijeniti
drzavu, ali niti moZze niti smije
ostati po strani u borbi za
pravdu.



17.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.

Crkva se predstavlja svijetu kao
zajednica Isusovih ucenika.
Vjerujemo da je Krist utjelovljeni Sin
Bozji, ljudsko lice Boga, koji nastavlja
djelovati zajedno s Duhom Svetim u
misiji Crkve, slijedeci bozanski plan
spasenja.

»Ono ljudsko i boZansko u Crkvi se,
dakle, ne moZe razdvojiti. Crkva je po
svom izvoru bozanska zajednica,
naucava Leon XIII. Ona Zivi i djeluje
u svijetu, ali njezin cilj i jakost se ne
nalaze na zemlji, nego na nebu«'

Sva stvorena bica nose pecat Bozji,
posebno ljudi, stvoreni na Njegovu
sliku i priliku. Nadalje, ve¢ u Starom
zavjetu vidimo da je Bog uspostavio
red stvarnosti koje nazivamo


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-17-crkva-i-svijet?si=cc79168fba2640cb83ebcba86c1b4f31&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

»Svetima”, po odredenim znakovima
koji se mogu pripisati nekim
osobama (posveceni sluzbenici) ili
materijalnim stvarnostima (hram i
drugi predmeti povuceni iz opce
uporabe za sluzbu Bozju). Pored ovih
»posvecenih stvarnosti”, Ciji je
smisao u Stovanju, postoje stvorene
stvarnosti (kao Sto su rad, obitelj,
kultura i drustveni, ekonomski i
politi¢ki odnosi itd.) koje nazivamo
sprofanim” ili ,,svjetovnim”. Ali ne
treba misliti da je posveceno BoZje, a
da je profano Bogu strano.

Zahvaljujuci Utjelovljenju Sina
BoZjega svjetovne se stvari mogu
Zivjeti u jedinstvu s njime, po
djelovanju Duha Svetoga, uz vjeru i
sakramente. Na taj nacin, sve te
stvari takoder mogu biti, bez potrebe
da ih se odvoji od njihove aktualne
uporabe, sredstvo suradnje u
otkupljenju i sredstvo posvecenja. To
se zove ,krSé¢anska sekularnost” (od
saeculum = vijek ili stoljece). Kao



krs$cani volimo svijet, prije svega, jer
ga je stvorio Bog. I nastojimo ga
dovesti Bogu, znajuci da je grijeh
takoder prisutan u svijetu, ali da
BoZja milost iscjeljuje 1 uzdize tu
stvarnost.

Crkva kroz povijest

Crkva kao ljudska i druStvena
zajednica postojii Zivi u svijetu.
Crkva i svijet usko su povezani, ali se
ne poistovjecuju. Svijet nije Bogu
stran prostor, ali se njegov smisao ne
iscrpljuje u zemaljskom, jer je u
Kristu pozvan na novi nacin
postojanja, koji Isus naziva
»Kraljevstvo BoZje”. Ovo kraljevstvo
nije politi¢ka, ve¢ duhovna stvarnost.
Svijet nije neovisan o Bogu, kako to
tvrdi sekularizam, Zeleci religiju
potisnuti u sferu privatnog i
nebitnog.

Istovremeno, svijet ima autonomiju u
odnosu na Crkvu kao crkvenu
instituciju. Isus je rekao: »Podajte



dakle caru carevo« (Mt 22,21). Ne
postoji sluzbeno krs¢ansko rjeSenje
za sva svjetska pitanja, nego razna
konkretna rjeSenja. Crkva se ne
poistovjecuje ni s jednim povijesnim
poretkom: ni s kakvom ideologijom,
politickim, gospodarskim ili
drustvenim reZimom. To, kao Sto
smo rekli, ne znaci da su zemaljske
vrijednosti neovisne o Bogu. U
krséanskoj viziji svijeta sve je BozZji
dar i svijet je pozvan biti put
spoznaje i ljubavi prema Bogu i, kao
posljedica toga, ljubiti bliZznjega i
sluZiti jedinstvu ljudskog roda.

Misija Crkve nije politicki projekt niti
teZi ,sakralizaciji” svijeta, vec je rijeC
o religioznom poslanju ¢iji je jedini
cilj spasenje CovjeCanstva, spasenje
koje nadilazi Zivot u blagostanju ili
zemaljsku pravednost. Istovremeno,
Crkvu zanimaju i vremenite stvari
jer osoba nije apstraktna stvar, nego
pojedinac smjeSten u obiteljski i
drusStveni, radni i ekonomski



kontekst, i jer poruka Evandelja ima
za cilj otkupiti sve stvoreno uz
promicanje pravde i mira, kako bi se
Kraljevstvo BoZje moglo izgradivati
kroz povijest.

Crkva podsjeca sve na prolaznost
zemaljskih dostignuca. Potrebno je
da ono Sto mi ljudi radimo Bog
poboljsa, dovrsi i konacno preobrazi.
Tek tada moZe postati dio tog novog
svijeta koji pripada Kraljevstvu.

Iz tih razloga Crkva se, takoder
institucionalno, bavi drustvenim i
vremenitim pitanjima, ne njihovim
tehnic¢kim 1 kontingentnim
aspektima, ve¢ onima koji mogu
sprijeciti sjedinjenje s Bogom i vje¢ni
Zivot. Glavna prepreka tome je
grijeh, a svaki je grijeh osoban.
Posljedice grijeha mogu dovesti do
formiranja stvarnih ,struktura
grijeha” u drusStvenom okruzenju,
koje sprecavaju ljude da dosegnu
istinu i opc¢e dobro, Zivot u milosti i



ljubav prema Bogu i bliZnjemu. Zbog
toga, kada Crkva naucava svoj
socijalni nauk, ne napusta svoju
vlastitu misiju, vec se suocava s
kompleksnoSc¢u suvremenog svijeta i
nastoji posredovati u dijalogu
izmedu kultura i religija.

Krséanska svjetovnost i misija
Crkve

Kao Sto smo istaknuli, krSéanski
pogled na svijet, koji Crkva navijesta
i poucava, naziva se krS¢anskom
svjetovnoscu ili takoder ,svjetovnom
dimenzijom” krS¢anstva i Crkve.
KrS$canska svjetovnost ima svoje
korijene u Cinjenici da je Sin BoZji
postao covjekom u odredenom
vremenu i kulturi i ostvaruje se na
razlicite nacine kod svih krScana.
Crkveno uciteljstvo poucava: »Svi
Clanovi Crkve sudjeluju u njezinoj
svjetovnoj dimenziji; ali to ¢ine na
razlicite nacine« (Christifideles laici,
br. 15).



U vezi s tim, moZe se primijetiti da u
Crkvi postoji raznolikost osobnih
stajaliSta koja ukljucuju razlicite
nacine odnosa prema svijetu. Drugi
vatikanski sabor to istiCe kada koristi
razliCite izraze: pastiri, laici i
redovnici sudjeluju u misiji Crkve
svaki na svoj nacin, na svojstven
nacin ili u svoje ime.

Misija Crkve je jedinstvena i ista za
sve krstenike: slava BoZja (da Bog
bude poznat, priznat i ljubljen) i
spasenje ljudi po osobnom susretu s
Kristom. Ovu misiju takoder mozemo
nazvati evangelizacijom, buducdi da
navijeSta poruku spasenja koju nam
je donio Krist: Evandelje znaci
»,dobra vijest” o tom spasenju.

Misija ovisi o vlastitom pozivu i
poslanju svakoga.” Laici vrie
Kristovu trostruku spasenjsku sluzbu
i provode Misiju ,kao iznutra” u
svjetovnim stvarnostima, odnosno u
»,uobic¢ajenom” odnosu sa svijetom



(koji dijele s nekrSc¢anima).
Redovnicki Zivot podrazumijeva
svojstven nacin svjedocenja (koji se
oCituje ,ispovijedanjem”
evandeoskih savjeta), potreban Crkvi
1 svijetu, o transcendentnosti
Kraljevstva BoZjega kojemu tezimo.*
A glede posvecenih sluZbenika, Drugi
vatikanski sabor kaze: »Krist
Gospodin je za upravljanje Bozjim
narodom i za njegovo umnozavanje
u svojoj Crkvi ustanovio razlicite
sluzbe koje teZe za dobrom cCitavoga
Tijela«;’ »¢lanovi svetoga reda ipak
su svojim posebnim pozivom
poglavito i sluzbeno usmjereni na
vrienje svete sluzbe«.’® To je njihov
vlastiti na¢in sudjelovanja u Misiji.

Tako svaki vjerni kr$canin sudjeluje
u misiji Crkve prema svome poloZaju
1 pozivu te primljenim darovima,
medu kojima su sakramenti i
karizme. O tome sudjelovanju ovise i
zadace koje pripadaju drugima,
unutar jedinstvene Misije Crkve.



Svi vjernici krscani, zbog svoga
krstenja, osposobljeni su za razlicite
zadatke unutar evandeoske misije
Crkve.

Ovi zadaci mogu se podijeliti u tri
podrucja’: A) unutar same Crkve
(apostolat kr$c¢ana ili ,,obi¢ni”
pastoral); B) ,,prema van”, odnosno
odnosi s drugim religijamais
nevjernicima; C) podrucje
ekumenizma (odnosi s kr§canima
koji nisu katolici, s ciljem postizanja
jedinstva kr$cana). Vazno je naglasiti
da u bilo kojem od ovih zadatka u
kojima sudjeluju vjernici to Cine
prema svojem vlastitom pozivu i
poslanju.

Postoje crkvene zadace u kojima
moZe sudjelovati svaka krstena
osoba, a mogu se staviti u odnos s
vjerom (kao Sto je kateheza ili
poucavanja vjeronauka u Skoli), s
bogosluZjem (sudjelovanje u
liturgiji), s ljubavlju (kao Sto je briga



za najpotrebnije) i opc€enito s
Zivotom Crkve (kao Sto je
sudjelovanje u vije¢ima ili sinodima
radi pomoci u donoSenju pastoralnih
odluka). Takoder, vjernici mogu
suradivati s pastirima Crkve u
zadacima za koje su profesionalno
osposobljeni, primjerice, na
gospodarskom, pravnom i drugim
podrucjima, ukljucujudi i neke
drzavne poslove.

Neke od tih zadaca (koje ne
zahtijevaju sakrament reda) Crkva
moZe uspostaviti i sluZzbeno nadzirati
kao ,ustanovljene sluzbe” koje ne
zahtijevaju zaredenje. Sudjelujuci u
tim zadacama, vjernici laici nisu ni
viSe ni manje laici. Pritom treba
paziti da ih vrsSe u skladu s vlastitim
pozivom i poslanjem, kako ih se ne bi
zamijenilo s pastirima Crkve.

Uloga laika: posvecivanje svijeta
iznutra



Vjernici laici, po milosti krStenja i
karizmama darovanim od Duha
Svetoga, primili su od Boga vlastiti
poziv i poslanje »tragati za Bozjim
kraljevstvom baveci se vremenitim
stvarima i uredujudi ih po
BoZjemu«®.

Dakle, osim razliCitih zadataka koje
mogu obavljati kao i drugi vjernici
krstenici, specificno poslanje
vjernika laika sastoji se u
posvecivanju svijeta »takoreci
iznutra<«’. I to nije samo zato §to
provode vecéinu svog vremena u
svjetovnim poslovima ili rjeSavanju
zemaljskih pitanja, niti zato Sto
moraju ,uci” u Crkvu da ,jizadu”
posvetiti svijet, veC zbog njihove
suradnje s miloSc¢u, koja ujedinjuje,
daje Zivot i pokrece njihov krs¢anski
Zivot tamo gdje se nalaze,
integrirajuci ga u BoZje spasenjsko
djelovanje. Ustvari »su duzni da u
svemu, i to usred ljudskog drustva,
budu Kristovi svjedoci«™.



Na taj nacin vjernici laici, vrSeci
svoje profesionalne, obiteljske,
druStvene i druge duznosti,
usredotoCeni na Boga, istovremeno
po Bogu dovode u red zemaljske
stvarnost. Drugi vatikanski sabor
jasno je inzistirao na tome da:
»Ostavljaju istinu oni koji zato Sto
znaju da ovdje nemamo stalna
prebivaliSta, nego da traZimo buduce
misle da zbog toga mogu zanemariti
svoje zemaljske duZnosti,
zaboravljajuci da ih sama vjera jo$
viSe obavezuje na njih, svakoga
prema njegovu pozivu«'',

Govoreci 0 suvremenom procesu
evolucije laika, koji je doveo do ovih
izjava Drugoga vatikanskog sabora o
pozivu i poslanju vjernika laika, sveti
Josemaria je kratko nakon sabora
rekao: »To donosi sa sobom dublju
svijest o Crkvi kao zajednici
sastavljenoj od svih vjernih, u kojoj
svi sudjeluju u jednoj istoj misiji,
koju svatko treba ispuniti prema



svojim osobnim okolnostima. Laici,
potaknuti Duhom Svetim, postaju sve
imaju posebnu i uzviSenu zadacu
kojoj se osjecaju predani zato Sto su
pozvani na nju od samog Boga. I
znaju da ta zadaca proizlazi iz same
Cinjenice da su oni kr$cani, a ne
nuzno od naloga hijerarhije, iako su
je ocito duZni ispuniti u duhu
zajedniStva s hijerarhijom, slijedeci
autoritet u¢enja Crkve«',

Poziv posvecenih sluzbenika i
redovnika ne izuzima ih od
posvecivanja svijeta, ali oni svoj
nacin posvecivanja provode
drugacije. Zaredeni sluzbenici
posvecuju svijet u vrSenju vlastite
sluzbe, a ¢lanovi redovnickog Zivota,
svojim osebujnim eshatoloSkim
svjedoCanstvom.

Sto se tice pastira Crkve, njihova je
prva odgovornost poucavanje o
socijalnom nauku Crkve; zatim,



oblikovanje vjernika i njihove
savjesti u tom podrucju; konacno,
kad je potrebno, njima pripada
moralno prosudivanje u iznimnim
situacijama drustvenog ili politickog
poretka. Prosudivanje pastira krece
se na razini savjetovanja vjernika, ne
naredivanja, iako bi to bilo moguce u
iznimnim okolnostima.

Dakle, Hijerarhija nema izravnu
ulogu u organizaciji drustva. Njezina
je zadaca pruZiti ,moralnu i duhovnu
pomoc¢” uz usmjeravanje ,noralnih
nacela”, koja moraju voditi
djelovanje Hijerarhije, a koje ce
provoditi laici »slobodnom
inicijativom i bez pasivnog cekanja
uputa i smjernica” Zupnika«",

Crkva prihvaca svaki drustveni
sustav u kojem se postuje ljudsko
dostojanstvo, a vjernici moraju
pristati uz Uciteljstvo svojim umom,
voljom i djelima*.



SrediSte cijele misije Crkve je ljubav,
odnosno ljubav prema Bogu i prema
bliznjemu, posebno prema
najpotrebnijima. »Covjek ili drustvo
koje ne reagira na nevoljuina
nepravdu i ne nastoji je ublaZiti nije
covjek i nije drustvo po uzoru na
ljubav Srca Kristova«",

Sloboda i odgovornost laika

Sloboda i odgovornost u razlic¢itim
drustvenim, politickim i kulturnim
aktivnostima, unutar vlastitog
krséanskog poziva, dovodi nas do
razlikovanja izmedu lai¢nosti i
laicizma. Laic¢nost podrazumijeva da
je drZzava autonomna u odnosu na
crkvene zakone, dok laicizam nastoji
uspostaviti autonomiju politike u
odnosu na moralni poredak i sam
BoZji plan, te tezi zatvaranju religije
u iskljucivo privatnu sferu. Na taj
nacin naruSava pravo na slobodu
vjeroispovijesti i Steti drusStvenom
poretku'®.



Zdrava lai¢nost izbjegava dvije
krajnosti: da drZava namece moral
koji bi odlucivao $to je dobro ili loSe
u svim podrucjima, Sto bi bilo
jednako pseudoreligiji, i njezino a
priori odbacivanje moralnih
vrijednosti koje dolaze iz kulturnih
ili vjerskih sredina kojima se moze
slobodno pridruziti i kojima se ne bi
trebala upravljati politicka moc.

Osim toga, treba naglasiti da je
iluzorno i nepravedno traziti od
vjernika da djeluju u politici ,,kao da
Boga nema”. To je iluzorno jer sve
osobe djeluju na temelju svojih
kulturnih uvjerenja (religijskih,
filozofskih, politi¢kih itd.), koja
proizlaze ili ne proizlaze iz religijske
vjere; stoga su to uvjerenja koja
utjecu na drustveno ponasanje
gradana. NeposSteno je jer i vjernici i
nevjernici Zive u skladu s vlastitim
nacelima, bez obzira na njihovo
porijeklo. Samo treba osigurati da
druStvena i politicka aktivnost



postuje ljudsko dostojanstvo i opce
dobro.

Postupati u politici prema vlastitoj
vjeri, ako je u skladu s dostojanstvom
ljudi, ne znaci da je politika
podredena religiji; znaci da je
politika u sluzbi Covjeka i stoga mora
postovati moralne zahtjeve, Sto je isto
kao i reci da mora poStovati i
promicati dostojanstvo svakog
ljudskog bica. U tom smislu, ustrajati
u politickom angaZzmanu zbog
transcendentnog motiva savrseno
odgovara ljudskoj prirodi i, stoga,
potice taj trud i donosi bolje
rezultate.

Religija moze i treba sluziti kao
kriticki element kada su u pitanju
eticke vrijednosti drusStva.
Reciprocno, etika mozZe i treba biti
sposobna kritizirati vjernike bilo koje
religije u pogledu prikladnosti
njihovih vjerovanja (religijskih
praksi, ili gradanskih postupaka



nadahnutih njihovom religijskom
vjerom) prema dostojanstvu ¢ovjeka
i op¢em dobru. Religija i etika
trebaju biti u dijalogu unutar
drustvenog i gradanskog Zivota.

CrkvaiDrzava

Kroz povijest, kr$cani su na razliCite
nacine shvacali svoju misiju
evangelizacije svijeta. Takoder,
mijenjao se nacin na koji su
razumjeli institucionalne odnose
izmedu Crkve i Drzave. Tijekom
nekoliko stoljec¢a, model koji su
slijedile krS¢anske zemlje bio je
model konfesionalne katolicke
Drzave, gdje je svjetovna vlast
kraljeva bila poduprta duhovnom
vlaScu Crkve. To je bila medusobna
suradnja koja je u mnogim
slucajevima dovela do ogranicenja
slobode Crkve, koja je zapravo bila
podvrgnuta svjetovnoj vlasti kralja.
Drustveno-politicke promjene koje su
nastale u vrijeme prosvjetiteljstva



doprinijele su odvajanju Crkve od
Drzave, pri Cemu je autoritet Crkve
priznavao legitimitet svakoj vlasti
koju je demokratski izabrao narod.

No, rezim odvajanja nije idealan.
Institucionalni odnos izmedu Crkve i
Drzave (koji imaju razliCitu prirodu i
ciljeve) podrazumijeva, naprotiv,
razli¢itost bez odvajanja, jedinstvo
bez zbrke (usp. Mt 22,15-21 i par.).
Taj ¢e odnos biti ispravan i
plodonosan ako postoje prijateljski i
suradnicki odnosi izmedu ova dva
podrucja, ako se priznaje uloga
religije u osobnom i druStvenom
Zivotu, te ako se postuje pravo na
vjersku slobodu.

Crkva je od Krista primila apostolsku
zapovijed: »Podite dakle i ucinite
mojim ucenicima sve narode Krsteci
ih uime Oca i Sina i Duha

Svetoga« (Mt 28,19-20). Svojim
naukom i apostolskom djelatnoscu,
kako na univerzalnoj razini tako i na



konkretnoj razini pojedinih Crkava,
bilo zapadnih ili isto¢nih, Crkva
doprinosi pravilnom uredenju stvari
koje su prolazne, tako da sluze
Covjeku da postigne svoj posljednji
cilj i ne odvracaju ga od njega.

Sredstva kojima se Crkva kao
institucija sluzi u vrSenju svoje misije
su, prije svega, duhovna:
propovijedanje Evandelja, dijeljenje
sakramenata, molitva. Takoder treba
koristiti i materijalna sredstva,
primjerena prirodi svojih ¢lanova,
koji su ljudske osobe (usp. Dj 4,32-37;
1 Tim 5,18); ta sredstva uvijek moraju
biti u skladu s Evandeljem. Crkvi je
takoder potrebna neovisnost kako bi
obavljala svoju misiju u svijetu, ali ne
i politic¢ka ili ekonomska
dominacija'’.

DrZava je institucija koja proizlazi iz
prirodne ljudske drustvenosti, a
njezin je cilj zemaljsko opce dobro
gradanskog drusStva. To dobro nije



samo materijalno vec¢ i duhovno, jer
su ¢lanovi drustva osobe s tijelom i
duSom. Drustveni napredak
zahtijeva, osim materijalnih
sredstava, mnoge druge duhovne
blagodati: mir, red, pravdu, slobodu,
sigurnost, itd. Ova dobra mogu se
postici samo kroz prakticiranje
druStvenih vrlina, koje drzava mora
promicati i Stititi (na primjer, javna
moralnost).

Razlika izmedu religiozne i politicke
sfere podrazumijeva da drzava nema
status ,,svetosti” niti bi trebala
upravljati savjestima, buducdi da
moralna osnova politike lezi izvan
nje. Nadalje, Crkva ne posjeduju
politicku mo¢ prisile. Buduci da je
pripadnost Crkvi, gradanski gledano,
dobrovoljna, njezina je vlast
duhovne prirode i ne namece
jedinstveno politiCko rjeSenje. Na taj
nacin, DrZzava i Crkva prilagodavaju
se svojim vlastitim ulogama, Sto



pogoduje religijskoj i drustvenoj
slobodi.

Iz toga proizlaze dva vazna prava:
pravo na slobodu vjeroispovijesti, Sto
ukljucuje imunitet od drzavne prisile
u vjerskim pitanjima i pravo na
slobodu djelovanja katolika u odnosu
na hijerarhiju u svjetovnim
pitanjima. »Vjernici laici imaju pravo
da im se u stvarima zemaljske drzave
prizna ona sloboda koja pripada
svim gradanima; ipak, kad se sluze
tom slobodom, neka se brinu da
svoje djelovanje prozmu
evandeoskim duhom i da budu
pozorni na nauk koji izlaZe crkveno
uciteljstvo, pazeci da u otvorenim
pitanjima ne iznose svoje misljenje
kao nauk Crkve«',

Vjerska sloboda

Institucionalna razlika izmedu Crkve
i Drzave ne podrazumijeva - kako je
receno - potpunu odvojenost, niti da
Crkva treba svesti vlastito djelovanje



samo na privatnu i duhovnu sferu.
Istina, Crkva »Ne moZe se i ne smije
staviti na mjesto drzave. Ali
istodobno ne smije ostati na margini
u borbi za pravednost«"”. U tom
smislu Crkva ima pravo i duznost da
»naucava svoj socijalni nauk, da
nesmetano vrsi svoju sluzbu medu
ljudima te da izri¢e moralni sud, pa i
o stvarima koje se odnose na politicki
poredak, kada to traZe temeljna
prava ljudske osobe ili spas dusa«*.

Jedan vazan aspekt odnosa izmedu
Crkve i DrZzave je pravo na slobodu
vjeroispovijesti. Briga o postivanju
ovog prava je briga o poStivanju
cjelokupnog drustvenog poretka.
Pravo na socijalnu i gradansku
slobodu u vjerskim pitanjima, za sve
vjernike bilo koje religije, je izvor i
sinteza svih ljudskih prava.

U mnogim zemljama, Ustav (ili sustav
temeljnih zakona koji reguliraju
sustav vladavine drzave) Siroko



jamci vjersku slobodu svim
gradanima i vjerskim grupama.
Takoder, ako je moguce, Crkva
nastoji uspostaviti sporazume s
drzavom, opc€enito nazvane
konkordati, u kojima se dogovaraju
rjeSenja za konkretne probleme,
poput slobode Crkve i njezinih
entiteta u vrSenju njihove misije, te
sporazume o obrazovanju ili
ekonomiji, blagdanima, itd.

Enrique Colom, Christian Mendoza y
Ramiro Pellitero




Osnovna literatura

—Katekizam Katolic¢ke Crkve,
2104-2109; 2244-2246;
2419-2425.

—II. vatikanski sabor,
Gaudium et spes, 74-76; i
Dignitatis humanae, 1-8;
13-14.

—sveti Ivan Pavao II.,
Christifideles laici, 30. XII.
88., 36-44.

Preporucena literatura

—Kongregacija za nauk vjere,
Doktrinalna nota o nekim pitanjima
vezanim za sudjelovanje katolika u
politickom Zivotu, 24. XI. 2002.



—Kompendij socijalnog nauka Crkve,
49-55; 60-71; 189-191; 238-243;
377-4217.

—sveti Josemaria, homilija
Strastveno ljubiti svijet, u Razgovori s
Josemarijom Escrivom, 113-123.

[1] Sveti Josemaria, Ljubiti Crkvu, 22.

[2] Usp. Katekizam Katolicke Crkve,
901-913.

[3] Usp. Lumen gentium, 31.

[4] S obzirom na posveceni Zivot,
usp. Katekizam, 914-933.

[5] Lumen Gentium, 18.
[6] Isto, 31.

[7] Usp. Drugi vatikanski sabor,
Dekret Ad Gentes, 6.



[8] Lumen Gentium, 31.

[9] Ibid.

[10] Gaudium et Spes, 43.

[11] Ibid.

[12] Sveti Josemaria, Razgovori, 59.

[13] Usp. Apostolicam actuositatem,
7.

[14] Usp. Lk 10,16; Katekizam, 2032. i
2037.

[15] Sveti Josemaria, Susret s
Kristom, 167.

[16] Usp. Kompendij socijalnog
nauka Crkve, 572.

[17] Usp. Katekizam Katolicke Crkve,
2246; Kompendij socijalne doktrine,
426.

[18] Zakonik kanonskog prava, 227;
usp. Gaudium et Spes, 76.



[19] Deus caritas est, 28.

[20] Gaudium et spes, 76.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-17-crkva-i-svijet/
(27.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-17-crkva-i-svijet/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-17-crkva-i-svijet/

	Tema 17: Crkva i svijet
	Osnovna literatura
	—Katekizam Katoličke Crkve, 2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.
	—II. vatikanski sabor, Gaudium et spes, 74-76; i Dignitatis humanae, 1-8; 13-14.
	—sveti Ivan Pavao II., Christifideles laici, 30. XII. 88., 36-44.
	Preporučena literatura


