opusdei.org

Tema 16: Vjerujem u
uskrsnuce tijela i
Zivot vjecni

Ovom istinom potvrdujemo
besmrtnost za koju je
covjeCanstvo predodredeno;
ona je dakle podsjetnik na
dostojanstvo ljudske osobe, a
posebno na dostojanstvo tijela.

16.12.2012.

Prethodne teme

Na kraju Apostolskog vjerovanja
Crkva objavljuje ,Vjerujem u
uskrsnuce tijela i Zivot vjeCni.“ Ta


https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469

formula ukratko sadrzi temeljne
elemente nade Crkve o posljednjim
stvarima.

1. Uskrsnuce tijela

Crkva je Cesto objavljivala svoju
vjeru u uskrsnuce mrtvih na kraju
vremena. MoZe se reci da ono
predstavlja ,nastavak“ Kristova
uskrsnuca, prvorodenca medu
mnogom bracom (Rim 8:29),
proSirenog na sve muskarce i Zene,
Zive i mrtve, pravedne i gresSne, koje
Ce se odviti kada On dode na kraju
vremena. U trenutku smrti dusa se
odvaja od tijela; uskrsnuc¢em se dusa
1 tijelo ponovno ujedinjuju, zauvijek.
(Katekizam Katolicke Crkve, 997).
Dogma o uskrsnu¢u mrtvih odnosi se
na puninu besmrtnosti za koju je
CovjeCanstvo predodredeno, ali u isto
vrijeme ona je Zivi spomen na nase
dostojanstvo, a osobito na
dostojanstvo tijela. Ona nam govori o
dobroti svijeta, tijela, o vrijednosti



svakodnevnog Zivljenja, o vjeCnom
pozivu materije. 1z tog razloga je u
drugom stoljecu prilikom pisanja
protiv gnostika upotrebljava izraz
uskrsnuce ,tijela“ — drugim rijeCima,
ljudskog Zivota u njegovu potpuno
materijalnom pogledu, vremenitom,
promjenjivom, naocigled prolaznom.

Sveti Toma Akvinski smatra nauk o
uskrsnucu prirodnim u odnosu na
njegov zavrsni uzrok (jer je dusa
stvorena da se ujedini s tijelom i
obratno), ali nadnaravnim u odnosu
na njegov efektivni uzrok (a to je
Bog).[1]

Uskrsnulo tijelo bit ¢e stvarno i
materijalno, ali ne i zemaljsko ili
smrtno. Sveti Pavao odbacio je ideju
o uskrsnucu kao transformaciji koja
Ce se zbiti u ljudskoj povijesti, i
govorio je o uskrsnulom tijelu kao
»slavnom® (usp. Fil 3:21) i
»duhovnom*“ (usp. Kol 15:44).
Uskrsnuce svakog muskarca i Zene Ce



se, kao i1 u Kristovu slucaju, dogoditi
nakon smrti.

Crkva u ime krScanske vjere ne
obecaje uspjesan Zivot na ovoj zemlji.
Ona ne govori o "utopiji", jer na$
zemaljski Zivot uvijek Ce biti u znaku
KriZa. Medutim, primanjem KrStenja
i Euharistije, proces uskrsnuca je na
neki nacin vec zapoceo (usp. KKC,
1000). Prema sv. Tomi, o uskrsnuc¢u
Ce dusa tako prozeti tijelo da ¢e ono
odrazavati njezine duhovne i
moralne kvalitete.[2] Dakle, konac¢no
uskrsnuce, koje Ce se odrZati kada
Krist dode u slavi, omogucit Ce
posljednji sud zZivih i mrtvih.

S obzirom na nauk o uskrsnucu,
mogu se postaviti Cetiri toCke:

- Nauk o kona¢nom uskrsnucu
iskljucuje teorije reinkarnacije,
prema kojima ljudska dusa nakon
smrti prelazi u drugo tijelo, viSe puta
ako je potrebno, dok se konacno ne
procisti. U ovom pogledu, Drugi



vatikanski sabor poziva se na ,jedan
zivot koji Zivimo,“[3] jer ljudima je
jednom umrijeti (Heb 9:27).

- Stovanije relikvija svetaca jasan je
prikaz vjere Crkve u uskrsnuce tijela.

- Iako kremiranje ljudskog tijela nije
nedopusteno, osim ako nije izabrano
iz razloga koji su protivni vjeri (usp.
KKC, 1176), Crkva snazno savjetuje
oCuvanje poboZznog obicaja
pokapanja mrtvih. ,Prema tijelima
mrtvih treba se odnositi s
postovanjem i ljubavlju, u vjeri i nadi
u uskrsnuce. Pokapanje mrtvih je
tjelesno djelo milosrda; iskazivanje
Casti djeci BoZjoj, hramovima Duha
Svetoga.“ (KKC, 2300)

- Uskrsnuce mrtvih u skladu je s
onim Sto Sveto pismo naziva dolazak
,hovih nebesa i nove zemlje“ (usp.
KKC, 1042; 2 Pt 3:13; Otk 21:1). Ne
samo da Ce Covjecanstvo uci u slavu
nego Ce se 1 Citav svemir, u kojem se
kreé¢emo i Zivimo, transformirati.



»,Crkva u kojoj su svi pozvani u Kristu
Isusu i u kojoj, miloS¢u Bozjom,
postiZzemo svetost,“ ¢itamo u Lumen
gentium (br. 48), ,nece postici svoje
puno savrsenstvo dok ne 'dode
vrijeme za obnovu svih stvari' (Dj
3:21), a kada Ce uz ljudski rod i sav
svemir, koji je toliko blisko sjedinjen
s covjekom i kroz kojega postiZe svoj
cilj, biti savrSeno obnovljen. Sigurno
Ce postojati kontinuitet izmedu ovoga
i novoga svijeta, ali doci ¢e i do
vaznog diskontinuiteta. ,Nada
definitivnog ustoli¢enja Kristova
kraljevstva ne bi trebala oslabjeti ve¢
ojacati, uz teoloSku krepost nade,
nase napore za postizanje napretka
na zemlji“ (KKC 1049).

2. Krs¢ansko znacenje smrti

Enigma smrti moZe se razumjeti
samo u svjetlu Kristova uskrsnuca.
Zapravo, smrt, gubitak ljudskog
Zivota, €ini se kao najvece moguce
zlo u naravnom redu upravo zato Sto



je nesto tako definitivno da se moze
prevladati samo onda kada Bog u
Kristu uskrisi sve muskarce i Zene.

S jedne strane, smrt je naravna u
smislu da se duSa moZe odijeliti od
tijela. S te toCke glediSta smrt
oznacava Kkraj nasSeg zemaljskog
hodocasca. Nakon smrti, osoba viSe
ne moze ni zasluziti ni uvrijediti
Boga. ,,Covjekovi izbori u Zivotu
postaju konacni u trenutku smrti.“[4]
ViSe se nije moguce pokajati. Odmah
nakon smrti osoba ide u raj, pakao ili
CistiliSte. Da bi se to ostvarilo, postoji
ono Sto Crkva naziva posebni sud
(usp. KKC 1021-1022). Cinjenica da
smrt oznacava Kkraj perioda kusnje,
daje nam priliku da uredimo svoj
Zivot, dobro iskoristimo vlastito
vrijeme i talente te djelujemo Cestito i
sluzimo drugima.

S druge strane, Sveto pismo nas uci
da je smrt usSla u svijet kroz isto¢ni
grijeh (usp. Post 3:17-19; Mudr



1,13-14; 2:23-24; Rim 5,12; 6,23; KKC,
1007). U tom smislu nju valja
promatrati kao kaznu za grijeh:
netko tko Zeli Zivjeti odvojeno od
Boga mora prihvatiti neugodne
posljedice raskida s druStvom i sa
samim sobom. Ipak, Krist ,;se suocio
sa smrcu u ¢inu potpunog i
slobodnog predanja Ocevoj

volji“ (KKC 1009). Svojom
poslusnoscu pobijedio je smrt i
CovjeCanstvu priskrbio uskrsnuce. Za
onoga koji po krstenju zivi u Kristu,
smrt i dalje nastavlja biti bolna i
odvratna, ali ona viSe nije podsjetnik
na grijeh jer postaje vrijedna prilika
za suotkupljenje s Kristom, kroz
mrtvljenje i darivanje sebe drugima.
Ako s Kristom umrijesmo, s njime
¢emo i Zivjeti (2 Tim 2,11).

3. Vjecni Zivot u intimnom
zajedniStvu s Bogom

Stvarajuci i otkupljujudi nas, Bog nas
je predodredio za vjetno zajedniStvo



s Njim, za ono Sto sv. Ivan naziva
»Zivot vjecni“, odnosno za ono Sto se
uobicajeno naziva ,nebo“. Isus nam
je priopcio Ocevo obecanje njegovim
sljedbenicima ovim rijeCima: Valjas,
slugo dobri i vjerni! U malome si bio
vjeran, nad mnogim cu te postaviti!
Udi u radost gospodara svoga! (Mt
25:21). Vjelni zZivot ne treba shvatiti
kao ,neprekinuti nastavak
kalendarskih dana, nego kao
trenutak ispunjen zadovoljstvom u
kojem nas punina prihvaca i u kojem
mi prihvacamo puninu. Bit e to
trenutak za uranjanje u oceane
neogranicene ljubavi, u kojem
vrijeme - 'prije' i 'poslije’ — viSe ne
postoji. MoZemo samo pokusSati
shvatiti da je taj trenutak Zivot u
svom punom znacenju, u kojem opet
iznova uranjamo u nemjerljivu bitku
dok smo istovremeno jednostavno
preplavljeni radoScu.“[5]

Vjeclni Zivot je ono Sto daje smisao
ljudskom Zivotu, pridrzavanju



etiCkim normama, velikodusnom
sebedarju i nesebi¢noj sluzbi te
nastojanju da se priopci Kristova
ljubav i nauk svim muskarcima i
Zzenama. Krs$¢aninova nada u
dostizanje neba nije
individualisticka, ve¢ obuhvaca sve
ljude.[6] Tako krs¢anin moZe biti
potpuno uvjeren da se ,isplati®
Zivjeti krS¢anski Zivot u punini.
»,Nebo je konacni kraj 1 ispunjenje
najdubljih ljudskih CeZnji, stanje
vrhovnog i potpunog blaZenstva.“
Kao Sto je sv. Augustin rekao u
svojim Ispovijestima: ,,Za sebe si nas
stvorio, Gospodine, i nemirno je srce
nase dok se ne smiri u tebi.“[7]
Vjeclni zivot glavni je cilj krScanske
nade.

,O0ni koji umiru u BoZjoj milosti i
prijateljstvu, i koji su posve
procisSceni, Zive zauvijek s Kristom.
Zauvijek su slicni Bogu jer ga gledaju
'kao Sto jest' (1 Iv 3:2), licem u lice (1
Kor 13:12)“ (KKC, 1023). ,,Bog se, zbog



svoje transcendencije, moZe vidjeti
onakav kakav jest samo kad on sam
svoju Otajstvenost otvori
neposrednom promatranju covjeka i
kad mu za to dade sposobnost. To
promatranje Boga u nebeskoj slavi
Crkva naziva 'blazenim

gledanjem' (KKC, 1028). Nebo je
najveci izraz boZzanske milosti.

S druge strane, nebo se ne sastoji u
samo apstraktnom, nepokretnom
razmatranju Presvetog Trojstva. U
Bogu duSe mogu razmatrati sve
stvarnosti koje se na ovaj ili onaj
nacin odnose na njihov zivot,
radujucdi se u njima, a posebno
ljubeci one koje su ljubili na zemlji
Cistom i vjecnom ljubavlju. ,Nikada
ne zaboravite: Nakon smrti primit
Cete Ljubav. I u BoZjoj ljubavi naci
Cete takoder i sve Ciste ljubavi koje
ste imali na zemlji.“[8] Radost neba
Svoj puni vrhunac nalazi u
uskrsnucu mrtvih. Prema sv.
Augustinu, Zivot vjecni sastoji se u



vjeCnom odmoru te u ugodnoj i
uzviSenoj aktivnosti.[9]

To Sto nebo traje zauvijek ne znaci da
tamo prestajemo biti slobodni. U
nebu ne¢emo moci sagrijesiti jer,
gledajuci Boga licem u lice, gledajuci
ga ujedno i kao zivi izvor svega
stvorenog dobra, viSe nece biti
moguce ,htjeti“ sagrijesiti. Slobodno i
sinovski, spaSena osoba bit ce
zauvijek u zajedniStvu s Bogom. NaSa
sloboda dosedi ¢e svoje ispunjenje.

Vjecni Zivot je konacan plod BoZjeg
sebedarja Covjeku, te stoga sadrZi u
sebi i neSto od beskonacnosti. Ipak,
bozanska milost ne uklanja ljudsku
narav, ni iz naSeg bica, ni iz nasSih
sposobnosti, ni iz naSe osobnosti, ni
iz onoga Sto smo zasluzili u Zivotu.
Stoga medu onima koji se raduju
gledajuci Boga postoje razlike i
raznolikost, ne u objektu, koji je sam
Bog razmatran bez posrednika, vec
viSe u kvaliteti subjekta: ,,Onaj koji



ima viSe ljubavi viSe i sudjeluje u
svjetlu slave, savrsenije vidi Boga i
biva sretan.“[10] 4. Pakao kao
konacno odbacivanje Boga

Sveto pismo opetovano naucava da
ljudi koji se ne pokaju zbog svojih
teSkih grijeha gube vje¢nu nagradu
zajedniStva s Bogom, te pate u
vjecnoj bijedi. ,Umrijeti u smrtnom
grijehu, a da se Covjek za nj nije
pokajao i prihvatio milosrdnu ljubav
BoZju, znaci, po svom slobodnom
izboru, ostati zauvijek odijeljen od
Boga. To upravo jest stanje konacnog
samoiskljuCenja iz zajedniStva s
Bogom i blaZenicima, koje
oznacavamo rijecju 'pakao' (KKC,
1033). Bog ne predodreduje nikoga
na vjecnu osudu. Covjek je taj koji,
trazeci svoj krajnji cilj izvan Boga i
njegove volje, pretvara sebe u
izolirani svijet u koji svjetlost i ljubav
BoZja ne mogu prodrijeti. Pakao je
misterij, otajstvo odbijene ljubavi,



znak destruktivne snage ljudske
slobode koja odbacuje Boga.[11]

Prilikom razmatranja o paklu, u
skladu s tradicijom, razlikujemo ,,bol
gubitka“1 ,bol osjetila“. Bol gubitka
je temeljnija i ukljucCuje najvise
patnje; sastoji se od neprekidne
odijeljenosti od Boga za kojim ljudsko
srce neprekidno teZi. Bol osjetila
Cesto moZemo naci spomenutu u
Evandelju koriStenjem simbola
vjetnog ognja.

Ucenje o paklu u Novom zavjetu sluzi
nam kao poziv da budemo odgovorni
u koriStenju darova i talenata koje
smo primili, ono je poziv na
obracenje. Postojanje pakla jasno
ukazuje na tezinu smrtnog grijeha i
istiCe potrebu koriStenja svih
sredstava za njegovo izbjegavanje,
ponajprije, Sto je i razumljivo, u
povjerljivoj i poniznoj molitvi.
Mogucnost osude podsjeca krs¢ane



na potrebu da zZive Zivot koji je u
potpunosti apostolski.

Bez sumnje, postojanje pakla je
misterij, otajstvo BozZje pravde za one
koji se sami iskljuce iz njegova
milostivog oprosta. Neki autori su
razmatrali mogucénost unistenja
okorjelih gresnika nakon njihove
smrti. Tu je teoriju teSko pomiriti s
Cinjenicom da je Bog iz ljubavi
darovao duhovno i besmrtno
postojanje svakoj osobi.[12] 5.
CiS¢enje potrebno za susret s
Bogom

,Oni koji umru u milosti i
prijateljstvu s Bogom, a nisu potpuno
Cisti, iako su sigurni u svoje vje¢no
spasenje, moraju se poslije smrti
podvrgnuti CiS¢enju, kako bi postigli
svetost nuznu za ulazak u nebesku
radost“ (KKC, 1030). Mnogi ljudi
mozda nisu Zivjeli svetim Zivotom na
zemlji, ali nisu ni sami sebe zatvorili
u grijehu. Mogucnost da se nakon



smrti bude ociScen od necistoca i
nesavrsenosti vise ili manje
promasenog Zivota postaje novi znak
BoZje dobrote, prlika za pripremu za
ulazak u intimno zajednistvo s
Bozjom sveto$cu. ,,Cistiliste pokazuje
veliku BoZju milost i odnosi
nedostatke onih koji Ceznu za tim da
postanu jedno s njim.“[13]

Stari zavjet govori o prociScenju
nakon smrti (usp. 2 Mak 12: 40-45).
Sv. Pavao u prvoj poslanici
Korincanima (1 Kor 3: 10-15)
predstavlja krS¢ansko procisc¢enje na
ovom i iduéem svijetu kroz sliku
ognja: ognja koji na neki nacin dolazi
od Isusa Krista, spasitelja, suca i
temelja krSc¢anskog Zivota.[14] Iako
doktrina o CistiliStu nije sluzbeno
definirana do srednjeg vijeka,[15]
drevna i jednoglasna praksa
prikazivanja molitvi za mrtve,
poglavito sv. Mise, jasan je pokazatelj
vjerovanja Crkve u oCiS¢enje u
iducem svijetu. Ne bi imalo smisla



moliti se za mrtve ako su oni samo
mogli biti ili spaSeni, pa su u raju ili
osudeni, pa su u paklu. Vecina
protestanata negira postojanje
CistiliSta jer su miSljenja da ono
pokazuje pretjerano povjerenje u
ljudska djela i u mogucénost Crkve da
posreduje za one koji su napustili
ovaj svijet.

Umjesto da bude ,,mjesto”, na
CistiliSte radije treba gledati kao na
»Stanje“ privremene i bolne
odvojenosti od Boga u kojem se laki
grijesi otpustaju i Cisti od teZnje zlu
koja je posljedica grijeha, i gdje
vremenita kazna zbog grijeha biva
odsluZena. Ne samo da grijeh vrijeda
Boga i Steti samom grjeSniku vec
zbog opcinstva svetih Steti 1 Crkvi,
svijetu i CovjeCanstvu. Molitva Crkve
za mrtve ponovno uspostavlja red i
pravdu do neke mjere, ponajprije
kroz Misu, milostinju, oproste i djela
pokore (usp. KKC, 1032).



Teolozi uce da oni u CistiliStu uistinu
pate, svatko prema svojoj situaciji.
Ipak, radi se o patnji ispunjenoj
smislom, ,blagoslovljenoj patnji.“[16]
Stoga su krScani pozvani na traZenje
oCiS¢enja od grijeha u svom
sadasnjem zivotu kroz pokoru,
mrtvljenje, zadovoljstinu i sveti Zivot.

6. Djeca koja umru prije krstenja

Djecu koja umru prije krstenja Crkva
povjerava Bozjem milosrdu. Postoje
razlozi za miSljenje da im Bog na
neki nacin iskazuje dobrodoslicu,
bilo zbog velike ljubavi koju je Isus
pokazivao prema djeci (usp. Mk
10:14) ili zato jer je njegov Sin bio
poslan kako bi se svi mogli spasiti
(usp. 1 Tim 2:4). Ipak, oslanjanje na
BoZansko milosrde nije razlog za
odgadanje dodjele sakramenta
krStenja novorodencadi.[17] Ono
donosi posebno suobli¢enje Kristu:
“ono oznacava i izvodi umiranje
grijehu i ulazak u Zivot Presvetoga



Trojstva suobliCenjem s Kristovim
vazmenim otajstvom® (KKC, 1239).

Paul O'Callaghan Osnovna
bibliografija

§ Katekizam Katolicke Crkve, 988 —
1050 Preporuceno Stivo

§ Ivan Pavao II, Katekeze o
Vjerovanju: Vjerujem u Zivot vjecni.
(audijencije od 25. svibnja 1999. do 4.
kolovoza 1999.)

§ Benedict XVI, Enc. Spe Salvi, 30.
studenog 2007.

§ Sv. Josemaria, Homilija “Nada
krS¢anina," Prijatelji BoZji, 205-221

[1] Usp. Sv. Toma, Summa Contra
Gentiles, IV, 81

[2] Usp. Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, I11. Suppl., qq 78-86

[3] II. Vatikanski sabor, Lumen
Gentium, 48



[4] Benedikt XVI, enc. Spe salvi, 30-
X1-2007, 45

[5] Isto, 12

[6] Isto, 13-15, 28, 48

[7] Sv. Augustin, Ispovijesti, 1,1,1

[8] Sv. Josemaria, Prijatelji BoZji, 221
[9] Ref. Sv. Augustin, Pisma, 55,9

[10] Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, 1.q.12, a.6,c

[11] ,Smrcu na$ Zivotni izbor postaje
konacan - nas zivot stoji pred sucem.
NaSs izbor, koji je tijek naSeg Citavog
Zivota, poprima odredeni izgled,
moZe imati razliCite oblike. Mogu
postojati ljudi koji su potpuno unistili
svoju Zelju za istinom i spremnost na
ljubav, ljudi kojima je sve postalo laz,
ljudi koji su Zivjeli za mrznju i koji su
potisnuli svu ljubav unutar sebe. To
je straSna pomisao, ali zabrinjavajuci
profili toga tipa mogu se naci u



likovima iz nasSe vlastite povijesti. U
takvim bi lJjudima sve bilo izvan
lijeka i uniStenje dobra bilo bi
Neopozivo: ovo je ono na Sto se misli
pod rije¢ju Pakao“(Benedikt XVI, Enc.
Spe salvi, 45)

[12] Usp. Isto, 47
[13] Sv. Josemaria, Brazda, 889.

[14] ,Neki teolozi su misljenja da je
oganj koji istovremeno sagorijeva i
spasava sam Krist, Sudac i Spasitelj.
(Benedikt XVI, Enc. Spe salvi, 47)

[15] Usp. DS 856, 1304
[16] Benedikt XVI, Enc. Spe salvi, 47

[17] Zakonik kanonskog prava 1983,
br. 867

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-16-vjerujem-u-uskrsnuce-tijela-i-zivot-vjecni/

hr-hr/article/tema-16-vjerujem-u-
uskrsnuce-tijela-i-zivot-vjecni/
(15.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-16-vjerujem-u-uskrsnuce-tijela-i-zivot-vjecni/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-16-vjerujem-u-uskrsnuce-tijela-i-zivot-vjecni/

	Tema 16: Vjerujem u uskrsnuće tijela i život vječni

