
opusdei.org

Tema 16: Vjerujem u
uskrsnuće tijela i
život vječni

Ovom istinom potvrđujemo
besmrtnost za koju je
čovječanstvo predodređeno;
ona je dakle podsjetnik na
dostojanstvo ljudske osobe, a
posebno na dostojanstvo tijela.

16.12.2012.

Prethodne teme

Na kraju Apostolskog vjerovanja
Crkva objavljuje „Vjerujem u
uskrsnuće tijela i život vječni.“ Ta

https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469
https://opusdei.org/ssec.php?a=4469


formula ukratko sadrži temeljne
elemente nade Crkve o posljednjim
stvarima.

1. Uskrsnuće tijela

Crkva je često objavljivala svoju
vjeru u uskrsnuće mrtvih na kraju
vremena. Može se reći da ono
predstavlja „nastavak“ Kristova
uskrsnuća, prvorođenca među
mnogom braćom (Rim 8:29),
proširenog na sve muškarce i žene,
žive i mrtve, pravedne i grešne, koje
će se odviti kada On dođe na kraju
vremena. U trenutku smrti duša se
odvaja od tijela; uskrsnućem se duša
i tijelo ponovno ujedinjuju, zauvijek.
(Katekizam Katoličke Crkve, 997).
Dogma o uskrsnuću mrtvih odnosi se
na puninu besmrtnosti za koju je
čovječanstvo predodređeno, ali u isto
vrijeme ona je živi spomen na naše
dostojanstvo, a osobito na
dostojanstvo tijela. Ona nam govori o
dobroti svijeta, tijela, o vrijednosti



svakodnevnog življenja, o vječnom
pozivu materije. Iz tog razloga je u
drugom stoljeću prilikom pisanja
protiv gnostika upotrebljava izraz
uskrsnuće „tijela“ – drugim riječima,
ljudskog života u njegovu potpuno
materijalnom pogledu, vremenitom,
promjenjivom, naočigled prolaznom.

Sveti Toma Akvinski smatra nauk o
uskrsnuću prirodnim u odnosu na
njegov završni uzrok (jer je duša
stvorena da se ujedini s tijelom i
obratno), ali nadnaravnim u odnosu
na njegov efektivni uzrok (a to je
Bog).[1]

Uskrsnulo tijelo bit će stvarno i
materijalno, ali ne i zemaljsko ili
smrtno. Sveti Pavao odbacio je ideju
o uskrsnuću kao transformaciji koja
će se zbiti u ljudskoj povijesti, i
govorio je o uskrsnulom tijelu kao
„slavnom“ (usp. Fil 3:21) i
„duhovnom“ (usp. Kol 15:44).
Uskrsnuće svakog muškarca i žene će



se, kao i u Kristovu slučaju, dogoditi
nakon smrti.

Crkva u ime kršćanske vjere ne
obećaje uspješan život na ovoj zemlji.
Ona ne govori o "utopiji", jer naš
zemaljski život uvijek će biti u znaku
Križa. Međutim, primanjem Krštenja
i Euharistije, proces uskrsnuća je na
neki način već započeo (usp. KKC,
1000). Prema sv. Tomi, o uskrsnuću
će duša tako prožeti tijelo da će ono
odražavati njezine duhovne i
moralne kvalitete.[2] Dakle, konačno
uskrsnuće, koje će se održati kada
Krist dođe u slavi, omogućit će
posljednji sud živih i mrtvih.

S obzirom na nauk o uskrsnuću,
mogu se postaviti četiri točke:

- Nauk o konačnom uskrsnuću
isključuje teorije reinkarnacije,
prema kojima ljudska duša nakon
smrti prelazi u drugo tijelo, više puta
ako je potrebno, dok se konačno ne
pročisti. U ovom pogledu, Drugi



vatikanski sabor poziva se na „jedan
život koji živimo,“[3] jer ljudima je
jednom umrijeti (Heb 9:27).

- Štovanje relikvija svetaca jasan je
prikaz vjere Crkve u uskrsnuće tijela.

- Iako kremiranje ljudskog tijela nije
nedopušteno, osim ako nije izabrano
iz razloga koji su protivni vjeri (usp. 
KKC, 1176), Crkva snažno savjetuje
očuvanje pobožnog običaja
pokapanja mrtvih. „Prema tijelima
mrtvih treba se odnositi s
poštovanjem i ljubavlju, u vjeri i nadi
u uskrsnuće. Pokapanje mrtvih je
tjelesno djelo milosrđa; iskazivanje
časti djeci Božjoj, hramovima Duha
Svetoga.“ (KKC, 2300)

- Uskrsnuće mrtvih u skladu je s
onim što Sveto pismo naziva dolazak
„novih nebesa i nove zemlje“ (usp. 
KKC, 1042; 2 Pt 3:13; Otk 21:1). Ne
samo da će čovječanstvo ući u slavu
nego će se i čitav svemir, u kojem se
krećemo i živimo, transformirati.



„Crkva u kojoj su svi pozvani u Kristu
Isusu i u kojoj, milošću Božjom,
postižemo svetost,“ čitamo u Lumen
gentium (br. 48), „neće postići svoje
puno savršenstvo dok ne 'dođe
vrijeme za obnovu svih stvari' (Dj
3:21), a kada će uz ljudski rod i sav
svemir, koji je toliko blisko sjedinjen
s čovjekom i kroz kojega postiže svoj
cilj, biti savršeno obnovljen. Sigurno
će postojati kontinuitet između ovoga
i novoga svijeta, ali doći će i do
važnog diskontinuiteta. „Nada
definitivnog ustoličenja Kristova
kraljevstva ne bi trebala oslabjeti već
ojačati, uz teološku krepost nade,
naše napore za postizanje napretka
na zemlji“ (KKC 1049).

2. Kršćansko značenje smrti

Enigma smrti može se razumjeti
samo u svjetlu Kristova uskrsnuća.
Zapravo, smrt, gubitak ljudskog
života, čini se kao najveće moguće
zlo u naravnom redu upravo zato što



je nešto tako definitivno da se može
prevladati samo onda kada Bog u
Kristu uskrisi sve muškarce i žene.

S jedne strane, smrt je naravna u
smislu da se duša može odijeliti od
tijela. S te točke gledišta smrt
označava kraj našeg zemaljskog
hodočašća. Nakon smrti, osoba više
ne može ni zaslužiti ni uvrijediti
Boga. „Čovjekovi izbori u životu
postaju konačni u trenutku smrti.“[4]
Više se nije moguće pokajati. Odmah
nakon smrti osoba ide u raj, pakao ili
čistilište. Da bi se to ostvarilo, postoji
ono što Crkva naziva posebni sud
(usp. KKC 1021-1022). Činjenica da
smrt označava kraj perioda kušnje,
daje nam priliku da uredimo svoj
život, dobro iskoristimo vlastito
vrijeme i talente te djelujemo čestito i
služimo drugima.

S druge strane, Sveto pismo nas uči
da je smrt ušla u svijet kroz istočni
grijeh (usp. Post 3:17-19; Mudr



1,13-14; 2:23-24; Rim 5,12; 6,23; KKC,
1007). U tom smislu nju valja
promatrati kao kaznu za grijeh:
netko tko želi živjeti odvojeno od
Boga mora prihvatiti neugodne
posljedice raskida s društvom i sa
samim sobom. Ipak, Krist „se suočio
sa smrću u činu potpunog i
slobodnog predanja Očevoj
volji“ (KKC 1009). Svojom
poslušnošću pobijedio je smrt i
čovječanstvu priskrbio uskrsnuće. Za
onoga koji po krštenju živi u Kristu,
smrt i dalje nastavlja biti bolna i
odvratna, ali ona više nije podsjetnik
na grijeh jer postaje vrijedna prilika
za suotkupljenje s Kristom, kroz
mrtvljenje i darivanje sebe drugima. 
Ako s Kristom umrijesmo, s njime
ćemo i živjeti (2 Tim 2,11).

3. Vječni život u intimnom
zajedništvu s Bogom

Stvarajući i otkupljujući nas, Bog nas
je predodredio za vječno zajedništvo



s Njim, za ono što sv. Ivan naziva
„život vječni“, odnosno za ono što se
uobičajeno naziva „nebo“. Isus nam
je priopćio Očevo obećanje njegovim
sljedbenicima ovim riječima: Valjaš,
slugo dobri i vjerni! U malome si bio
vjeran, nad mnogim ću te postaviti!
Uđi u radost gospodara svoga! (Mt
25:21). Vječni život ne treba shvatiti
kao „neprekinuti nastavak
kalendarskih dana, nego kao
trenutak ispunjen zadovoljstvom u
kojem nas punina prihvaća i u kojem
mi prihvaćamo puninu. Bit će to
trenutak za uranjanje u oceane
neograničene ljubavi, u kojem
vrijeme – 'prije' i 'poslije' – više ne
postoji. Možemo samo pokušati
shvatiti da je taj trenutak život u
svom punom značenju, u kojem opet
iznova uranjamo u nemjerljivu bitku
dok smo istovremeno jednostavno
preplavljeni radošću.“[5]

Vječni život je ono što daje smisao
ljudskom životu, pridržavanju



etičkim normama, velikodušnom
sebedarju i nesebičnoj službi te
nastojanju da se priopći Kristova
ljubav i nauk svim muškarcima i
ženama. Kršćaninova nada u
dostizanje neba nije
individualistička, već obuhvaća sve
ljude.[6] Tako kršćanin može biti
potpuno uvjeren da se „isplati“
živjeti kršćanski život u punini.
„Nebo je konačni kraj i ispunjenje
najdubljih ljudskih čežnji, stanje
vrhovnog i potpunog blaženstva.“
Kao što je sv. Augustin rekao u
svojim Ispovijestima: „Za sebe si nas
stvorio, Gospodine, i nemirno je srce
naše dok se ne smiri u tebi.“[7]
Vječni život glavni je cilj kršćanske
nade.

„Oni koji umiru u Božjoj milosti i
prijateljstvu, i koji su posve
pročišćeni, žive zauvijek s Kristom.
Zauvijek su slični Bogu jer ga gledaju
'kao što jest' (1 Iv 3:2), licem u lice (1
Kor 13:12)“ (KKC, 1023). „Bog se, zbog



svoje transcendencije, može vidjeti
onakav kakav jest samo kad on sam
svoju Otajstvenost otvori
neposrednom promatranju čovjeka i
kad mu za to dade sposobnost. To
promatranje Boga u nebeskoj slavi
Crkva naziva 'blaženim
gledanjem'“ (KKC, 1028). Nebo je
najveći izraz božanske milosti.

S druge strane, nebo se ne sastoji u
samo apstraktnom, nepokretnom
razmatranju Presvetog Trojstva. U
Bogu duše mogu razmatrati sve
stvarnosti koje se na ovaj ili onaj
način odnose na njihov život,
radujući se u njima, a posebno
ljubeći one koje su ljubili na zemlji
čistom i vječnom ljubavlju. „Nikada
ne zaboravite: Nakon smrti primit
ćete Ljubav. I u Božjoj ljubavi naći
ćete također i sve čiste ljubavi koje
ste imali na zemlji.“[8] Radost neba
svoj puni vrhunac nalazi u
uskrsnuću mrtvih. Prema sv.
Augustinu, život vječni sastoji se u



vječnom odmoru te u ugodnoj i
uzvišenoj aktivnosti.[9]

To što nebo traje zauvijek ne znači da
tamo prestajemo biti slobodni. U
nebu nećemo moći sagriješiti jer,
gledajući Boga licem u lice, gledajući
ga ujedno i kao živi izvor svega
stvorenog dobra, više neće biti
moguće „htjeti“ sagriješiti. Slobodno i
sinovski, spašena osoba bit će
zauvijek u zajedništvu s Bogom. Naša
sloboda doseći će svoje ispunjenje.

Vječni život je konačan plod Božjeg
sebedarja čovjeku, te stoga sadrži u
sebi i nešto od beskonačnosti. Ipak,
božanska milost ne uklanja ljudsku
narav, ni iz našeg bića, ni iz naših
sposobnosti, ni iz naše osobnosti, ni
iz onoga što smo zaslužili u životu.
Stoga među onima koji se raduju
gledajući Boga postoje razlike i
raznolikost, ne u objektu, koji je sam
Bog razmatran bez posrednika, već
više u kvaliteti subjekta: „Onaj koji



ima više ljubavi više i sudjeluje u
svjetlu slave, savršenije vidi Boga i
biva sretan.“[10] 4. Pakao kao
konačno odbacivanje Boga

Sveto pismo opetovano naučava da
ljudi koji se ne pokaju zbog svojih
teških grijeha gube vječnu nagradu
zajedništva s Bogom, te pate u
vječnoj bijedi. „Umrijeti u smrtnom
grijehu, a da se čovjek za nj nije
pokajao i prihvatio milosrdnu ljubav
Božju, znači, po svom slobodnom
izboru, ostati zauvijek odijeljen od
Boga. To upravo jest stanje konačnog
samoisključenja iz zajedništva s
Bogom i blaženicima, koje
označavamo riječju 'pakao'“ (KKC,
1033). Bog ne predodređuje nikoga
na vječnu osudu. Čovjek je taj koji,
tražeći svoj krajnji cilj izvan Boga i
njegove volje, pretvara sebe u
izolirani svijet u koji svjetlost i ljubav
Božja ne mogu prodrijeti. Pakao je
misterij, otajstvo odbijene ljubavi,



znak destruktivne snage ljudske
slobode koja odbacuje Boga.[11]

Prilikom razmatranja o paklu, u
skladu s tradicijom, razlikujemo „bol
gubitka“ i „bol osjetila“. Bol gubitka
je temeljnija i uključuje najviše
patnje; sastoji se od neprekidne
odijeljenosti od Boga za kojim ljudsko
srce neprekidno teži. Bol osjetila
često možemo naći spomenutu u
Evanđelju korištenjem simbola
vječnog ognja.

Učenje o paklu u Novom zavjetu služi
nam kao poziv da budemo odgovorni
u korištenju darova i talenata koje
smo primili, ono je poziv na
obraćenje. Postojanje pakla jasno
ukazuje na težinu smrtnog grijeha i
ističe potrebu korištenja svih
sredstava za njegovo izbjegavanje,
ponajprije, što je i razumljivo, u
povjerljivoj i poniznoj molitvi.
Mogućnost osude podsjeća kršćane



na potrebu da žive život koji je u
potpunosti apostolski.

Bez sumnje, postojanje pakla je
misterij, otajstvo Božje pravde za one
koji se sami isključe iz njegova
milostivog oprosta. Neki autori su
razmatrali mogućnost uništenja
okorjelih grešnika nakon njihove
smrti. Tu je teoriju teško pomiriti s
činjenicom da je Bog iz ljubavi
darovao duhovno i besmrtno
postojanje svakoj osobi.[12] 5.
Čišćenje potrebno za susret s
Bogom

„Oni koji umru u milosti i
prijateljstvu s Bogom, a nisu potpuno
čisti, iako su sigurni u svoje vječno
spasenje, moraju se poslije smrti
podvrgnuti čišćenju, kako bi postigli
svetost nužnu za ulazak u nebesku
radost“ (KKC, 1030). Mnogi ljudi
možda nisu živjeli svetim životom na
zemlji, ali nisu ni sami sebe zatvorili
u grijehu. Mogućnost da se nakon



smrti bude očišćen od nečistoća i
nesavršenosti više ili manje
promašenog života postaje novi znak
Božje dobrote, prlika za pripremu za
ulazak u intimno zajedništvo s
Božjom svetošću. „Čistilište pokazuje
veliku Božju milost i odnosi
nedostatke onih koji čeznu za tim da
postanu jedno s njim.“[13]

Stari zavjet govori o pročišćenju
nakon smrti (usp. 2 Mak 12: 40-45).
Sv. Pavao u prvoj poslanici
Korinćanima (1 Kor 3: 10-15)
predstavlja kršćansko pročišćenje na
ovom i idućem svijetu kroz sliku
ognja: ognja koji na neki način dolazi
od Isusa Krista, spasitelja, suca i
temelja kršćanskog života.[14] Iako
doktrina o čistilištu nije službeno
definirana do srednjeg vijeka,[15]
drevna i jednoglasna praksa
prikazivanja molitvi za mrtve,
poglavito sv. Mise, jasan je pokazatelj
vjerovanja Crkve u očišćenje u
idućem svijetu. Ne bi imalo smisla



moliti se za mrtve ako su oni samo
mogli biti ili spašeni, pa su u raju ili
osuđeni, pa su u paklu. Većina
protestanata negira postojanje
čistilišta jer su mišljenja da ono
pokazuje pretjerano povjerenje u
ljudska djela i u mogućnost Crkve da
posreduje za one koji su napustili
ovaj svijet.

Umjesto da bude „mjesto“, na
čistilište radije treba gledati kao na
„stanje“ privremene i bolne
odvojenosti od Boga u kojem se laki
grijesi otpuštaju i čisti od težnje zlu
koja je posljedica grijeha, i gdje
vremenita kazna zbog grijeha biva
odslužena. Ne samo da grijeh vrijeđa
Boga i šteti samom grješniku već
zbog općinstva svetih šteti i Crkvi,
svijetu i čovječanstvu. Molitva Crkve
za mrtve ponovno uspostavlja red i
pravdu do neke mjere, ponajprije
kroz Misu, milostinju, oproste i djela
pokore (usp. KKC, 1032).



Teolozi uče da oni u čistilištu uistinu
pate, svatko prema svojoj situaciji.
Ipak, radi se o patnji ispunjenoj
smislom, „blagoslovljenoj patnji.“[16]
Stoga su kršćani pozvani na traženje
očišćenja od grijeha u svom
sadašnjem životu kroz pokoru,
mrtvljenje, zadovoljštinu i sveti život.

6. Djeca koja umru prije krštenja

Djecu koja umru prije krštenja Crkva
povjerava Božjem milosrđu. Postoje
razlozi za mišljenje da im Bog na
neki način iskazuje dobrodošlicu,
bilo zbog velike ljubavi koju je Isus
pokazivao prema djeci (usp. Mk
10:14) ili zato jer je njegov Sin bio
poslan kako bi se svi mogli spasiti
(usp. 1 Tim 2:4). Ipak, oslanjanje na
Božansko milosrđe nije razlog za
odgađanje dodjele sakramenta
krštenja novorođenčadi.[17] Ono
donosi posebno suobličenje Kristu:
“ono označava i izvodi umiranje
grijehu i ulazak u život Presvetoga



Trojstva suobličenjem s Kristovim
vazmenim otajstvom“ (KKC, 1239).

Paul O'Callaghan Osnovna
bibliografija

§ Katekizam Katoličke Crkve, 988 –
1050 Preporučeno štivo

§ Ivan Pavao II, Katekeze o
Vjerovanju: Vjerujem u život vječni.
(audijencije od 25. svibnja 1999. do 4.
kolovoza 1999.)

§ Benedict XVI, Enc. Spe Salvi, 30.
studenog 2007.

§ Sv. Josemaría, Homilija “Nada
kršćanina," Prijatelji Božji, 205-221

[1] Usp. Sv. Toma, Summa Contra
Gentiles, IV, 81

[2] Usp. Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, III. Suppl., qq 78-86

[3] II. Vatikanski sabor, Lumen
Gentium, 48



[4] Benedikt XVI, enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, 45

[5] Isto, 12

[6] Isto, 13-15, 28, 48

[7] Sv. Augustin, Ispovijesti, 1,1,1

[8] Sv. Josemaría, Prijatelji Božji, 221

[9] Ref. Sv. Augustin, Pisma, 55,9

[10] Sv. Toma Akvinski, Summa
Theologiae, 1.q.12, a.6,c

[11] „Smrću naš životni izbor postaje
konačan – naš život stoji pred sucem.
Naš izbor, koji je tijek našeg čitavog
života, poprima određeni izgled,
može imati različite oblike. Mogu
postojati ljudi koji su potpuno uništili
svoju želju za istinom i spremnost na
ljubav, ljudi kojima je sve postalo laž,
ljudi koji su živjeli za mržnju i koji su
potisnuli svu ljubav unutar sebe. To
je strašna pomisao, ali zabrinjavajući
profili toga tipa mogu se naći u



likovima iz naše vlastite povijesti. U
takvim bi ljudima sve bilo izvan
lijeka i uništenje dobra bilo bi
neopozivo: ovo je ono na što se misli
pod riječju Pakao“(Benedikt XVI, Enc.
Spe salvi, 45)

[12] Usp. Isto, 47

[13] Sv. Josemaría, Brazda, 889.

[14] „Neki teolozi su mišljenja da je
oganj koji istovremeno sagorijeva i
spašava sam Krist, Sudac i Spasitelj.
(Benedikt XVI, Enc. Spe salvi, 47)“

[15] Usp. DS 856, 1304

[16] Benedikt XVI, Enc. Spe salvi, 47

[17] Zakonik kanonskog prava 1983,
br. 867

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-16-vjerujem-u-uskrsnuce-tijela-i-zivot-vjecni/


hr-hr/article/tema-16-vjerujem-u-
uskrsnuce-tijela-i-zivot-vjecni/

(15.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-16-vjerujem-u-uskrsnuce-tijela-i-zivot-vjecni/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-16-vjerujem-u-uskrsnuce-tijela-i-zivot-vjecni/

	Tema 16: Vjerujem u uskrsnuće tijela i život vječni

