opusdei.org

Tema 16:
Hijerarhijski ustroj
Crkve

Crkva je strukturirano drustvo
gdje neki imaju zadacu voditi
druge. Pomoc¢ Duha Svetoga
cijeloj Crkvi, da bi se izbjegle
pogreske u vjerovanju, takoder
je dana Crkvenom Uciteljstvu
kako bi vjerno i autenticno
navjesStalo BoZju Rijec. Crkva je
uvijek pozivala samo krstene
muskarce u sveti red jer se
osjecala sjedinjena s Kristovom
voljom, koji je izabrao samo
muskarce za Apostole.



16.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.

Crkva na zemlji je ujedno i
zajednistvo i drustvo koje vodi Duh
Sveti po BoZjoj Rijeci, sakramentima i
karizmama. Ona je zajednisStvo djece
BoZje jer su svi krsteni i priceScuju se
istim Kruhom, a to je Krist. Ona je
strukturirano drustvo jer medu
krs$tenima postoje stabilni odnosi po
kojima jedni imaju poslanje voditi
druge. Kao $to pastir vodi svoje stado
i brine se o njemu, vodeci ga na
sigurna mjesta gdje se moze hraniti
dobrom travom, prema hiblijskoj
slici (usp. Iv 10,11-18; Ps 22), tako
Krist traZi od onih koje je postavio za
pastire u Crkvi da ¢ine isto'. Razlika
izmedu pastira i stada te Zivotna
predanost pastira stadu, poput Krista
koji je polozio Zivot za ovce, biblijska
je slika koja - unutar svojih logickih


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-16-hijerarhijski-ustroj-crkve-1?si=cc79168fba2640cb83ebcba86c1b4f31&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

ogranicCenja - moze pomoci
razumijevanju istovremene
prisutnosti zajedniStva i drusStvene
strukture u Crkvi.

Crkveni sakramenti su isti oni koji
Crkvu izgraduju tako da bude
univerzalni sakrament spasenja na
zemlji. Naime, po sakramentima
krstenja, potvrde i svetog reda
vjernici na razliCite nacine sudjeluju
u Kristovu svecenickom poslanju. 1z
djelovanja Duha Svetoga u
sakramentima i karizmama proizlaze
tri velika povijesna poloZaja u Crkvi:
vjernici laici, sluzbenici BoZji (koji su
primili sakrament svetog reda i ine
crkvenu hijerarhiju: dakoni,
svecenici i biskupi) i redovnici.

Reci da Crkva ima hijerarhijsku
strukturu ne znaci da su neki
vrijedniji od drugih. Svatko je po
krStenju pozvan na misiju da privodi
Covjeka i svijet Bogu. Ova misija
dolazi izravno od Boga i nitko ne



treba tude dopustenje da je vrsi. No,
da bismo je izvrsili, potrebna je
milost, jer bez Krista ne moZemo
uciniti nista (usp. Iv 15,5). Stoga je
nuzno da jedni - hijerarhija -
uprisutnjuju Krista drugima, kako bi
svi mogli vrSiti evangelizatorsko
poslanje. SluZenje poslanju svih
razlog je postojanja hijerarhijske
strukture u Crkvi. Odnos izmedu
vjernika i hijerarhije ima misijsku
dinamiku i nastavak je poslanja Sina
u snazi Duha Svetoga. Dakle,
hijerarhija u Crkvi nije rezultat
povijesnih okolnosti u kojima je
jedna skupina nadvladala drugu
nametanjem svoje volje.

Rimski biskup

Papa je rimski biskup i nasljednik
svetoga Petra, on je pocetna tocka,
trajna i vidljiva i temelj jedinstva
Crkve. Krist je svetom Petru apostolu
dao zadacu da predsjeda apostolskim
zborom i utvrduje svoju bracu u vjeri



(Lk 22,31-32). Svaka pojedinacna
Crkva ujedinjena je s Rimskom
Crkvom, a svi biskupi koji
predsjedaju tim Crkvama u
zajedniStvu su s rimskim biskupom
koji njima svima predsjeda u ljubavi.
Funkcija rimskog biskupa je sluziti
jedinstvu episkopata, a time i
jedinstvu Crkve. Stoga je papa glava
biskupskog zbora i pastir cijele
Crkve, nad kojom po bozanskom
utemeljenju ima punu, vrhovnu,
neposrednu i opcu vlast. Ova papina
moc ima unutarnju granicu, jer je
rimski biskup unutar, a ne iznad
Crkve Kristove. Stoga je podloZan
bozanskom zakonu i prirodnom
zakonu, kao i svi krséani.

Gospodin je obecao da e Njegova
Crkva uvijek ostati u vjeri (Mt 16,19) 1
osigurava tu vjernost svojom
prisutnoScu, snagom Duha Svetoga.
Crkva posjeduje ovu karakteristiku u
cjelini (a ne u svakom pojedinom
Clanu). Zbog toga vjernici kao cjelina



ne grijeSe kad bespogovorno Zive
vjeru vodeni Zivim Uciteljstvom
Crkve po djelovanju Duha Svetoga
koji vodi sve njih. Pomo¢ Duha
Svetoga cijeloj Crkvi kako ne bi
pogrijesila u vjerovanju, takoder je
dana Uciteljstvu kako bi vjerno i
autenti¢no naucavalo BoZju Rijec¢ u
Crkvi. U nekim posebnim
slucajevima ta pomoc¢ Duha jamci da
u potezima Uciteljstva nema zabluda,
zbog Cega se obicno kaZe da je u
takvim slucajevima Uciteljstvo dio
iste nezabludivosti koju je Gospodin
obecao svojoj Crkvi. »Nezabludivost
se prakti¢no ostvaruje kada rimski
biskup snagom svoje sluzbe
vrhovnoga pastira Crkve, ili
biskupski zbor u zajednistvu s
papom, poglavito okupljen na opc¢em
saboru, kona¢nim ¢inom
proglasavaju nauk vjere i morala,
kao i onda kada se papa 1 biskupi u
vrSenju redovita Uciteljstva slazu u
predlaganju nekoga nauka kao



konacna. Uz ta u€enja svaki vjernik
treba pristajati posluhom vjere«’.

Sigurnost po pitanju odgovornosti
koju nosi misija rimskog biskupa i
ovlasti koje ima da je izvrsi, poticCe
katolike da njeguju intenzivnu
zagovornu molitvu za njega. Nadalje,
jedinstvo s papom potice ih da
izbjegavaju negativno govoriti o
rimskom biskupu u javnosti ili
naruSavati povjerenje u njega, Cakiu
slucajevima kada se ne dijeli neko
konkretno osobno misljenje. U
slucaju da do toga stvarno dode, Zelja
za rasudivanjem i dobrom
formacijom navodi katolika da
zatraZi savjet o bilo kakvim
nedoumicama koje bi mogao imati,
da moli i dublje proucava temu u
kojoj se suoCava s poteSkoc¢ama,
pokusavajuci razumjeti razloge
otvorenog uma, Sto moZze zahtijevati
malo vremena i strpljenja. Ako se
neslaganje nastavi, preporucljivo je



Sutjeti’ i pokazati barem »religiozni
posluh duha«* za njegova ucenja.

Biskupi, nasljednici Apostola

Crkva je Apostolska jer ju je Krist
podigao na Apostolima, odabranim
svjedocima njegova Uskrsnuca i
temelju svoje Crkve; jer uz pomoc¢
Duha Svetoga poucava, Cuva i vjerno
prenosi ostavstinu vjere primljenu
od Apostola. Takoder je apostolska
po svojoj strukturi, buduci da je
Apostoli i njihovi nasljednici, biskupi,
u zajedniStvu s Petrovim
nasljednikom, poucavaju, posvecuju i
vode do povratka Kristova.
Apostolsko nasljedstvo je prenosenje,
po sakramentu reda, poslanja i moci
Apostola na njihove nasljednike,
biskupe. Oni ne primaju sve darove
koje je Bog dao Apostolima, nego
samo one darove Kkoje su primili da
ih prenesu Crkvi. Zahvaljujuéi tom
prenoSenju, Crkva ostaje u
zajedniStvu vjere i Zivota sa svojim



ishodiStem, dok kroz stoljeca cijeli
svoj apostolat usmjerava na Sirenje
Kraljevstva Kristova na zemlji’.

Biskupski zbor, u zajedniStvu s
Papom i nikada bez njega, takoder
ima najvisu i potpunu vlast nad
Crkvom. Biskupi su primili zadacu
poucavanja kao autenti¢ni svjedoci
apostolske vjere; zadacu
posvecivanja, dijele¢i milost Kristovu
u sluzbi Rijeci i sakramenata,
posebno Euharistije; te zadacu
upravljanja Bozjim narodom na
zemlji’.

Isus je utemeljio crkvenu hijerarhiju
s misijom da Ga uprisutnjuje svim
vjernicima po sakramenatima i
propovijedanju BoZje RijeCi s
autoritetom na temelju mandata koji
je od Njega primila. Clanovi
hijerarhije takoder su primili zadacu
voditi BoZji narod (Mt 28,18-20).
Hijerarhija se sastoji od svetih
sluzbenika: biskupa, svecenika i



dakona. Sluzba Crkve ima
kolegijalnu dimenziju, Sto znaci da je
jedinstvo Clanova crkvene hijerarhije
u sluzbi zajedniStva vjernika. Svaki
biskup obavlja svoju sluzbu kao ¢lan
biskupskog kolegija — koji nasljeduje
apostolski kolegij — i u jedinstvu sa
svojim poglavarom, papom,
sudjelujudi s njim i ostalim
biskupima u brizi za sveopc¢u Crkvu.
Takoder, ako mu je povjerena
odredena crkva, on njome upravlja u
ime Krista s autoritetom koji je
primio, s redovitom, vlastitom i
neposrednom vlascu, u zajedniStvu
sa svom Crkvom i pod nadzorom
Svetog Oca. Sluzba takoder ima
osobni karakter, jer svatko je
odgovoran pred Kristom, koji ga je
osobno pozvao i povjerio mu misiju
putem sakramenta reda.

Ukljucenost sveé¢enstva u
biskupsko sluZenje



Sluzba u Crkvi je jedna, jer je
apostolska sluzba jedna, ali je po
bozanskom utemljenju podijeljena u
tri stupnja: episkopat, prezbiterat i
dakonat. Ova jedinstvenost sluzbe
oCituje se u unutarnjem odnosu
izmedu njezinih triju stupnjeva, koji
su kumulativni. Naime, to nisu tri
vrste ili tipa sluzbenika, vec
stupnjevi iste i jedinstvene sluzbe,
jednog te istog sakramenta reda.
Onaj tko je primio stupanj biskupstva
i dalje ostaje i svecCenik i dakon, onaj
tko je primio svecenistvo i dalje
ostaje dakon. Osim toga, ovaj
sakrament ima crkveno jedinstvo. To
je sluzba zajednisStva jer se izvrSava u
korist zajedniStva i jer je iznutra
strukturiran kao sluzbenicko
zajedniStvo onih koji su primili isti
sakrament u razli¢itim stupnjevima.

U svojoj misiji u odredenoj crkvi,
biskup ima inkardinirane svecenike
koji su njegovi glavni i nezamjenjivi
suradnici. Svecenici su obdareni



jedinstvenim i istim sluZbenickim
sveceniStvom koje biskup posjeduje u
punini. Primaju ga putem
sakramenta reda, polaganjem
biskupovih ruku i posvetnom
molitvom. Od tog trenutka, postaju
dio svecenickog zbora, stalnog
kolegija koji Cine svi svecenici koji,
ujedinjeni s biskupom, dijele istu
pastirsku misiju u korist BoZjeg
naroda.

Dakle, kada biskup udruzuje
svecenike svojom brigom i
odgovornoscu, to ne ¢ini kao nesto
opcionalno ili povoljno, vec kao
nuznu posljedicu dijeljenja iste
misije, kojoj je on glava i koja
proizlazi iz sakramenta reda.
Svecenici su najizravniji pomocnici
biskupa u pastoralnoj skrbi nad
BoZjim narodom koji im je povjeren.
Oni uprisutnjuju brigu biskupa na
odredenom mjestu ili podrudju,
propovijedaju Rije¢ BoZju i slave



sakramente, posebno sakrament
Euharistije.

Razlog zbog kojeg samo muskarci
mogu bhiti sveéenici

Crkva je uvijek pozivala samo
krStene muskarce u red svecenistva.
U patristickom razdoblju postojale su
sekte koje su zagovarale Zensko
svecenstvo, ali su ih ve¢ tada osudili
sveti Irenej, sveti Epifanije i
Tertulijan. Pozivanje u svecenistvo
koji je upucen samo muskarcima
praksa je Crkve koja se nije mijenjala
tijekom njezine viSe od dvadeset
stoljeca duge misije. Takoder, nije
poznato da su pastiri izrazili ikakvo
protivljenje , iako se krS¢anska misija
Cesto provodi u okruZenju u kojem
religijama nije strano Zensko
sveceniStvo.

Temeljni razlog za ovu odluku dolazi
iz Otkrivenja. Crkva se uvijek
osjecala usko povezana s Kristovu
volju, koji je za Apostole izabrao



samo muskarce. Za taj apostolski
kolegij mogao je izabrati
najuzvisenije stvorenje, svoju
Presvetu Majku, ali to nije ucinio.
Takoder je mogao izabrati neke od
Zena koje su ga pratile u njegovu
javnom Zivotu, od kojih su neke bile
vjernije i jaCe od nekih Apostola, ali
to nije ucinio. Apostoli su, pak, imali
suradnike medu muskarcima i
Zenama, ali su se osjecali privrzeni
volji Gospodinovoj kad su trebali
izabrati svoje nasljednike u
pastirskoj misiji, za koju su izabrali
samo muskarce. Mozda bismo mogli
pomuisliti da je to posljedica
zidovskog mentaliteta, ali Krist ni u
kojem slucaju nije pokazivao
znakove djelovanja uvjetovanog
kulturolo$kim kategorijama u svom
ophodenju sa Zenama, koje je visoko
cijenio, uceci o jednakom
dostojanstvu muskarca i Zene.
Zapravo, njegovo ponasanje je bilo
suprotno onome Sto je bilo
uobicajeno medu Zidovima toga



vremena, a isto je bilo i s Apostolima,
koji su u tome slijedili Ucitelja.

U raznim se razdobljima razmatrala
mogucénost pristupa Zena
svecenisStvu. S jedne strane, ta ideja
jaca sa Zeljom da se odgovori na
kulturne okolnosti koje legitimno
Zele dati vecu vaznost ulozi Zene u
drustvu i obitelji. Ovaj povecana
pozornost proizlazi iz produbljivanja
poruke Evandelja, koja navijeSta
jednako dostojanstvo svih ljudi. S
druge strane, ova perspektiva gleda
na sakramentalni oblik Crkve, s
njezinom hijerarhijskom strukturom,
kao da je to samo ljudski nacin
organiziranja. U sustini, tvrde da, ako
se krScani organiziraju za ispunjenje
misije, crpeci inspiraciju iz kulturnih
okolnosti u kojima Zive, sada bi mogli
ukljuciti Zene u tu druStvenu
strukturu. Tako bi bolje pokazali
uvazavanje prema zeni, koje vec
postoji u Novom zavjetu, a to bi bilo



korisno za misiju jer bi bilo u veem
skladu s modernim mentalitetom.

Sigurno postoje karakteristike u
Crkvenoj organizaciji koje su plod
stvaranja ili prihvacanja drustvenih
oblika prema kojima su se ljudi
organizirali, ali postoje i one koje je
Krist odabrao i Zelio. Prve su plod
ljudske kreativnosti u njegovom
odgovoru Bogu, dok su druge od
Boga darovane. Prve se mogu
mijenjati ovisno o tome koliko su
korisne za misiju. Druge nisu
podloZne znacajnim promjenama jer
proizlaze iz pozitivne volje Kristove.
Tijekom povijesti, Crkva razlucuje Sto
pripadaju prvoj, a Sto drugoj grupi.
Ponekad razlucivanje nije laka
zadaca, zahtijeva strpljenje,
proucavanje, meditaciju BoZje Rijeci i
spremnost da se prihvati Njegov
plan. U svoje vrijeme, pape Pavao VI.
i Ivan Pavao II., nakon $to su proucili
to pitanje, priznali su da Crkva nema
ovlasti da dopusti Zenama pristup



sveceniCkom redu. Godine 1994.
papa sveti Ivan Pavao II. izjavio je da
je ova tema konacno ucenje Crkve,
koje viSe nije podloZzno
preispitivanju’. Sljedece godine,
prepoznavsi da su pastiri, rasprseni
diljem svijeta u svojim pripadajucim
crkvama, tijekom stoljec¢a ovo
oduvijek poucavali, Kongregacija za
nauk vjere potvrdila je da je rijec¢ o
ucenju koje ima status nezabludivost
koju je Bog obecao svojoj Crkvi u
svom redovitom i univerzalnom
ucenju.

Miguel de Salis

Osnovna literatura

—Katekizam Katolicke Crkve,
871-896.



—Kompendij Katekizma Katolicke
Crkve, 177-187, 333.

" Evangelii Gaudium, 24: «Los
evangelizadores tienen asi “olor a
oveja” y éstas escuchan su voz».

! Kompendij Katekizma Katolicke
Crkve, 185.

B usp. Upute Donum veritatis, br. 31.

"I Kodeks kanonskog prava, 752. usp.
Katekizam Katolicke Crkve, 892.

! Katekizam Katolicke Crkve,
861-862.

! Kompendij Katekizma Katolicke
Crkve,, 184, 186s.

"' Tvan Pavao II., Apostolsko pismo
Ordinatio sacerdotalis, 22. V. 1994.,
br. 4.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-16-hijerarhijski-
ustroj-crkve/ (13.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-16-hijerarhijski-ustroj-crkve/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-16-hijerarhijski-ustroj-crkve/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-16-hijerarhijski-ustroj-crkve/

	Tema 16: Hijerarhijski ustroj Crkve
	Osnovna literatura


