opusdei.org

Tema 13: Muka, smrt
1 uskrsnuce Isusa
Krista

Isus je slobodno prihvatio
fiziCke i moralne patnje koje se
proiziSle iz nepravde greSnika.
Kristov kriz je prije svega
oCitovanje velikodusne ljubavi
Trojstva prema ljudima, ljubavi
koja nas spasava. Otajstvo
kriza, prisutno u
sakramentima, vodi nas prema
novom Zivotu. Isusovim
uskrsnucem Bog je navijestio
novi zivot, Zivot buduceg
svijeta, 1 dopustio je da on bude
dostupan ljudima.



13.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.

Sva su Isusova otajstva uzrok nasega
spasenja. Svojim svetim i sinovskim
Zivotom na zemlji Isus Ocevoj ljubavi
vraca ljudsku stvarnost koja je bila
izobliena istoCnim grijehom i
uzastopnim osobnim grijesima svih
ljudi. On je rehabilitira i izbavlja iz
vlasti davla.

Medutim, tek je njegovim vazmenim
otajstvom (njegova muka i njegova
smrt, njegovo uskrsnuce i uzasasce
na nebo s Ocem) konacno utvrdena
ta stvarnost otkupljenja. Stoga se
otajstvo naseg spasenja Cesto
pripisuje Kristovoj muci, smrti i
uskrsnucu, njegovom vazmenom
otajstvu. Ali nemojmo zaboraviti da
nas — strogo govoreci - spasava cijeli


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-13-mukasmrt-i-uskrsnuce-isusa-krista?si=225130e10c8a4f9ab64d33754ed62cd7&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

Kristov Zivot, u njegovoj zemaljskoj 1
slavnoj fazi.

Muka i smrt Kristova

Smisao kriZa. S povijesnog glediSta,
nas je Gospodin umro jer su ga vlasti
Zidovskog naroda osudile na smrt,
predavsi ga rimskoj vlasti, trazeci da
bude pogubljen. Uzrok njegove
smrtne presude bila je njegova izjava
pred visokim Zidovskim sudiStem
(Sinedrijem) da je on Mesija, sin
BoZji, onaj kojemu je Bog dao moc¢ da
sudi svim ljudima. Ta se izjava
smatrala bogohuljenjem pa je
Sinedrij donio dekret kojim ga je
osudio na smrt.

Valja napomenuti da se ova Isusova
osuda nalazi u kontinuitetu s
prethodnom povijes¢u spasenja
Zidovskog naroda. U mnogim je
prilikama Bog govorio izraelskom
narodu po prorocima (usp. Heb 1,1).
Medutim, Izrael nije uvijek dobro
primao BoZju rijeC. Povijest Izraela je



povijest velikih herojskih djela, ali i
velikih pobuna. Ljudi su u mnogim
prilikama napustali Boga i
zaboravljali svete zakone koje su od
njega primili, pa su proroci Cesto
morali trpjeti nepravdu da bi izvrsili
poslanje koje im je Bog povjerio.

PricCa o Isusu je prica kojom povijest
Izraela dolazi do svoje kulminacije,
prica s univerzalnim pozivom. Kad je
nastupila punina vremena, Bog je
poslao svoga Sina da, ispunjavajuci
svoja obecanja Izraelu, provede
uspostavu svoga Kraljevstva u
svijetu. Ali samo su neki prihvatili
Krista i slijedili ga; gradski su ga
Celnici odbili i osudili na smrt.
Nikada ljudi nisu tako izravno
odbacili Boga, do te mjere da su ga
zlostavljali na sve moguce nacine.
Medutim — u ovome je najtajnovitiji
aspekt Kriza — Bog nije htio zastititi
svoga Sina od ljudskog zla, nego ga je
radije predao u ruke gresnika: »Bog
je dopustio ¢ine proizasle iz njihove



zaslijepljenosti da bi izvrsio svoj
naum spasenja« (Katekizam, br. 600).
[ Isus je, slijededi volju OCevu
»slobodno prihvatio svoju muku i
smrt iz ljubavi za svoga Oca i za ljude
koje Otac hoce spasiti« (Katekizam,
br. 609). Prepustio se toj nepravednoj
muci i smrti. Hrabro je priznao svoj
identitet i svoj odnos s Ocem, iako je
znao da ga njegovi neprijatelji nece
prihvatiti. Osuden je na
ponizavajucu i nasilnu smrt i tako je
na svom tijelu i dusi iskusio
nepravdu onih koji su ga osudili. I ne
samo to: u toj nepravdi koju je
pretrpio i koju je prihvatio za nas
sadrzane su i sve nepravde i grijesi
CovjeCanstva, jer svaki grijeh nije
nista drugo nego odbacivanje BoZjeg
projekta u Isusu Kristu, koji je svoju
puninu postigao u Isusovoj osudi na
tako okrutnu smrt. Kao Sto
Kompendij katekizma kaze: »Svaki
grjesnik, odnosno svaki Covjek,
doista je uzrok i sredstvo
Otkupiteljevih patnji« (br. 117).



Stoga je Isus slobodno prihvatio
fizicku i moralnu patnju koju je
nametnula nepravda greSnika, au
njima i sve ljudske grijehe, sve
uvrede protiv Boga. MoZe se reci,
metaforicki, da je ,,nosio” nase
grijehe na svojim plec¢ima. Ali zasto
je to ucinio? Odgovor koji je Crkva
dala, koristeci se razlicitim jezicima,
ali sa zajedniCkom pozadinom, je
sljededi: ucinio je to da ponisti ili
izbriSe nase grijehe po pravednosti
svoga srca.

Kako je Isus uniStio nase grijehe?
Uklonio ih je podnoseci patnje, koje
su bile plod ljudskih grijeha, u
jedinstvu poslusnosti i ljubavi sa
svojim Bogom Ocem, sa srcem
ispunjenim pravednoS$cu i milosrdem
onoga koji ljubi gresnika, iako on to
ne zasluzuje, koji nastoji oprostiti
uvrede iz lJjubavi (usp. Lk 22,42;
23,34). MoZda jedan primjer moze
pomoci da ovo bolje shvatimo.
Ponekad se u Zivotu pojave situacije



u kojima osoba prima uvrede od
osobe koju voli. U obiteljskom
okruZenju moZe se dogoditi,
primjerice, da starija i nemoc¢na
osoba bude loSe raspoloZena i da
zbog toga pate oni koji o njoj brinu.
Kada postoji prava ljubav, te patnje
prihva¢amo u milosrdu i
nastavljamo traziti dobro osobe koja
vrijeda. Uvrede tada iSCezavaju jer za
njih nema mjesta u pravednom srcu
punom ljubavi. Isus je u¢inio nesto
slicno, iako je zapravo otiSao mnogo
dalje, jer moZda stara osoba iz
primjera zasluzuje naklonost onih
koji se za nju brinu zbog dobrih
stvari koje je ucinila dok je bila
mlada. Ali Isus nas je ljubio, a da mi
to nismo zasluzili, i nije se Zrtvovao
za nekoga koga je volio zbog nekog
posebnog razloga, nego za svakoga
pojedinacno: »Isus Krist me je ljubio i
predao se za menex, kaZe sv. Pavao,
koji je Zestoko progonio krScane. Isus
je te patnje, zajedno sa svojom
smrcu, htio prinijeti Ocu za nas, kako



bismo na temelju njegove ljubavi
uvijek mogli zadobiti oprostenje za
uvrede koje nanosimo Bogu:
»njegove nas rane iscijeliSe« (Iz 53,
5). I Bog Otac, koji je snagom Duha
Svetoga potpomagao Isusovu Zrtvu,
odusSevio se ljubavlju koja je bila u
srcu njegova Sina. »Ali gdje se
umnozio grijeh, nadmoc¢no izobilova
milost« (Rim 5,20).

Dakle, u povijesnom dogadaju kriza
temeljna stvar nije bio nepravedan
¢in onih koji su ga optuzivali i
osudivali, nego Isusov odgovor, pun
pravednosti i milosrda u toj situaciji.
Na kraju krajeva, bio je to ¢in
Trojstva: »Ponajprije, on je dar
samog Boga Oca: Otac predaje svoga
Sina da nas pomiri sa sobom;
istodobno je Zrtva Sina BoZjega
postalog Covjekom, koji, slobodno iiz
ljubavi, prikazuje svoj Zivot Ocu u
Duhu Svetomu radi nadoknadivanja
naSeg neposluha« (Katekizam, br.
614).



Kristov kriZ je prije svega ocCitovanje
velikodus$ne ljubavi Trojstva prema
ljudima, ljubavi koja nas spaSava. U
tome se prvenstveno sastoji njegov
misterij.

Plod KriZa je, uglavnom, uklanjanje
grijeha. Ali to ne znaci da ne mozemo
grijeSiti ili da ¢e nam svaki grijeh biti
automatski oprosten, a da mi necemo
morati uciniti niSta s naSe strane.
MoZda je najbolje to objasniti
metaforom. Ako nas na izletuiliu
Setnji prirodom ugrize zmija
otrovnica, odmah ¢emo pokusati
pronaci antidot za otrov. Otrov,
poput grijeha, ima destruktivan
ucinak na osobu. Funkcija antidota je
da nas oslobodi teSkog stanja koje
nastaje u nasem tijelu, a to moze jer
u sebi sadrZi nesto Sto neutralizira
otrov. Stoga, kriz je ,antidot” za
grijeh. U kriZu je ljubav koja je
prisutna upravo kao reakcija na
nepravde, na uvrede, a ta pozrtvovna
ljubav koja izvire iz srca Kristova, u



samoci Kriza, element je koji moze
nadvladati grijeh, pobijediti ga i
ukloniti.

Gresnici smo, ali moZemo se
osloboditi grijeha i njegovih Stetnih
posljedica sudjelovanjem u otajstvu
Kriza po sakramentima i Zeleci uzeti
onaj ,antidot” koji je Krist stvorio u
sebi, podnoseci iskustvo boli koju
nanosi grijeh. KrStenje nas sjedinjuje
s Kristom i time briSe naSe grijehe,
sakramentalna ispovijed Cisti nas i
udjeljuje nam BoZje oproStenje,
Euharistija nas oslobada i jaca...Tako
nas otajstvo Kriza, prisutno u
sakramentima, vodi prema novom,
vjeCnom Zivotu, u kojemu nece
postojati nikakvo zlo ni grijeh, jer su
uklonjeni Kristovim kriZzem.

Ima i drugih plodova KriZa. Pred
raspelom shva¢amo da kriz nije
samo antidot za grijeh, ve¢ otkriva i
snagu ljubavi. Isus nas na krizu uci
koliko daleko moZemo ici iz ljubavi



prema Bogu i ljudima i tako nam
pokazuje put do ljudske punine, jer je
smisao Covjekova Zivota istinski
ljubiti Boga i druge. Naravno, dostici
tu Jjudsku puninu moguce je samo
zato Sto nas Isus €ini sudionicima
njegovog uskrsnucu i daje nam Duha
Svetoga, o Cemu ¢emo govoriti malo
kasnije.

Biblijski i liturgijski izrazi

Upravo smo objasnili teoloSko
znacenje Isusove muke i smrti. To su
naravno Cinili 1 prvi kr$c¢ani, sluzeci
se kategorijama i pojmovima koji su
im bili dostupni u religijskoj kulturi
njihova vremena, a koje nalazimo u
Novom zavjetu. Tu se Kristova muka
i smrt shvacaju kao: A) Zrtva saveza;
B) Zrtva okajanja, pomirenja i
zadovoljstine za grijehe; C) ¢in
otkupljenja i oslobodenja ljudi; D) ¢in
koji nas opravdava i pomiruje s
Bogom.



Pogledajmo ove razlicite nacine
predstavljanja znacCenja Kristove
muke i smrti, koje Cesto nalazimo
Citajuci Sveto pismo ili sudjelujuci u
liturgiji:

A) Isus je, prinoseci svoj Zivot Bogu
na krizu, sklopio Novi savez, to jest
novi i konacni oblik sjedinjenja Boga
s Jjudima, koji su prorekli Izaija (Iz
42,6), Jeremija (Jr 31,31-33) i Ezekijel
(Ez 37,26). To je Kristov Novi savez s
Crkvom, a mi po krStenju postajemo
dio tog saveza.

B) Kristova Zrtva na krizu ima
vrijednost okajanja, to jest ¢iS€enja i
prociScenja od grijeha (Rim 3,25; Heb
1,3;1Iv 2,2; 4,10). Takoder ima
vrijednost pomirenja i zadovoljstine
za grijehe (Rim 3,25; Heb 1,3; 1 Iv 2,2;
4,10), jer je Isus svojom posluSnoScu
pokazao Ocu ljubav i poniznost koju
smo mu mi ljudi uskratili ga nasim
prijestupima. I, u tom smislu, osvojio



je OCevo srce i dao zadovoljStinu za
te uvrede.

C) Kristov kriz je ¢in otkupljenja i
oslobodenja covjeka. Isus je platio
nasu slobodu cijenom svoje krvi,
odnosno svoje muke i svoje smrti te
nas na taj nacin otkupio (1 Pt 1,18) i
oslobodio od davolje vlasti. Svatko
tko grijesi postaje, na neki nacin,
davolji sluga.

D) Osobito u poslanicama svetoga
Pavla ¢itamo da nas Kristova krv
opravdava, odnosno vra¢a nam
pravednost koju smo izgubili
uvrijedivsi Boga i tako nas pomiruje
s njim. KrizZ je, uz Kristovo
uskrsnuce, razlog naSeg opravdanja.
Bog je ponovno prisutan u nasoj dusi,
jer se Duh Sveti iznova nastanio u
nasim srcima.

Uskrsnuce Gospodinovo

»SaSao nad pakao«. Nakon muke i
smrti, Kristovo je tijelo pokopano u



novu grobnicu, nedaleko od mjesta
gdje je bio razapet. DuSa mu je, pak,
»sasla nad pakao”, odnosno podijelio
je svoje stanje s pravednicima koji su
umrli prije njega. Oni joS nisu bili
usli u nebesku slavu jer su Cekali
dolazak Kralja i Mesije, koji ¢e postici
konacno spasenje.

Isusov ukop pokazuje da je on
uistinu umro. Njegov silazak nad
pakao imao je i spasonosni ucinak:
otvorio je vrata raja onim
pravednicima koji su Cekali Krista, da
mogu sudjelovati u vjecnoj sre¢i u
zajedniStvu s Bogom.

»Uskrsnuo od mrtvih«. »Treceg
dana« (od svoje smrti), Isus je
uskrsnuo na novi Zivot. Njegova dusa
i tijelo, potpuno preobrazeni slavom
njegove boZanske Osobe, ponovno su
se yjedinili. DuSa je ponovno
zadobila tijelo i slava duSe u
potpunosti se pretocila u tijelo. Zbog
ovog razloga, »Kristovo Uskrsnuce



nije bilo povratak zemaljskom
Zivotu. Njegovo uskrsnulo tijelo jest
ono koje je bilo raspeto i nosi
znakove njegove Muke, ali ve¢ ima
udjela u BoZanskome Zivotu, sa
svojstvima proslavljenoga

tijela« (Kompendij, br. 129).

Dogadaj Kristova uskrsnuca. Isus je
doista uskrsnuo. Apostoli se nisu
mogli prevariti niti izmisliti
uskrsnuce. Prvo, da Kristov grob nije
bio prazan ne bi mogli govoriti o
Isusovom uskrsnucu. Nadalje, da se
Gospodin nije ukazao u viSe navrata i
brojnim skupinama ljudi, muskaraca
i Zena, mnogi Kristovi ucenici ne bi
mogli prihvatiti njegovo uskrsnuce,
kao Sto se to u poCetku dogodilo s
apostolom Tomom, a jo§ manje bi bili
sposobni dati Zivot za laz. Kao Sto
sveti Pavao kaze, da Krist nije
uskrsnuo, onda bi on, Pavao, davao
lazno svjedocanstvo o Bogu: »da je
uskrisio Krista, kojega nije

uskrisio« (1 Kor 15, 15). No sveti



Pavao nije imao namjeru tako nesto
uciniti. Bio je potpuno uvjeren u
Isusovo uskrsnuce jer ga je vidio
uskrslog. Na analogan nacin, sveti
Petar hrabro odgovara vodama
Izraela: »Treba se ve¢ma pokoravati
Bogu negoli ljudima! Bog otaca naSih
uskrisi Isusa kojega vi smakoste
objesivsi ga na drvo.[...] I mi smo
svjedoci tih dogadaja« (Dj 5,
29-30.32).

TeoloSko znacenje uskrsnuca.
Kristovo uskrsnuce Cini cjelinu s
njegovom smrc¢u na krizu. Kao Sto je
Isusovom mukom i smrc¢u Bog
uklonio grijeh i pomirio svijet sa
sobom, tako je i Isusovim
uskrsnucem Bog najavio novi Zivot,
Zivot dolazeceg svijeta, i ucinio ga
dostupnim ljudima.

Sva tjelesna i duhovna patnja koju je
Isus pretrpio na kriZu pretvara se
njegovim uskrsnucem u radost i
savrSenstvo kako u njegovu tijelu



tako i u dusi. Sve je u Njemu puno
BoZjeg Zivota, njegove ljubavi,
njegove srece, a to je nesto Sto Ce
trajati zauvijek. Medutim, nije to
nesto Sto je samo za njega, nego i za
nas. Po daru Duha Svetoga Gospodin
nas €ini sudionicima u tom novom
Zivotu njegova uskrsnuca. On nas vec
ovdje na zemlji ispunja svojom
miloS¢u, miloSc¢u Kristovom koja nas
Cini djecom i prijateljima Bozjim, a
ako smo vjerni, na kraju naSeg Zivota
on Ce nam priopciti i svoju slavu, a i
mi ¢emo postici slavu uskrsnuca.

U tom smislu, mi koji smo krsSteni
»presli smo iz smrti u Zivot, iz
udaljenosti od Boga u opravdanje po
milosti i boZansko sinovstvo. Mi smo
djeca Bozja vrlo ljubljena snagom
Kristova vazmenog otajstva, njegove
smrti i njegova uskrsnuca. U razvoju
tog Zivota djece BoZje je punina nase
ljudskosti.



Kristovo uzasasce na nebesa.
UzaSasS¢em na nebesa zavrSava
Kristova misija, njegovo poslanje
medu nama, da bi u smrtnom tijelu
zadobio spasenje. Bilo je potrebno da
Krist nakon svoga uskrsnuca s
vremena na vrijeme produZi svoju
prisutnost medu ucenicima, kako bi
oCitovao svoj novi Zivot i dovrsio
njihovu formaciju. Ova prisutnost
zavrSava na dan UzaSasca. No, iako
se Isus s Ocem vraca na nebo, on na
razne nacine ostaje medu nama, a
ponajvisSe sakramentalno, po svetoj
Euharistiji.

Sjedeci zdesna Ocu, Isus nastavlja
svoju sluzbu sveopceg posrednika
spasenja. »On je Gospodin koji vec
vlada svojim CovjeStvom u vjecoj
slavi Sina BoZjega i neprestance nas
zagovara kod Oca. Saljem nam Duha
i daje nam nadu da ¢emo jednom
prispjeti k njemu koji nam je
pripravio mjesto« (Kompendij, br.
132).



Imajmo takoder na umu da nas
slavljanje Krista:

A) potiCe da Zivimo s oima uprtim u
nebesku slavu »traZzeci ono §to je
gore« (Kol 3,1); podsjeca nas da ovdje
nemamo trajna grada (Heb 13,14) i
poti¢e u nama Zelju da posvetimo
ljudsku svakodnevicu.

B) PotiCe nas da zivimo po vjeri,
znajuci da nas vodi Isus Krist koji nas
poznaje iljubi s neba i koji nam
neprestano daje milost svoga Duha.
BoZjom snagom moZemo izvrSiti
zadacu evangelizacije koju nam je
povjerio: dovesti ga svim duSama
(usp. Mt 28,19) i staviti ga u srediSte
svih ljudskih djelatnosti (usp. Iv
12,32). ), tako da njegovo Kraljevstvo
postane stvarnost (usp. 1 Kor 15,25).
Uostalom, On uvijek pazi na nas iz
Svetohranista.

Vaznost pashalnog otajstva u
Zivotu krsc¢anina



Kao Sto smo vec¢ spomenuli, Isusovo
uskrsnuce nije obian povratak u
prethodni Zivot, kao Sto je to bilo u
Lazarovom slucaju, vec je rijeC o
necemu sasvim novom i drugacijem.
Kristovo uskrsnuce je korak prema
zivotu koji viSe nije podloZan isteku
vremena, Zivotu uronjenom u Bozju
vjecCnost. I to nije nesto Sto je Isus
zadobio samo za sebe, nego za nas,
za koje je umro i uskrsnuo.

Pashalno otajstvo ima odjek u naSem
svakodnevnom Zivotu. U poslanici
KoloSanima sveti Pavao kaZe: »Ako
ste suuskrsli s Kristom, traZzite Sto je
gore, gdje Krist sjedi zdesna Bogu! Za
onim gore tezite, ne za

zemaljskim!« (Kol 3,1-2). Vezano uz
ove Pavlove rijeci zanimljiv je
sljede¢i komentar: »Kada se Cita ovaj
tekst moglo bi se, na prvi pogled,
Ciniti kako Apostol kani pojacati
prezir prema zemaljskim
stvarnostima, da nas naime poziva
da zaboravimo ovaj svijet trpljenja,



nepravdi, grijeha, da bismo vec
unaprijed Zivjeli nebeski raj. Misao
na ,,nebo” bila bi u tom slucaju neka
vrsta otudenja. Ali, da bismo shvatili
pravi smisao tih Pavlovih tvrdnji,
dovoljno je ne izdvajati ih iz njihova
konteksta. Apostol vrlo jasno
precizira Sto razumije pod ,,onim
gore”, Sto vjernik mora traziti, a Sto
pod ,,onim zemaljskim”, Cega se mora
Cuvati. Evo najprije Sto je ono
»Zemaljsko” Sto treba izbjegavati:
Lsumrtvite dakle — piSe sveti Pavao -
udove svoje zemaljske: bludnost,
necistocCu, strasti, zlu pozudu i
pohlepu - to idolopoklonstvo!” (3, 5).
To znaci da moramo umrtviti u sebi
nezasitnu Zelju za materijalnim
dobrima, sebiCnost, koja je korijen
svakoga grijeha« (Benedikt XVI.,
Opca audijencija, 27. IV. 2011.).

Radi se, dakle, o tome da »umremo
sebi« da bismo se obukli u Krista i
dobra koja nam je On dao. Sam sveti
Pavao objasnjava koja su to dobra:



»Zaodjenite se dakle — kao izabranici
BoZji, sveti i ljubljeni — u milosrdno
srce, dobrostivost, poniznost, blagost,
strpljivost te podnosite jedni druge
prastajuci ako tko ima protiv koga
kakvu prituzbu [...]. A povrh svega —
ljubav! To je sveza savrsenstva« (Kol
3,12-14). Vidi se da potraga za
nebeskim dobrima nije bijeg od
sadasnjosti koja bi bila samo
prepreka za postizanje vjecnog
Zivota; naprotiv, rijeC je o hrabrom
hodu u sadasnjosti prema vjecnom
Zivotu.

To je moguce samo ako Cesto
obnavljamo krsni poziv koji smo
primili od Krista, a koji nas ¢ini
sudionicima u njegovu Zivotu i
njegovoj milosti. Trebamo Zivjeti po
vjeri, s pouzdanjem u Boga i njegovu
providnost, o¢ekujuci od Njega da
nasa djela urode dobrim plodom,
promicuci ljubav prema svima.
Moramo moliti i Cesto odlaziti na
izvore milosti odnosno primati



sakramente. Na taj nacin, ono Sto je
moZzda prije bio Zivot robovanja
grijehu, robovanja mozda tisucama
sitnih sebi¢nosti, postaje svet Zivot,
Bogu ugodan. Mi se preobrazavamo
po milosti koja nas ¢ini svetima, a
ujedno pridonosimo svojim zrncem
pijeska toj preobrazbi svijeta po Bogu
koja Ce se ispuniti na kraju vremena.
Ali ovdje, svojim primjerom i
kr$canskim djelovanjem, dajemo
zemaljskom gradu novo lice da bi
zastitilo istinsku ljudskost:
solidarnost, dostojanstvo ljudi, mir i
obiteljski sklad, pravednost i razvoj
drustva, brigu za okoliS u kojem
Zivimo.

»Mi krscani, ¢vrsto vjerujuci da je
Kristovo uskrsnuce obnovilo Covjeka
ne istrgnuvsi ga pritom iz svijeta u
kojem gradi svoju povijest, moramo
biti svijetli svjedoci toga novog
zivoga kojeg je donio Uskrs [...].
Svjetlo Kristova uskrsnuca mora
prodrijeti u ovaj nas svijet, mora doci



kao poruka istine i Zivota do svih
ljudi po naSem svakodnevnom
svjedoCenju« (Benedikt XVI., Opca
audijencija, 27. IV. 2011.).

Antonio Ducay

Osnovna literatura
—Katekizam Katolicke Crkve,595-667.

—sveti Ivan Pavao I.I, Creo en
Jesucristo. Catequesis sobre el Credo
(1I), Palabra, Madrid 1996.

Preporucena literatura

—Antonio Ducay, Jesus, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015,
(posebice poglavlja V-VI).



—Vicente Ferrer Barrientos,
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madrid 2015.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-13-muka-smrt-i-
uskrsnuce-isusa-krista/ (21.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-13-muka-smrt-i-uskrsnuce-isusa-krista/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-13-muka-smrt-i-uskrsnuce-isusa-krista/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-13-muka-smrt-i-uskrsnuce-isusa-krista/

	Tema 13: Muka, smrt i uskrsnuće Isusa Krista

