opusdei.org

Tema 12: Inkarnacija

Isus je Jedini BoZji Sin koji je
postao Covjekom poradi naSeg
spasenja. On je savrSeni Bog i
savrseni Covjek: uzeo je nas
materijalno-tjelesni nacin
postojanja, podloZan mnogim
potrebama, da nas spasi od
nasih grijeha. Sveta Marija je
doista Majka BoZja jer Onaj
koga je ona kao Covjeka zacela,
djelovanjem Duha Svetoga, nije
nitko drugi doli vjecni Sin Ocev.

12.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-12-utjelovljenje?si=225130e10c8a4f9ab64d33754ed62cd7&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

Isusov identitet u Novom zavjetu

Evandelja nam govore o Isusovu
Zivotu i to je temelj cjelokupne
kristoloSke doktrine. Kristologija nije
niSta drugo nego razmisljanje o tome
tko je Isus i Sto je doSao uciniti u
svijetu.

Ovo razmiSljanje ima svoje polaziSte
u spisima Novog zavjeta:
evandeljima, poslanicama svetog
Pavla i svetog Ivana i drugim
tekstovima. U njima se, u isto
vrijeme, promislja o Isusuio
njegovoj vaznosti za Covjeka. I polaze
od vrlo vaznog uvjerenja: da Isus ne
moZe biti samo Covjek. Zapravo, u
godinama koje su uslijedile nakon
uskrsnuca, prvi su krsc¢ani Stovali
Isusovo ime, hvalili ga, pjevali mu
hvalospjeve i okupljali se nedjeljom
da slave euharistiju u njegov
spomen.

Sve je to bilo vrlo logi¢no kada se
promatra Isusov Zivot u cjelini. U



svjetlu onoga Sto govore evandelja,
vidi se da je Isus sebe smatrao
jedinim Bozjim predstavnikom u
svijetu, pripisivao si je (¢akina
ponizan i prirodan nacin) boZanske
prerogative kao Sto su opraStanje
grijeha, reforma rijeci koju je Bog
objavio narodu preko Mojsija, i trazio
je da ga se apsolutno ljubi. Sve je to
potvrdio i vaznim ¢udima kao Sto je
Lazarovo uskrsnuce, koje je pokazalo
njegovu vlast i mo¢ nad kozmickim
elementima, ljudima i demonima,
uskrsnuo je i s OCevog prijestolja
nam poslao Duha Svetoga. Sve je to
takoder znacilo da je Isus ispunio
obecanja koja je Bog dao Izraelu za
posljednja i konac¢na vremena:
obecanje o uspostavi Kraljevstva koje
Ce trajati zauvijek, u kojem ¢e On,
Isus, biti Mesija-Kralj na nebeskom
prijestolju. Isus nije mogao biti samo
covjek, ma koliko svetim ga zeljeli
zamisliti.



Ovo uvjerenje je, medutim, otvaralo
jedno temeljno pitanje: kakav je
odnos Isus imao s Bogom? Na ovo
pitanje prvim krs¢anima nije bilo
lako odgovoriti. Oni su vjerovali da
postoji samo jedan Bog, ali su
takoder vidjeli da Isus djeluje i
govori kao da je sam Bog. Problem je
tada bio vrlo jasan: mozZemo li reci da
je Isus Bog? Ali u kojem smislu? Ne
znaci li to priznati dva boga? Ovo
posljednje je bilo apsurdno, buduci
da su i oni, kao i svi Zidovi, bili
uvjereni da moZe postojati samo
jedan Bog. Dakle, kakav je Isusov
odnos s Bogom Izraela?

Ovo razmiSljanje postupno Ce dovesti
do zadovoljavajuc¢ih odgovora. Ve¢ u
poslanicama svetoga Pavla vidimo da
apostol na razliCite nacine izrazava
Isusovo boZanstvo, ne mijeSajuci ga s
Bogom Ocem i ne potvrdujudi dva
boga. Na primjer, u Prvoj poslanici
Korin¢anima on piSe: »nama je jedan
Bog, Otac, od koga je sve, a mi za



njega; i jedan Gospodin, Isus Krist, po
kome je sve, 1 mi po njemu.« (1 Kor
8,6). On koristi ovaj izraz, »jedan Bog
i jedan Gospoding, koji u praksi
stavlja Boga Oca i Krista na istu
razinu, bududi da je u Starom zavjetu
»,Gospodin” bilo »najuobicCajenije ime
za naznaku samog boStva Boga
Izraelova« (Katkizam, br. 446).
»Pridajudi Isusu boZanski naslov
»,Gospodin”, kako navodi Katekizam
Katolicke Crkve, prve ispovijesti
crkvene vjere vec od pocetka tvrde
da mod, Cast i slava vlastite Bogu Ocu
pristaju i Isusu, jer je on ,bozanske
naravi” (Katekizam, br. 449).

Sve to joS jasnije govori Ivanovo
evandelje koje od pocCetka jasno
razlikuje Boga Oca od BoZje Rijeci
koja je oduvijek u Bogu i koja je sama
bila Bog (usp. Iv 1,1). Isus je, kaZe
sveti Ivan, utjelovljena Rijec, koja je
postala ¢ovjekom i dosla na svijet za
naSe spasenje. Ta je RijeC postojala
prije vremena i stvaranja i, prema



tome, nije stvorena. Ona je oduvijek
bila OcCeva RijeC i zato se razlikuje od
Oca iako je u odnosu s Njim. Ovo je
vaZzan tekst, u kojem sveti Ivan
odgovara na problem kako reci da je
Isus Bog, a da to ne podrazumijeva
da postoje dva boga. Ta je RijecC -
smatra sveti Ivan — boZanska kao i
sam Otac, ali se ne moZe smatrati
drugim Bogom jer je potpuno ovisna
0 Ocu. Ovdje se otvara put za
razmatranje jednoga Boga kao
trojstva osoba: Oca, Sina i Duha. Tako
u Novom zavjetu Bog Izraelov otvara
svoju intimu i otkriva se kao Ljubayv,
Ljubav koja ostvaruje savrSeno
jedinstvo triju bozanskih osoba.

Isusov identitet u svjetlu
ekumenskih sabora

U stoljecima nakon apostolske ere
Crkva je bolje definirala svoje
poznavanje Isusa i produbila ga na
temelju onoga Sto je potvrdio Novi
zavjet. Sirenje evangelizacije dovelo



je Evandelje u dodir s neZidovskim
svijetom, a posebno s grckom mislju,
koja je u razli¢itim stupnjevima
priznavala mnogobostvo. U tom
kontekstu moglo bi se misliti da je
Isus bio kao drugi Bog, manji od Oca,
sposoban mijenjati se i utjelovljivati
(za razliku od Oca Kkoji bi bio
nepromjenjiv). Bio je to Arijev
prijedlog protiv kojeg je Nicejski
sabor reagirao 325. godine (usp.
Katekizam, br. 465).

Na ovom saboru oblikovano je ono
Sto svake nedjelje izgovaramo u
Vjerovanju, a to je da je Isus Bog od
Boga, svjetlo od svjetla, pravi Bog od
pravoga Boga, roden, nestvoren,
istobitan s Ocem. Time je bilo jasno
da Otac i Sin dijele isto jedinstveno
bozanstvo i imaju isto dostojanstvo.
Stoljece kasnije pojavio se joS jedan
vazan problem: ako je Isus Bog, kako
moZe biti Covjek u isto vrijeme?
Iskustvo nam govori da je ¢ovjek
individua, a Bog je takoder zasebno i



individualno bice. Kako mogu biti
jedna stvarnost? Kad razmisljamo o
Kristu, ne bi li bilo logi¢nije da se
radi o dva razli¢ita bic¢a, iako na neki
nacin duboko ujedinjena? U tom
smjeru iSao je i prijedlog
carigradskog patrijarha Nestorija. Za
njega Bog i Covjek Isus Cine jedinstvo
jer uvijek djeluju u savrsenoj
povezanosti. Slicno kao Sto
galopirajuci konj i jahac koji njime
upravlja, medusobno se
prilagodavaju, iako su zapravo dva
razliCita bica koja Cine jednu figuru.
Polazeci od ovog stajaliSta, Nestorije
je zakljucio da je Isus roden, Zivio u
Palestini, umro na krizu itd., ali se
isto ne moZze reci za Boga. VjeCna
RijeC je nepromjenjiva i ne moze se
roditi kao ljudsko bice. Zbog toga se
ne moZe reci da je Marija majka
BoZja, nego samo majka Covjeka
Isusa.

Problem s ovim stajaliStem je u tome
Sto nije stvarno jamcilo da je Krist



jedno bice, jedna Ziva stvarnost, kao
Sto to vidimo u evandeljima.
Suprotstavio mu se sabor u Efezu
431. godine. Ovaj je Sabor smatrao
da je druga osoba Trojstva, Rijec
BoZja, postala tijelom, to jest da je
lJjudsku narav ucinila svojom
vlastitom, kao da ju je ugradila u
sebe (usp. Katekizam, br. 446). Zato je
to jedno bice, a ne dvije razliCite
stvarnosti, viSe ili manje sjedinjene,
kako je tvrdio Nestorije. Ime ,Isus”
upucuje na Rijec koja je ljudsku
prirodu ucinila svojom jednom kad
je tijelom postala. Ova je doktrina
poznata kao ,hipostasko

jedinstvo” (jer je Covjek integriran u
vec postojecu osobu Rijeci =u
hipostazu Rijeci). Formulirana je na
koncilu u Efezu.

Bilo je, medutim, onih koji su krivo
shvatili ovu doktrinu, i stoga mislili
da se ljudski element u Kristu
razdvaja u boZanskoj naravi jer je
ona apsorbira. Tako Isusova ljudska



narav gubila svu svoju dosljednost.
Da bi prevladao ovu pogresku,
dvadeset godina kasnije, drugi
ekumenski sabor, odrZzan u gradu
Kalcedonu, preformulirao je ideju
Efeza na nesto drugaciji nacin: Isus je
jedna osoba, rekao je Koncil, ali on
postoji u dvostrukom obliku: kao Bog
vjecno i kao Covjek u vremenu. On je
pravi Bog i pravi ¢ovjek, savrSeni Bog
i potpuni Covjek. Prema tome su
kasniji sabori razjasnili kalcedonski
nauk i izvukli neke zskljucke, kao Sto
je, na primjer, da Isus ima istinsku
ljudsku volju, bududi da je on uistinu
Covjek. I kao Covjek izvrsSio je djelo
nasega spasenja.

Utjelovljenje

Izvan povijesnih problema, ono $to je
temeljno u nauku o utjelovljenju je
osobna prisutnost Sina BoZjega u
povijesti CovjeCanstva. Po njegovim
rije¢ima i ljudskim djelima
upoznajemo Sina BoZjega i na neki



nacin shva¢amo kakav je sam Bog. I
ono Sto vidimo, prije svega, jest da je
Bog ljubav, snazna ljubav sposobna
dati Zivot za nas.

Utjelovljenje je djelo Trojedinog
Boga. Otac Salje svoga Sina u svijet,
odnosno Sin ulazi u vrijeme i ljudsku
supstanciju ¢ini svojom, covjestvo
koje Duh Sveti podiZe u djevicanskoj
utrobi Marijinoj, uz njezinu suradnju
i pristanak. Na taj nacin Bozja Rijet,
koja je oduvijek postojala, poCinje
postojati i kao Covjek u povijesti.

Prisutnost Sina BoZjega u povijesti
takoder je blizina Oca i Duha
Svetoga, buduci da u Isusu i po
Njemu Jjudima pruza prilika da
upoznaju i druge boZanske osobe.
Nadasve je sveti Ivan inzistirao na
ovim aspektima: Isusov dolazak
otkriva intimne i nedostupne
znacajke bozanskog Bica, tako da
Onaj kojega »nitko nikada ne
vidje« (Iv 1, 18) postaje ocit u Zivotu



Krista, utjelovljenog Jedinorodenca.
Krist svojim djelima, svojim
osjecajima i rijeCima pokazuje svoj
odnos s Ocem i s Jjudima, Bozju
dobrohotnost prema stvorenjima te
vrijednost i znacenje zemaljske
stvarnosti.

Isus je, dakle, Jedini Bozji Sin koji je
za naSe spasenje postao covjekom.
On je i nosite]lj Duha Svetoga, njegov
hram i obitavaliSte u povijesti, pa se
zato naziva i Krist, Pomazanik.
Zasigurno, drugi likovi drevnog
Izraela bili su pomazani uljem
prigodom svog posebnog poziva ili
poslanja i da bi oznacili prisutnost
boZanskog Duha u njima, ali Isusovo
pomazanje je mnogo radikalnije,
bududi da proizlazi iz njegove
vlastite naravi Covjeka, iz otajstva
utjelovljenja. Isus dolazi na svijet u
potpunosti pomazan Duhom, i stoga
sve u vezi s njim doziva u pamet
bozansku prisutnost i odrazava
¢istoCu i duhovnost stvarnosti neba.



I ta radikalna prisutnost Duha
takoder ga ispunja miloScu i
nadnaravnim darovima, koje
pokazuje u svojim djelima, punim
pravde i dobrote, i koji nadahnjuju
njegove rijeCi, mocne ili njezne, ali
uvijek pune mudrosti i Zivota. Sve u
Isusu otkriva ljudima BoZju ljubav i
ta se ljubav, koja ispunjava njegovo
ljudsko srce, izlijeva na stvarnost s
kojom se susrece, na sve Sto je grijeh
oStetio, da to preobrazi i vrati Ocu.

Isusovo znanje i ljudska volja

Vec smo rekli da je Isus savrSeni Bog
i savrSeni ¢ovjek. Naravno, buduci da
je Bog, on ima vjecno i bezvremeno
znanje o svim stvarima, ali jednom
kad je postao ¢ovjekom, on spoznaje
svijet jednako kao 1 ljudi, odnosno
Isus, poput nas, spoznaje vanjsku
stvarnost kroz iskustva, slike,
koncepte itd. koji se formiraju u
njegovom ljudskom umu. Kad se
utjelovio, Krist nije htio prekrsiti



zakone prirode i zato je i on morao
nauciti mnoge stvari kao i svaki
covjek: naucio je govoriti, Citati,
raditi, malo po malo upoznavati
elemente potrebne za prakti¢ni Zivot,
a morao je takoder nauciti i mnoge
stvari o religioznosti Izraela kojoj su
ga uglavnom poucavali Marija i

Josip.

Kristov ljudski um, kao i svaka
ljudska inteligencija, bio je
ograniCen. Medutim, to ne znaci da
Gospodin nije imao znanje koje
nadilazi ono Sto je moguce obi¢nom
ljudskom iskustvu ili znanosti:
nadnaravno znanje. Evandelja
pokazuju, na primjer, da je Isus
predvidio izdaju svetog Petra i Jude.
U ovim i drugim sli¢nim slucajevima
radilo se o predosjecajima koje je
Kristov ljudski um primio kao plod
bozanskog nadahnuca.

Medutim, najvaznije i najdublje
znanje koje je Isus imao u svom



Zivotu na zemlji bilo je ono o
njegovom Bogu Ocu. To je znanje
takoder bilo duboko nadnaravno i
Cinilo je trajnu dimenziju njegovog
javnog i intimnog Zivota, zbog
Cinjenice da je njegova Osoba bila
vjecCno sjedinjena s Ocem — On je
Jedinorodenac od Oca -1 njegova je
ljudskost bila ujedinjena
(integrirana) u njegovoj osobi. Stoga
je Isus u svojoj ljudskoj svijesti
doZivio svoje savrSeno jedinstvo s
Ocem. Bio je potpuno svjestan da je
Sin BoZji, poslan na svijet da spasi
ljude.

Kompendij Katekizma Katolicke Crkve
sazeo je ljudsku spoznaju Krista na
ovaj nacin: »Sin BoZji uzeo je tijelo
obdareno razumnom ljudskom
duSom. Svojom ljudskom
inteligencijom Isus je kroz iskustvo
naucio mnoge stvari. Alj, i kao
covjek, Sin BoZji imao je intimnu i
neposrednu spoznaju Boga svog Oca.
Takoder je prodro u tajne ljudske



misli i u potpunosti je upoznao
vjeCne planove koje je dosao
otkriti«(br. 90).

Isus je takoder imao pravu ljudsku
volju i bio je potpuno slobodan
Covjek. Bio je slobodan ponajprije jer
nije bio podloZan onom unutarnjem
neredu koji u nama nastaje pod
utjecajem isto¢nog grijeha, a koji nas
navodi da se lako prepustimo trima
poZzudama — poZzudama svijeta, oc¢iju i
tijela — i da nas one zarobe. Duh
Sveti oblikovao je njegovu ljudskost
od njegovih pocetaka u Marijinoj
utrobi i nakon toga je uvijek bio
potpuno prisutan u njegovu Zivotu.
Ali u dubljem smislu Isus je bio
slobodan jer su njegovi postupci
uvijek bili motivirani ljubavlju
prema Ocu i poslanju koje mu je
povjerio. U svakom je trenutku Zelio
vrsiti OCevu volju, a ljubav Duha
Svetoga u njegovu srcu ispunjavala je
njegova djela pravednoscu i
ljubavlju. Dakle, kako je rekao Drugi



vatikanski sabor, Isus Ce za nas
uvijek biti uzor onoga Sto Covjek jest
(usp. Gaudium et spes, br. 22).

Ta velika Kristova sloboda ocitovala
se na mnoge nacine: nije dopustao da
ga odreduju ljudi ili okolnosti ili bilo
koji oblik straha, niti se podcinjavao
kulturnim barijerama drustva svoga
vremena, u kojem su pravednici
prezirali gresSnike i trudili su se ne
mijesati s njima. Isus je, naprotiv, jeo
s greSnicima i ¢ak je izabrao neke
ucenike, poput Mateja, u onim
sredinama koje nisu bile cijenjene u
drusStvu. Nije smatrao neprikladnim
Sto je raskinuo beskorisne legalizme,
iako su bili raSireni u njegovo
vrijeme, Sto se ljutio i obarao stolove
trgovcima Kkoji su narusavali sveto
dostojanstvo Hrama. Nije dopustio
da ga uvjetuje obitelj, strukture moci,
niti se imalo libio kada se trebalo
suociti se s farizejima 1 osuditi Sto su
Cinili krivo i, iznad svega,
dobrovoljno je dao svoj Zivot za nas.



Vidi se dakle da je Isus imao veliku
slobodu, koja mu je dopustala da
uvijek bira ono Sto je dobro za ljude,
Sto se svida Ocu. U svemu tome Isus
je svojom ljudskom voljom izvrsio
ono Sto je zauvijek odlucio zajedno s
Ocem i Duhom Svetim. Kristovo je
djelovanje unijelo BoZju ljubav i
milosrde prema ljudima u povijesti.

Vrijednost otajstva utjelovljenja

Kada u Vjerovanju govorimo
»utjelovio se po Duhu Svetom od
Djevice Marije«, potvrdujemo da je
Covjecanstvo koje preuzima Rijec
istinito i stvarno, plod tijela Zene,
odnosno da je On jedan od nas 1
pripada na$oj rasi. Da nije tako, ne bi
imao ljudsko srce ni dusu, ne bi
mogao patiti ni umrijeti, niti bi bilo
uskrsnuca. Zato je otajstvo
utjelovljenja osnova i pretpostavka
svih ostalih otajstava Isusova Zivota.

Rijec je uzela naSe materijalno i
tjelesno stanje, podloZzno mnogim



potrebama, da nas spasi od nasih
grijeha i vrati u kucu naSeg Boga Oca,
buducdi da nas je Bog stvorio da
budemo njegova posvojena djeca. To
djelo spasenja Gospodin provodi
svim svojim djelima, i u onim
godinama mladosti (tzv. Kristov
»Skriveni Zivot”) koje nisu imale
osobitu javnu vaznost.

Sva Isusova djela utjeCu na nase
otkupljenje jer ¢ineci ono Sto je
pravedno i Cestito, Ocu ugodno,
omogucuje i nama da tako Zivimo i
na taj nacin nam pokazuje put. Oci
Crkve voljeli su reci da je Isus,
ucinivsi je svojom, naSu narav
ozdravio i procistio. MoZemo
nadopuniti ovu misao govoreci da je
Gospodin procistio obic¢an Zivot,
ucinivsi ga svojim. Preobrazio ga je u
nesto Sto je Bogu ugodno. Kao Sto je
sveti Josemaria rekao: »Isus koji raste
1 Zivi kao jedan od nas objavljuje
nam da ¢ovjekov Zivot, njegov
svakodnevni obi¢ni posao, ima Bozji



smisao« (Susret s Kristom, br. 14). Sa
svog mjesta na nebu, uskrsli Isus daje
nam svoju milost kako bismo u
nasim svakodnevnim zadac¢ama
mogli otkriti ljubav koju Bog ima
prema nama, i da nam one na taj
nacin budu put posvecenja. Tako je
Isus svojim Zivotom postao nas put
koji nas vodi k Ocu.

Osim svoje otkupiteljske vrijednosti,
sva Isusova djela imaju vrijednost
objave, jer nam otkirvaju Bozju
ljubav prema nama, i
rekapitulacijsku vrijednost, buduci
da ostvaruju Bozji projekt u
CovjeCanstvu i uspostavljaju Bozju
suverenost, njegovo kraljevstvo, u
svijetu.

Marija, majka BozZja i majka Crkve

Djevica Marija je predodredena da
bude Majka BoZja od vjeCnosti
zajedno s Utjelovljenjem Rijeci.



»Da bi bila Spasiteljeva Majka, Marija
»,je od Boga bila obdarena darovima
dostojnima tolike zadace”(LG

56)« (Katekizam, 490). Arkandeo sveti
Gabrijel, u trenutku Blagovijesti,
obraca joj se s pozdravom »milosti
puna« (Lk 1, 28). Prije nego Sto se
Rijec utjelovila, Marija je vec bila
milosti puna zbog bozanskim darova
kojima je bila obdarena. Gospodin joj
je udijelio ove posebne darove
milosti jer ju je pripremio da bude
Njegova Majka. Vodena njima, mogla
je slobodno pristati na objavu svog
poziva (usp. Katekizam, 490), ostati
Cista od svakog osobnog grijeha (usp.
Katekizam, 493) i potpuno se predati
sluzbi otkupiteljskog djela Sina.

Ona sama je bila otkupljena od svog
zaCeca: »Tako dogma o BezgresSnom
zacCecCu, proglaSena od pape Pija IX.
1854. godine, izjavljuje: ,Preblazena
Djevica Marija u prvom trenutku
svoga zaceca, jedinstvenom je
miloSc¢u i povlasticom svemogucega



Boga, u predvidanju zasluga Isusa
Krista Spasitelja ljudskog roda, bila
oCuvana od svake ljage isto¢noga
grijeha”(DS 2803)« (Katekizam, 491).

Sveta Marija je uistinu Majka BozZja
jer »onaj kojeg je Marija po Duhu
Svetom zacela kao Covjeka, [...] jest
vjecni OCev Sin, druga Osoba
presvetog Trojstva« (Katekizam, 495).

Marija je oduvijek bila Djevica. Crkva
od davnina ispovijeda u Vjerovanju i
slavi u svojoj liturgiji »trajno
Marijino djevicanstvo (cf. LG

52)« (Katekizam, 499; usp. Katekizam,
496-507). Ta se vjera Crkve odrazava
u drevnoj formuli: »Djevica prije
poroda, u porodu i poslije poroda.
Od samoga pocetka, »Crkva je
ispovijedala da je Isus u krilu Djevice
Marije zacet samom snagom Duha
Svetoga, potvrdujuci i tjelesni vidik
toga dogadaja: Isus je bio zaCet bez
sjemena, od Duha

Svetog« (Katekizam, 496). Marija je



takoder bila djevica u radanju, jer je
Isus, pri rodenju, posvetio njezino
djevicanstvo (usp. Katekizam, 499). I,
takoder je ostala djevica nakon
Isusova rodenja.

Marija je uznesena na Nebo.
BezgrjeSna Djevica, saCuvana od
svake ljage istoCnog grijeha, nakon
Sto je zavrsSila svoj Zivotni put na
zemlji, uznesena je u slavu neba i
uzdignuta na Gospodinovo prijestolje
kao Kraljica svemira, da se potpunije
suoblici svome Sinu, Gospodaru nad
Gospodarima i pobjedniku grijeha 1
smrti. Njezino Uznesenje na nebo
predstavlja anticipaciju uskrsnuca
drugih krs¢ana (usp. Katekizam,
966).

Marija je Majka Otkupitelja. Zato
njezino boZansko majcinstvo
ukljucuje i njezinu suradnju u
spasenju ljudi: »Marija je, [...]
pristajuci uz bozansku rijec, postala
Isusovom majkom; nikakvim



grijehom sprijeCena, svim je srcem
prihvatila BoZju spasenjsku volju te
se kao Gospodnja sluZzbenica posve
posvetila osobi i djelu svojega Sina
sluzeci pod njim i s njime po milosti
svemogucega Boga otajstvu
otkupljenja« (Lumen Gentium, br. 56).
Ta se suradnja oCituje uglavnom u
njezinu duhovnom majcéinstvu. Ona
je doista nasSa majka u redu milosti i
od rodenja suraduje sa Zivotom
milosti i duhovnim razvojem
vjernika. Nadalje, s neba se brine za
nas kao majka, trazeci svojim
viSestrukim zagovorom Bozje milosti
koje su nam potrebne za nas
krS$canski poziv i naSe spasenje (usp.
Katekizam, 969).

Marija je slika i model Crkve:
»Djevica je Marija za Crkvu uzor
vjere iljubavi. Zbog toga je
»preodli¢ni i sasvim osobiti ud
Crkve” StoviSe, ona je ,,pralik”, tip
Crkve (LG 63)« (Katekizam, 967).
Pavao VI, 21. studenog 1964.,



svecano je nazvao Mariju Majkom
Crkve, kako bi izricito naglasio
majcinsku ulogu koju Djevica ima
nad kr$¢anskim narodom.

Razumljivo je, s obzirom na ono Sto
smo objasnili, da je poboZnost Crkve
prema Blazenoj Djevici unutarnji
element krScanskog bogosluzja.
»Crkva s pravom posebnim
Stovanjem Casti« (Katekizam, 971)
BlaZenu Djevicu, Sto se oCituje u
brojnim svetkovinama, liturgijskim
sjecanjima i obicajima poboZnosti
koje mu mi katolici posvecujemo.

Antonio Ducay

Osnovna literatura

—Katekizam Katolicke Crkve,
430-534, 720-726 1 963-975.



—Ivan Pavao L.I, Creo en Jesucristo.
Catequesis sobre el Credo (II),
Palabra, Madrid 1996.

Preporucena literatura

—Antonio Ducay, Jesus, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015,
(posebice poglavlja II-IV). —Vicente
Ferrer Barrientos, Jesucristo nuestro
Salvador, Rialp, Madrid 2015.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-12-inkarnacija/
(12.02.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-12-inkarnacija/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-12-inkarnacija/

	Tema 12: Inkarnacija

