
opusdei.org

Tema 12: Inkarnacija

Isus je Jedini Božji Sin koji je
postao čovjekom poradi našeg
spasenja. On je savršeni Bog i
savršeni čovjek: uzeo je naš
materijalno-tjelesni način
postojanja, podložan mnogim
potrebama, da nas spasi od
naših grijeha. Sveta Marija je
doista Majka Božja jer Onaj
koga je ona kao čovjeka začela,
djelovanjem Duha Svetoga, nije
nitko drugi doli vječni Sin Očev.

12.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-12-utjelovljenje?si=225130e10c8a4f9ab64d33754ed62cd7&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


Isusov identitet u Novom zavjetu

Evanđelja nam govore o Isusovu
životu i to je temelj cjelokupne
kristološke doktrine. Kristologija nije
ništa drugo nego razmišljanje o tome
tko je Isus i što je došao učiniti u
svijetu.

Ovo razmišljanje ima svoje polazište
u spisima Novog zavjeta:
evanđeljima, poslanicama svetog
Pavla i svetog Ivana i drugim
tekstovima. U njima se, u isto
vrijeme, promišlja o Isusu i o
njegovoj važnosti za čovjeka. I polaze
od vrlo važnog uvjerenja: da Isus ne
može biti samo čovjek. Zapravo, u
godinama koje su uslijedile nakon
uskrsnuća, prvi su kršćani štovali
Isusovo ime, hvalili ga, pjevali mu
hvalospjeve i okupljali se nedjeljom
da slave euharistiju u njegov
spomen.

Sve je to bilo vrlo logično kada se
promatra Isusov život u cjelini. U



svjetlu onoga što govore evanđelja,
vidi se da je Isus sebe smatrao
jedinim Božjim predstavnikom u
svijetu, pripisivao si je (čak i na
ponizan i prirodan način) božanske
prerogative kao što su opraštanje
grijeha, reforma riječi koju je Bog
objavio narodu preko Mojsija, i tražio
je da ga se apsolutno ljubi. Sve je to
potvrdio i važnim čudima kao što je
Lazarovo uskrsnuće, koje je pokazalo
njegovu vlast i moć nad kozmičkim
elementima, ljudima i demonima,
uskrsnuo je i s Očevog prijestolja
nam poslao Duha Svetoga. Sve je to
također značilo da je Isus ispunio
obećanja koja je Bog dao Izraelu za
posljednja i konačna vremena:
obećanje o uspostavi Kraljevstva koje
će trajati zauvijek, u kojem će On,
Isus, biti Mesija-Kralj na nebeskom
prijestolju. Isus nije mogao biti samo
čovjek, ma koliko svetim ga željeli
zamisliti. 



Ovo uvjerenje je, međutim, otvaralo
jedno temeljno pitanje: kakav je
odnos Isus imao s Bogom? Na ovo
pitanje prvim kršćanima nije bilo
lako odgovoriti. Oni su vjerovali da
postoji samo jedan Bog, ali su
također vidjeli da Isus djeluje i
govori kao da je sam Bog. Problem je
tada bio vrlo jasan: možemo li reći da
je Isus Bog? Ali u kojem smislu? Ne
znači li to priznati dva boga? Ovo
posljednje je bilo apsurdno, budući
da su i oni, kao i svi Židovi, bili
uvjereni da može postojati samo
jedan Bog. Dakle, kakav je Isusov
odnos s Bogom Izraela? 

Ovo razmišljanje postupno će dovesti
do zadovoljavajućih odgovora. Već u
poslanicama svetoga Pavla vidimo da
apostol na različite načine izražava
Isusovo božanstvo, ne miješajući ga s
Bogom Ocem i ne potvrđujući dva
boga. Na primjer, u Prvoj poslanici
Korinćanima on piše: »nama je jedan
Bog, Otac, od koga je sve, a mi za



njega; i jedan Gospodin, Isus Krist, po
kome je sve, i mi po njemu.« (1 Kor
8,6). On koristi ovaj izraz, »jedan Bog
i jedan Gospodin«, koji u praksi
stavlja Boga Oca i Krista na istu
razinu, budući da je u Starom zavjetu
„Gospodin” bilo »najuobičajenije ime
za naznaku samog boštva Boga
Izraelova« (Katkizam, br. 446).
»Pridajući Isusu božanski naslov
„Gospodin”, kako navodi Katekizam
Katoličke Crkve, prve ispovijesti
crkvene vjere već od početka tvrde
da moć, čast i slava vlastite Bogu Ocu
pristaju i Isusu, jer je on „božanske
naravi” (Katekizam, br. 449).

Sve to još jasnije govori Ivanovo
evanđelje koje od početka jasno
razlikuje Boga Oca od Božje Riječi
koja je oduvijek u Bogu i koja je sama
bila Bog (usp. Iv 1,1). Isus je, kaže
sveti Ivan, utjelovljena Riječ, koja je
postala čovjekom i došla na svijet za
naše spasenje. Ta je Riječ postojala
prije vremena i stvaranja i, prema



tome, nije stvorena. Ona je oduvijek
bila Očeva Riječ i zato se razlikuje od
Oca iako je u odnosu s Njim. Ovo je
važan tekst, u kojem sveti Ivan
odgovara na problem kako reći da je
Isus Bog, a da to ne podrazumijeva
da postoje dva boga. Ta je Riječ –
smatra sveti Ivan – božanska kao i
sam Otac, ali se ne može smatrati
drugim Bogom jer je potpuno ovisna
o Ocu. Ovdje se otvara put za
razmatranje jednoga Boga kao
trojstva osoba: Oca, Sina i Duha. Tako
u Novom zavjetu Bog Izraelov otvara
svoju intimu i otkriva se kao Ljubav,
Ljubav koja ostvaruje savršeno
jedinstvo triju božanskih osoba.

Isusov identitet u svjetlu
ekumenskih sabora

U stoljećima nakon apostolske ere
Crkva je bolje definirala svoje
poznavanje Isusa i produbila ga na
temelju onoga što je potvrdio Novi
zavjet. Širenje evangelizacije dovelo



je Evanđelje u dodir s nežidovskim
svijetom, a posebno s grčkom mišlju,
koja je u različitim stupnjevima
priznavala mnogoboštvo. U tom
kontekstu moglo bi se misliti da je
Isus bio kao drugi Bog, manji od Oca,
sposoban mijenjati se i utjelovljivati 
(za razliku od Oca koji bi bio
nepromjenjiv). Bio je to Arijev
prijedlog protiv kojeg je Nicejski
sabor reagirao 325. godine (usp. 
Katekizam, br. 465).

Na ovom saboru oblikovano je ono
što svake nedjelje izgovaramo u
Vjerovanju, a to je da je Isus Bog od
Boga, svjetlo od svjetla, pravi Bog od
pravoga Boga, rođen, nestvoren, 
istobitan s Ocem. Time je bilo jasno
da Otac i Sin dijele isto jedinstveno
božanstvo i imaju isto dostojanstvo.
Stoljeće kasnije pojavio se još jedan
važan problem: ako je Isus Bog, kako
može biti čovjek u isto vrijeme?
Iskustvo nam govori da je čovjek
individua, a Bog je također zasebno i



individualno biće. Kako mogu biti
jedna stvarnost? Kad razmišljamo o
Kristu, ne bi li bilo logičnije da se
radi o dva različita bića, iako na neki
način duboko ujedinjena? U tom
smjeru išao je i prijedlog
carigradskog patrijarha Nestorija. Za
njega Bog i čovjek Isus čine jedinstvo
jer uvijek djeluju u savršenoj
povezanosti. Slično kao što
galopirajući konj i jahač koji njime
upravlja, međusobno se
prilagođavaju, iako su zapravo dva
različita bića koja čine jednu figuru.
Polazeći od ovog stajališta, Nestorije
je zaključio da je Isus rođen, živio u
Palestini, umro na križu itd., ali se
isto ne može reći za Boga. Vječna
Riječ je nepromjenjiva i ne može se
roditi kao ljudsko biće. Zbog toga se
ne može reći da je Marija majka
Božja, nego samo majka čovjeka
Isusa. 

Problem s ovim stajalištem je u tome
što nije stvarno jamčilo da je Krist



jedno biće, jedna živa stvarnost, kao
što to vidimo u evanđeljima.
Suprotstavio mu se sabor u Efezu
431. godine. Ovaj je Sabor smatrao
da je druga osoba Trojstva, Riječ
Božja, postala tijelom, to jest da je
ljudsku narav učinila svojom
vlastitom, kao da ju je ugradila u
sebe (usp. Katekizam, br. 446). Zato je
to jedno biće, a ne dvije različite
stvarnosti, više ili manje sjedinjene,
kako je tvrdio Nestorije. Ime „Isus”
upućuje na Riječ koja je ljudsku
prirodu učinila svojom jednom kad
je tijelom postala. Ova je doktrina
poznata kao „hipostasko
jedinstvo” (jer je čovjek integriran u
već postojeću osobu Riječi = u
hipostazu Riječi). Formulirana je na
koncilu u Efezu.

Bilo je, međutim, onih koji su krivo
shvatili ovu doktrinu, i stoga mislili
da se ljudski element u Kristu
razdvaja u božanskoj naravi jer je
ona apsorbira. Tako Isusova ljudska



narav gubila svu svoju dosljednost.
Da bi prevladao ovu pogrešku,
dvadeset godina kasnije, drugi
ekumenski sabor, održan u gradu
Kalcedonu, preformulirao je ideju
Efeza na nešto drugačiji način: Isus je
jedna osoba, rekao je Koncil, ali on
postoji u dvostrukom obliku: kao Bog
vječno i kao čovjek u vremenu. On je
pravi Bog i pravi čovjek, savršeni Bog
i potpuni čovjek. Prema tome su
kasniji sabori razjasnili kalcedonski
nauk i izvukli neke zsključke, kao što
je, na primjer, da Isus ima istinsku
ljudsku volju, budući da je on uistinu
čovjek. I kao čovjek izvršio je djelo
našega spasenja.

Utjelovljenje

Izvan povijesnih problema, ono što je
temeljno u nauku o utjelovljenju je
osobna prisutnost Sina Božjega u
povijesti čovječanstva. Po njegovim
riječima i ljudskim djelima
upoznajemo Sina Božjega i na neki



način shvaćamo kakav je sam Bog. I
ono što vidimo, prije svega, jest da je
Bog ljubav, snažna ljubav sposobna
dati život za nas. 

Utjelovljenje je djelo Trojedinog
Boga. Otac šalje svoga Sina u svijet,
odnosno Sin ulazi u vrijeme i ljudsku
supstanciju čini svojom, čovještvo
koje Duh Sveti podiže u djevičanskoj
utrobi Marijinoj, uz njezinu suradnju
i pristanak. Na taj način Božja Riječ,
koja je oduvijek postojala, počinje
postojati i kao čovjek u povijesti.

Prisutnost Sina Božjega u povijesti
također je blizina Oca i Duha
Svetoga, budući da u Isusu i po
Njemu ljudima pruža prilika da
upoznaju i druge božanske osobe.
Nadasve je sveti Ivan inzistirao na
ovim aspektima: Isusov dolazak
otkriva intimne i nedostupne
značajke božanskog Bića, tako da
Onaj kojega »nitko nikada ne
vidje« (Iv 1, 18) postaje očit u životu



Krista, utjelovljenog Jedinorođenca.
Krist svojim djelima, svojim
osjećajima i riječima pokazuje svoj
odnos s Ocem i s ljudima, Božju
dobrohotnost prema stvorenjima te
vrijednost i značenje zemaljske
stvarnosti. 

Isus je, dakle, Jedini Božji Sin koji je
za naše spasenje postao čovjekom.
On je i nositelj Duha Svetoga, njegov
hram i obitavalište u povijesti, pa se
zato naziva i Krist, Pomazanik.
Zasigurno, drugi likovi drevnog
Izraela bili su pomazani uljem
prigodom svog posebnog poziva ili
poslanja i da bi označili prisutnost
božanskog Duha u njima, ali Isusovo
pomazanje je mnogo radikalnije,
budući da proizlazi iz njegove
vlastite naravi čovjeka, iz otajstva
utjelovljenja. Isus dolazi na svijet u
potpunosti pomazan Duhom, i stoga
sve u vezi s njim doziva u pamet
božansku prisutnost i odražava
čistoću i duhovnost stvarnosti neba. 



I ta radikalna prisutnost Duha
također ga ispunja milošću i
nadnaravnim darovima, koje
pokazuje u svojim djelima, punim
pravde i dobrote, i koji nadahnjuju
njegove riječi, moćne ili nježne, ali
uvijek pune mudrosti i života. Sve u
Isusu otkriva ljudima Božju ljubav i
ta se ljubav, koja ispunjava njegovo
ljudsko srce, izlijeva na stvarnost s
kojom se susreće, na sve što je grijeh
oštetio, da to preobrazi i vrati Ocu. 

Isusovo znanje i ljudska volja

Već smo rekli da je Isus savršeni Bog
i savršeni čovjek. Naravno, budući da
je Bog, on ima vječno i bezvremeno
znanje o svim stvarima, ali jednom
kad je postao čovjekom, on spoznaje
svijet jednako kao i ljudi, odnosno
Isus, poput nas, spoznaje vanjsku
stvarnost kroz iskustva, slike,
koncepte itd. koji se formiraju u
njegovom ljudskom umu. Kad se
utjelovio, Krist nije htio prekršiti



zakone prirode i zato je i on morao
naučiti mnoge stvari kao i svaki
čovjek: naučio je govoriti, čitati,
raditi, malo po malo upoznavati
elemente potrebne za praktični život,
a morao je također naučiti i mnoge
stvari o religioznosti Izraela kojoj su
ga uglavnom poučavali Marija i
Josip. 

Kristov ljudski um, kao i svaka
ljudska inteligencija, bio je
ograničen. Međutim, to ne znači da
Gospodin nije imao znanje koje
nadilazi ono što je moguće običnom
ljudskom iskustvu ili znanosti:
nadnaravno znanje. Evanđelja
pokazuju, na primjer, da je Isus
predvidio izdaju svetog Petra i Jude.
U ovim i drugim sličnim slučajevima
radilo se o predosjećajima koje je
Kristov ljudski um primio kao plod
božanskog nadahnuća. 

Međutim, najvažnije i najdublje
znanje koje je Isus imao u svom



životu na zemlji bilo je ono o
njegovom Bogu Ocu. To je znanje
također bilo duboko nadnaravno i
činilo je trajnu dimenziju njegovog
javnog i intimnog života, zbog
činjenice da je njegova Osoba bila
vječno sjedinjena s Ocem – On je
Jedinorođenac od Oca – i njegova je
ljudskost bila ujedinjena
(integrirana) u njegovoj osobi. Stoga
je Isus u svojoj ljudskoj svijesti
doživio svoje savršeno jedinstvo s
Ocem. Bio je potpuno svjestan da je
Sin Božji, poslan na svijet da spasi
ljude.

Kompendij Katekizma Katoličke Crkve
sažeo je ljudsku spoznaju Krista na
ovaj način: »Sin Božji uzeo je tijelo
obdareno razumnom ljudskom
dušom. Svojom ljudskom
inteligencijom Isus je kroz iskustvo
naučio mnoge stvari. Ali, i kao
čovjek, Sin Božji imao je intimnu i
neposrednu spoznaju Boga svog Oca.
Također je prodro u tajne ljudske



misli i u potpunosti je upoznao
vječne planove koje je došao
otkriti«(br. 90). 

Isus je također imao pravu ljudsku
volju i bio je potpuno slobodan
čovjek. Bio je slobodan ponajprije jer
nije bio podložan onom unutarnjem
neredu koji u nama nastaje pod
utjecajem istočnog grijeha, a koji nas
navodi da se lako prepustimo trima
požudama – požudama svijeta, očiju i
tijela — i da nas one zarobe. Duh
Sveti oblikovao je njegovu ljudskost
od njegovih početaka u Marijinoj
utrobi i nakon toga je uvijek bio
potpuno prisutan u njegovu životu.
Ali u dubljem smislu Isus je bio
slobodan jer su njegovi postupci
uvijek bili motivirani ljubavlju
prema Ocu i poslanju koje mu je
povjerio. U svakom je trenutku želio
vršiti Očevu volju, a ljubav Duha
Svetoga u njegovu srcu ispunjavala je
njegova djela pravednošću i
ljubavlju. Dakle, kako je rekao Drugi



vatikanski sabor, Isus će za nas
uvijek biti uzor onoga što čovjek jest
(usp. Gaudium et spes, br. 22). 

Ta velika Kristova sloboda očitovala
se na mnoge načine: nije dopuštao da
ga određuju ljudi ili okolnosti ili bilo
koji oblik straha, niti se podčinjavao
kulturnim barijerama društva svoga
vremena, u kojem su pravednici
prezirali grešnike i trudili su se ne
miješati s njima. Isus je, naprotiv, jeo
s grešnicima i čak je izabrao neke
učenike, poput Mateja, u onim
sredinama koje nisu bile cijenjene u
društvu. Nije smatrao neprikladnim
što je raskinuo beskorisne legalizme,
iako su bili rašireni u njegovo
vrijeme, što se ljutio i obarao stolove
trgovcima koji su narušavali sveto
dostojanstvo Hrama. Nije dopustio
da ga uvjetuje obitelj, strukture moći,
niti se imalo libio kada se trebalo
suočiti se s farizejima i osuditi što su
činili krivo i, iznad svega,
dobrovoljno je dao svoj život za nas.



Vidi se dakle da je Isus imao veliku
slobodu, koja mu je dopuštala da
uvijek bira ono što je dobro za ljude,
što se sviđa Ocu. U svemu tome Isus
je svojom ljudskom voljom izvršio
ono što je zauvijek odlučio zajedno s
Ocem i Duhom Svetim. Kristovo je
djelovanje unijelo Božju ljubav i
milosrđe prema ljudima u povijesti. 

Vrijednost otajstva utjelovljenja

Kada u Vjerovanju govorimo
»utjelovio se po Duhu Svetom od
Djevice Marije«, potvrđujemo da je
čovječanstvo koje preuzima Riječ
istinito i stvarno, plod tijela žene,
odnosno da je On jedan od nas i
pripada našoj rasi. Da nije tako, ne bi
imao ljudsko srce ni dušu, ne bi
mogao patiti ni umrijeti, niti bi bilo
uskrsnuća. Zato je otajstvo
utjelovljenja osnova i pretpostavka
svih ostalih otajstava Isusova života. 

Riječ je uzela naše materijalno i
tjelesno stanje, podložno mnogim



potrebama, da nas spasi od naših
grijeha i vrati u kuću našeg Boga Oca,
budući da nas je Bog stvorio da
budemo njegova posvojena djeca. To
djelo spasenja Gospodin provodi
svim svojim djelima, i u onim
godinama mladosti (tzv. Kristov
„skriveni život”) koje nisu imale
osobitu javnu važnost. 

Sva Isusova djela utječu na naše
otkupljenje jer čineći ono što je
pravedno i čestito, Ocu ugodno,
omogućuje i nama da tako živimo i
na taj način nam pokazuje put. Oci
Crkve voljeli su reći da je Isus,
učinivši je svojom, našu narav
ozdravio i pročistio. Možemo
nadopuniti ovu misao govoreći da je
Gospodin pročistio običan život,
učinivši ga svojim. Preobrazio ga je u
nešto što je Bogu ugodno. Kao što je
sveti Josemaría rekao: »Isus koji raste
i živi kao jedan od nas objavljuje
nam da čovjekov život, njegov
svakodnevni obični posao, ima Božji



smisao« (Susret s Kristom, br. 14). Sa
svog mjesta na nebu, uskrsli Isus daje
nam svoju milost kako bismo u
našim svakodnevnim zadaćama
mogli otkriti ljubav koju Bog ima
prema nama, i da nam one na taj
način budu put posvećenja. Tako je
Isus svojim životom postao naš put
koji nas vodi k Ocu. 

Osim svoje otkupiteljske vrijednosti,
sva Isusova djela imaju vrijednost 
objave, jer nam otkirvaju Božju
ljubav prema nama, i 
rekapitulacijsku vrijednost, budući
da ostvaruju Božji projekt u
čovječanstvu i uspostavljaju Božju
suverenost, njegovo kraljevstvo, u
svijetu. 

Marija, majka Božja i majka Crkve

Djevica Marija je predodređena da
bude Majka Božja od vječnosti
zajedno s Utjelovljenjem Riječi. 



»Da bi bila Spasiteljeva Majka, Marija
„je od Boga bila obdarena darovima
dostojnima tolike zadaće”(LG
56)« (Katekizam, 490). Arkanđeo sveti
Gabrijel, u trenutku Blagovijesti,
obraća joj se s pozdravom »milosti
puna« (Lk 1, 28). Prije nego što se
Riječ utjelovila, Marija je već bila
milosti puna zbog božanskim darova
kojima je bila obdarena. Gospodin joj
je udijelio ove posebne darove
milosti jer ju je pripremio da bude
Njegova Majka. Vođena njima, mogla
je slobodno pristati na objavu svog
poziva (usp. Katekizam, 490), ostati
čista od svakog osobnog grijeha (usp. 
Katekizam, 493) i potpuno se predati
službi otkupiteljskog djela Sina. 

Ona sama je bila otkupljena od svog
začeća: »Tako dogma o Bezgrešnom
začeću, proglašena od pape Pija IX.
1854. godine, izjavljuje: „Preblažena
Djevica Marija u prvom trenutku
svoga začeća, jedinstvenom je
milošću i povlasticom svemogućega



Boga, u predviđanju zasluga Isusa
Krista Spasitelja ljudskog roda, bila
očuvana od svake ljage istočnoga
grijeha”(DS 2803)« (Katekizam, 491). 

Sveta Marija je uistinu Majka Božja
jer »onaj kojeg je Marija po Duhu
Svetom začela kao čovjeka, […] jest
vječni Očev Sin, druga Osoba
presvetog Trojstva« (Katekizam, 495).

Marija je oduvijek bila Djevica. Crkva
od davnina ispovijeda u Vjerovanju i
slavi u svojoj liturgiji »trajno
Marijino djevičanstvo (cf. LG
52)« (Katekizam, 499; usp. Katekizam,
496-507). Ta se vjera Crkve odražava
u drevnoj formuli: »Djevica prije
poroda, u porodu i poslije poroda«.
Od samoga početka, »Crkva je
ispovijedala da je Isus u krilu Djevice
Marije začet samom snagom Duha
Svetoga, potvrđujući i tjelesni vidik
toga događaja: Isus je bio začet bez
sjemena, od Duha
Svetog« (Katekizam, 496). Marija je



također bila djevica u rađanju, jer je
Isus, pri rođenju, posvetio njezino
djevičanstvo (usp. Katekizam, 499). I,
također je ostala djevica nakon
Isusova rođenja. 

Marija je uznesena na Nebo.
Bezgrješna Djevica, sačuvana od
svake ljage istočnog grijeha, nakon
što je završila svoj životni put na
zemlji, uznesena je u slavu neba i
uzdignuta na Gospodinovo prijestolje
kao Kraljica svemira, da se potpunije
suobliči svome Sinu, Gospodaru nad
Gospodarima i pobjedniku grijeha i
smrti. Njezino Uznesenje na nebo
predstavlja anticipaciju uskrsnuća
drugih kršćana (usp. Katekizam,
966). 

Marija je Majka Otkupitelja. Zato
njezino božansko majčinstvo
uključuje i njezinu suradnju u
spasenju ljudi: »Marija je, […]
pristajući uz božansku riječ, postala
Isusovom majkom; nikakvim



grijehom spriječena, svim je srcem
prihvatila Božju spasenjsku volju te
se kao Gospodnja službenica posve
posvetila osobi i djelu svojega Sina
služeći pod njim i s njime po milosti
svemogućega Boga otajstvu
otkupljenja« (Lumen Gentium, br. 56).
Ta se suradnja očituje uglavnom u
njezinu duhovnom majčinstvu. Ona
je doista naša majka u redu milosti i
od rođenja surađuje sa životom
milosti i duhovnim razvojem
vjernika. Nadalje, s neba se brine za
nas kao majka, tražeći svojim
višestrukim zagovorom Božje milosti
koje su nam potrebne za naš
kršćanski poziv i naše spasenje (usp. 
Katekizam, 969).

Marija je slika i model Crkve:
»Djevica je Marija za Crkvu uzor
vjere i ljubavi. Zbog toga je
„preodlični i sasvim osobiti ud
Crkve” štoviše, ona je „pralik”, tip
Crkve (LG 63)« (Katekizam, 967).
Pavao VI., 21. studenog 1964.,



svečano je nazvao Mariju Majkom
Crkve, kako bi izričito naglasio
majčinsku ulogu koju Djevica ima
nad kršćanskim narodom.

Razumljivo je, s obzirom na ono što
smo objasnili, da je pobožnost Crkve
prema Blaženoj Djevici unutarnji
element kršćanskog bogoslužja.
»Crkva s pravom posebnim
štovanjem časti« (Katekizam, 971)
Blaženu Djevicu, što se očituje u
brojnim svetkovinama, liturgijskim
sjećanjima i običajima pobožnosti
koje mu mi katolici posvećujemo. 

Antonio Ducay

Osnovna literatura

—Katekizam Katoličke Crkve,
430-534, 720-726 i 963-975.



—Ivan Pavao I.I, Creo en Jesucristo.
Catequesis sobre el Credo (II),
Palabra, Madrid 1996.

Preporučena literatura

—Antonio Ducay, Jesús, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015,
(posebice poglavlja II-IV). —Vicente
Ferrer Barrientos, Jesucristo nuestro
Salvador, Rialp, Madrid 2015.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-12-inkarnacija/
(12.02.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-12-inkarnacija/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-12-inkarnacija/

	Tema 12: Inkarnacija

