opusdei.org

Tema 11:
Evandeosko
svjedocCanstvo

Isus je poslao apostole cijelom
svijetu da »navijesStaju
Evandelje svakom stvorenju.
Sadrzaj tog Evandelja bilo je
ono Sto je Isus govorio i ¢inio u
svom zemaljskom Zivotu.
Matejevo, Markovo, Lukino i
Ivanovo evandelje rezultat su
dugog procesa sastavljanja.
Evandelja nisu knjige koje
prikazuju Isusa kao lik iz
proslosti: to su aktualne rijeci, u
njima je Isus uvijek zZiv.



11.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.

Najstarije pisano svjedocanstvo o
rijeci ,evandelje” u krS¢anskom
smislu potjece od svetog Pavla, iako
je njezina uporaba prethodila njemu.
Apostol je upotrebljava 20 godina
nakon Gospodinove smrti, a da je ne
mora objasnjavati (1 Sol 1,5; 2,4; Gal
2,5.14; 1 Kor 4,15; Rim 10,16). Iz
Isusovih usta rijeC ,Evandelje”
obi¢no je popracena dopunom:
»~Evandelje Kraljevstva BoZjeg”.

U davnim vremenima - kod Homera
ili Plutarha - rijec¢ ,,evandelje”
koristila se kao naziv za nagradu
koja se davala onome tko je objavio
vijest o nekoj pobjedi ili za Zrtvu
zahvalnosti bogovima koja se
prinosila za tu dobru vijest. Rimljani
su ,evandeljima” nazivali skup


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-11-evandeosko-svjedocanstvo?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

dobrobiti koje je August donio
CovjeCanstvu, o cemu svjedoci natpis
koji se odnosi na cara: ,Dan rodenja
boga oznacio je pocCetak dobre vijesti
za svijet”.

Medutim, u grckom prijevodu Starog
zavjeta (Septuaginta), glagol
euaggelidso, ,,podijeliti dobru vijest”,
bio je u vezi s najavom dolaska
mesijanskih vremena, u kojima ce
Bog spasiti svoj narod: »Evo me, Kako
su ljupke po gorama, noge glasonoSe
radosti koji oglaSava mir, nosi srecu,
i spasenje navijeSta, govorec Sionu:
»,B0g tvoj kraljuje”« (Iz 52,7-8 [LXX];
vidi takoder 1z 61,1-2; Ps 96,2.10).

U Novom zavjetu taj glasnik ili
navjestitelj koji navijeSta
Gospodinovo kraljevanje i svojom
rije¢ju otvara mesijanska vremena je
Isus.

Pisanje i vjerodostojnost evandelja



Evandelja nas obavjeStavaju da
»posto Ivan bijaSe predan, otide Isus
u Galileju. Propovijedao je evandelje
BoZje« (MK, 1,14). Ta radosna vijest je
da je s Isusom Kraljevstvo BoZje
prisutno. Isus nije samo glasnik te
radosne vijesti, nego se poruka
odnosi na njega samoga. Nakon
uskrsnuca Isus je poslao apostole po
cijelom svijetu da »propovijedaju
Evandelje svemu stvorenju« (Mk
16,15). SadrZaj toga Evandelja bilo je
ono Sto je Isus govorio i ¢inio u svom
zemaljskom Zivotu, kao i njegova
muka, smrt i uskrsnuce, pokazujuci
da su u njemu obecanja Staroga
zavjeta dosegla svoju puninu.

Iz tog apostolskog poslanja radaju se
»evandelja”, koja se tako nazivaju jer
sadrZe napisano evandelje. Do nas su
dosla Cetiri svjedoCanstva jednog
evandelja: Matejevo, Markovo,
Lukino i Ivanovo. Ove Cetiri price
rezultat su dugog procesa pisanja,
koji se obicno dijeli u tri faze:



1) Isusov zZivot i u€enja u Palestini
tijekom prva tri desetljeca nase ere.
Tih su godina njegovi ucenici bili
sluSatelji i svjedoci znakova i Cudesa
koje je njihov Ucitelj ¢inio. Nadalje,
on ih je poslao da propovijedaju
njegovu poruku, Sto je ukljucivalo
ucenje onoga Sto su morali prenijeti.
To je razdoblje u kojem pamcenje
igra vrlo vaznu ulogu.

2) Nakon Isusove smrti i uskrsnuca
razvija se usmena predaja. U to
vrijeme apostoli su propovijedali ono
Sto je Gospodin govorio i ¢inio u
svjetlu dubljeg razumijevanja
dogadaja u kojima su oni sudjelovali
iuz pomoc Duha istine (Iv 16,13). To
je razdoblje od joS 30-40 godina
tijekom kojeg se predaja o Isusu
usmeno Siri iz Palestine do mnogih
drugih mjesta u Rimskom Carstvu. U
tim desetljecima zacijelo su se
predaje o Isusu oblikovale i u nekim
pisanim oblicima (Isusova ucenja i
izreke, Cuda koja je Cinio, prica o



njegovoj muci i smrti itd.) i
prilagodavale se potrebama
sluSatelja u propovijedima,
katehezama i liturgijskim slavljima.

3) Od kasnih 60ih — kada je vecina
onih koji su bili izravni svjedoci
Isusova Zivota i djela nestala, a hram
u Jeruzalemu uniSten — do kraja
prvog stoljeca, evandelisti su zapisali
neke od brojnih prica koje su se
prenosile usmeno ili pismeno. Da bi
to ucinili, sintetizirali su te tradicije
ili razvili druge u skladu s novim
okolnostima u kojima su Zivjele
razliCite krScanske zajednice. U
svojoj su zadacdi sacuvali stil
apostolskog navjestanja.

Evandelja u tekstu ne navode tko su
im autori. Anonimna su djela. Neki
krs¢anski spisi s kraja prvog stoljeca
citiraju izraze ili odlomke prisutne u
evandeljima, iako ne govore o tome
tko ih je napisao. U svakom slucaju,
vec je u drugom stolje¢u postojao



konsenzus da su bila samo Cetiri
ovakva spisa i da su autoriteti koji
stoje iza njih bili apostolski likovi
Matej, Marko, Luka i Ivan. To biljeZi
Papija Hierapolski (prenio Euzebije
iz Cezareje), sveti Irenej, Klement
Aleksandrijski i Muratorijev kanon
koji prenose najstarija svjedoCanstva
0 autorstvu evandelja. Na primjer,
sveti Irenej piSe:

»Matej je objavio pisani oblik
evandelja medu Hebrejima na
njihovom jeziku, dok su Petar i Pavao
u Rimu navijestali evandelje i
osnovali Crkvu. Nakon njegova
odlaska Marko, Petrov ucenik i
tumac, takoder nam je pismeno
prenio ono Sto je Petar propovijedao.
Luka, Pavlov pratitelj, takoder je
zabiljeZio u knjigu ono Sto je Pavao
propovijedao. Tada je i Ivan, u€enik
Gospodinov, onaj koji je pocivao na
njegovim grudima (Iv 13,23), takoder
objavio evandelje dok je boravio u
Efezu« (Protiv krivovjerja, 3,1,1).



Ovim rijecima lionski biskup
pokazuje apostolsko podrijetlo
Cetiriju kanonskih evandelja. Oni su
autenticna i istinita predaja apostola.
Vazno je napomenuti da izraz
yautentican” oznacava izvorni
karakter ili uskladenost s izvornikom
akta ili dokumenta. U ovom uvjetu
leZi njegov autoritet i stoga moze
predstavljati potvrdu ili dokaz. Zbog
toga se za spis kaze da je autentiCan
kako bi ukazao da stvarno ima osobu
kojoj se pripisuje kao svog autora.

Ali pojam ,autentiCcan” u mnoZini
takoder se koristi za oznacavanje
predstavnika Tradicije s autoritetom,
koje su univerzalno prihvatili Sveti
Oci. U tom smislu, apostoli (Matej 1
Ivan) ili apostolski ljudi (Marko,
Petrov ucenik, i Luka, Pavlov ucenik)
su ,autenticni” jer jamce
autenti¢nost i istinitost svjedocanstva
evandelja koja nose njihova imena,
ne zato Sto su evandeoske price
nuzno napisali vlastitim rukopisom.



Zapravo, ne znamo konkretan nacin
na koji su te price sastavljene.
Sli¢nosti i razlike izmedu prva tri -
Mateja, Marka i1 Luke - nazvanih
»sinopticka evandelja”, ako su
smjeStena u paralelne stupce njihove
podudarnosti i neslaganja mogu se
uociti jednim pogledom (sinopsis),
dovele su do raznih hipoteza o
njegovom podrijetlu.

Dugo se smatralo, sljedeci svetog
Augustina, da je evandelje po Mateju
ono koje je bilo prvo napisano, a da
ga je Marko naknadno skratio i da je
kasnije Luka, poznavajuci ta dva
spisa, napisao svoje.

Takoder se predlagalo, slijedeci
Klementa Aleksandrijskog, da je
Matej bio prvi koji je napisao svoje
evandelje za judeo-krs¢ane, zatim ga
je Luka prilagodio krs¢anima
poganskog podrijetla, sve dok,
konacno, Marko nije sastavio
kompendij od dva evandelja.



Medutim, objasnjenje koje danas ima
najvecu podrsku je ono koje smatra
da je Markovo djelo favoriziralo
odnos izmedu usmenog i pisanog
evandelja i postalo je prototipom
»evandelja”. Drugi bi evandelisti
usvojili shemu ovog prvog izvjestaja,
dodajuci zajednicki materijal koji
nije bio prisutan kod Markaiu
njihovim vlastitim materijalima. U
svakom slucaju, izmedu razlicitih
tradicija povezanih s apostolima,
svaki je evandelist morao odabrati
ono Sto mu je bilo na raspolaganju,
uokviriti to u pripovijest i skratiti ili
prosiriti, vodeéi racuna o
okolnostima zajednica kojima se
obracao.

Na temelju ovog razumijevanja, ¢ini
se da su Matej i Luka, moZda i ne
poznavajuci jedan drugoga, koristili
evandelje po Marku. S druge strane,
ono Sto je zajednicko Mateju i Luki,
ali se ne nalazi kod Marka, obi¢no se
poistovjecuje sa zbirkom Isusovih



izreka (obiCno se naziva izvor Q), ali
za koju, ako je i postojala, do nas nisu
stigla nikakva svjedocCanstva.
Nadalje, svako od tri evandelja
predstavlja predaje koje su samo
njihove i ne pojavljuju se kod drugih.
Ivan, sa svoje strane, poznaje predaje
sabrane u Marku, iako
pripovijedanje o Isusovom Zivotu i
djelu iznosi o svom stilu.

U svakom slucaju, ovi prvi
dokumenti okupljaju tradicije koje
sezu do apostolskog propovijedanja.
Oni nisu Isusovi Zivotopisi u smislu
koji se trenutac¢no pridaje pojmu
»Zivotopis” - iako pripovijedaju o
Gospodinovom zemaljskom Zivotu -
vec prije apostolsko svjedocanstvo o
Isusu Kristu. Zapravo, sveti Justin ih
naziva ,Sjecanja (ili sje¢anja)
apostola”, koja se ,nazivaju
evandeljima” (Apologija, 1,66,3). To
Ce biti naziv koji se namece i koji
pokazuje i svoju originalnost i
povezanost s apostolskim



propovijedanjem, ¢ak i u strukturi
price.

Zapravo, shema Cetiriju evandelja
ista je kao ona apostolske najave
(kerygma), sintetizirana, na primjer,
u Petrovu govoru u kudi satnika
Kornelija (Dj 10,37-43): Isusa krsti
Ivan, propovijedajuci i ¢ineci Cuda u
Galileji, odlazi u Jeruzalem, gdje je
nakon sluzbe u svetom gradu
odveden u svoju muku i smrt. Nakon
Sto je uskrsnuo, ukazuje se
apostolima i uzlazi s Ocem na nebo,
odakle ce doci kao sudac. Oni koji
vjeruju u njega dobivaju oprostenje
grijeha.

Na ovoj shemi svaki evandelist piSe
vlastitu pripovijest. Matej i Luka
govore o periodu prije Isusovog
javnog djelovanja u pricama o
njegovu djetinjstvu, a Ivan prologom
prikazuje preegzistenciju Isusa,
Logosa koji je postao tijelom. Marko
istiCe potrebu obracenja za primanje



Mesije i Petrovu ulogu. Matej
predstavlja Isusovu sluzbu oko
velikih govora. Luka naglaSava
Isusov uspon iz Galileje u Jeruzalem.
Ivan otkriva Isusovo mesijansko
stanje kroz znakove (¢uda) i
prikazuje Kristovu smrt kao
proslavu.

Povijesna pouzdanost

Da bismo govorili o povijesnoj
istinitosti evandelja potrebno je
dobro razumjeti vrstu kojoj
pripadaju. To nisu suvremene
kronike Isusova Zivota koje je
napisao svjedok. To su price vjerne
apostolskoj tradiciji, koja je pak
vjerna Kristovu propovijedanju i
Zivotu. To jest, apostoli nisu samo
ponovili ono Sto je Isus rekao ili
prepricali u detalje Sto je ucinio.
Prenosili su Isusov Zivot dajuéi mu
smisao. To je jasno u najprimitivnijoj
ispovijesti vjere koju sveti Pavao
sabire u 1 Kor 15,3 i koju je sam



primio predajom: »Krist je umro za
naSe grijehe, prema Svetom pismu.«
To jest, apostolsko propovijedanje
prenosi nepobitne povijesne
Cinjenice - ,,Krist je umro”, povijesni
dogadaj koji se dogodio pod Poncijem
Pilatom - sa spasonosnim znacenjem
koje izravno utjeCe na muskarce i
Zene svih vremena - ,za nase grijehe”
- kako je objavljeno u svetim
izraelskim spisima - ,prema Svetom
pismu”.

Ono Sto je ispripovijedano u
evandeljima, dakle, odnosi se na
istinu o onome Sto se dogodilo, na
ono Cemu su apostoli svjedocili i
propovijedali kako bi priopcili
ljudima svih vremena da se spasenje
nalazi u umrlom i uskrslom Kristu,
kao Sto je Sveto pismo Izraela
najavilo. Stoga u tim spisima ne
bismo trebali traZziti gole, objektivne
¢injenice - nesto Sto je, s druge
strane, nemoguce posti¢i u drevnoj
prici - liSene znacenja koje su im dali



evandelisti. Povijesna zbilja ne moze
se odvojiti od nauka apostola, koji
svaki evandelist iznosi na svoj nacin.

To ne znaci da se nemoguce vratiti
na povijesne dogadaje prenesene u
evandeljima ili da nas njihov status
pric¢a neraskidivo povezanih s
odredenim ucenjem sprjecava da
potvrdimo da je ono Sto se u njima
pripovijeda pouzdano. Tijekom
stoljeca, povijesnost evandeoskih
prica ispitivana je prema konceptu
povijesti koji je bio vezan za
odredeno vrijeme. U moderno doba,
po poimanju povijesti kao narativa
koji se temelji na povijesnoj kritici
drevnih dokumenata koji se nisu
smatrali objektivnima, uspostavljena
je razlika izmedu ,,Povijesnog Isusa i
Krista vjere”. Time je Isusov lik, koji
su povjesnicari mogli rekonstruirati,
odvojen od onoga Sto Crkva naucava
o Kristu. Iako za krs¢anina ne postoji
razdvojenost — bududi da je povijesni
Isus isti Gospodin Isus Krist, ¢iju



osobu i nauk Crkva vjerno prenosi -
problem koji on postavlja je
neizbjezan. Ne moZe se zanemariti
pitanje kako pristupiti Isusu s
povijesnog gledista. Isus Krist,
utjelovljeni Sin BoZji, bio je i jest
pravi ¢ovjek. On je lik u povijesti i
njegovo otkupiteljsko djelo takoder je
izvrSeno po njegovim djelima u
ljudskoj povijesti. Kako uci Benedikt
XVI., da je Isus ideja ili ideologija,
krséanstvo bi bilo gnoza. Stoga je
povijesno istrazivanje onoga Sto se
pripovijeda u evandeoskim pri¢ama
nuzan uvjet, ne samo za ucvrscivanje
vjere, nego i za bolje poznavanje
svete Gospodinove ljudskosti.

Pristup Isusu mora poceti od
evandelja: ona su primarni izvor za
upoznavanje Isusa. U isto vrijeme,
primili smo povijesna svjedocanstva
iz drugih nebiblijskih izvora koja
podupiru ono Sto ove Cetiri price
sadrZe. Na primjer, arheoloSki nalazi
u palestinskoj regiji na prijelazu ere



iznijeli su na vidjelo vrijedne
podatke koji podupiru ili
kontekstualiziraju ono Sto je
ispripovijedano u evandeljima.
Tekstovi pronadeni u Kumranu,
prijevodi Zidovskih spisa na
aramejski, zidovska usmena tradicija
1 njezini oblici prijenosa, rabinski
izvori omogucuju nam da bolje
razumijemo vjersku vitalnost
vremena i nacin na koji su se sveti
spisi koristili. SvjedoCanstvo o Isusu
zidovsko-rimskog povjesnicara Josipa
Flavija i druga svjedoCanstva iz
poganskih izvora (Tacit, Svetonije,
Plinije), zajedno s podacima koji
proizlaze iz grcko-rimskih retorickih
tekstova, studija helenistickog
obrazovanja ili utjecaj grckih skola,
takoder nam pomazu da uobli¢imo i
bolje razumijemo povijesne aspekate
prisutne u evandeljima. I usprkos
optuzbama za subjektivnost ovih
prica, gore spomenuti vanjski izvori
nadopunjuju se nizom kriterija koji
osiguravaju povijesnu pouzdanost



evandeoskih prica. Neki od
najvaznijih su:

1) Kriterij diskontinuiteta. Izrazi i
Cinjenice koji se ne uklapaju u
tadasnji judaizam niti bi ih prva
Crkva ili evandelisti izmislili
smatraju se dokazano povijesnima.
Na primjer, ,,Kraljevstvo Bozje”, ,,Sin
Covjetji?, ,Abba”, ,Amen”, Ivanovo
krStenje Isusa, mane apostola.

2) Kriterij viSestrukog svjedocenja.
ObiljeZja Isusova lika, propovijedanja
i djelovanja koja su posvjedoCena u
svim evandeljima i u drugim spisima
Novoga zavjeta ili izvan njega su
autenti¢na. Na primjer, Isusov
poloZaj pred Zakonom, gresnicima i
siromasima; otpor da bude priznat
kao politicki kralj-mesija;
propovijedanje Kraljevstva, njegova
iscjeliteljska djelatnost i njegova
cuda.

3) Kriterij koherentnosti ili
uskladenosti. Aspekti koji se ne mogu



utvrditi kao povijesni prema drugim
kriterijima, ali koji se u skladu s
onim Sto pouzdano znamo o
Isusovom propovijedanju i njegovoj
najavi dolaska i uspostave
Kraljevstva BoZjeg, smatraju
autenticnim. Na primjer, OcCe nas,
prispodobe ili blaZenstva.

4) Kriterij potrebnog objasnjenja.
Autenti¢nima se smatraju i dogadaji
koji daju znacenje i osvjetljavaju
skup elemenata koji inace ne bi bili
shvaceni. Na primjer, uspjesan
pocetak Isusove sluzbe, njegovo
djelovanje u Jeruzalemu, njegovo
privatno poucavanje ucenika.

Ovim kriterijima pridodaju se
takozvane ,indikacije” da je nesto Sto
je ispric¢ano vjerojatno istinito.
Pojedinosti poput Isusovog spavanja
na glavi Camca ili naznaka da se
nesto dogodilo, primjerice, ,,u blizini
Jerihona”, pokazatelji su da iza price
stoji svjedoCanstvo ocCevica.



Sve to pokazuje da su evandelja, iako
su svjedoCanstva vjere, povijesno
pouzdana. Ona dokazuju da teoloSki i
spasonosni nacin na koji evandelja
prikazuju Isusa ne deformira
povijesnu stvarnost uzdizuc

injegov lik. To ne znaci da se slika
koju prenose evandelisti iscrpljuje u
njihovim pricama, jer, kako piSe sveti
Ivan, postoji joS mnogo toga Sto nije
zabiljezeno u evandeljima (Iv
20,30-31; 21,25). Ali, uglavnom, zato
nadilazi sve ljudske pokuSaje
potpunog razumijevanja.

Slika o Kristu prema evandeljima

Iako je nepotpuna, slika o Kristu koju
evandelja prenose nije samo ona
koju nam je Bog Zelio otkriti, vec je
temelj svih drugih slika o Kristu koje
su se predlagale i razvijale kroz
crkvenu povijest, osobito po njezinim
svecima. Sve te slike temelje se na



slikama o Isusu koje nalazimo u
evandeljima.

Sveti Matej prikazuje Isusa sa svom
svojom velicanstvenoScu, buduci da
je Sin Bozji (usp. 1,20; 27,54). On je
takoder obecani Mesija. U njemu se
ispunjavaju najave starozavjetnih
proroka, kao kad se kaZe da se
»ispunilo Sto je Bog rekao preko
proroka” ili s drugim sli¢nim
izrazima (1,22-23; 2,5-6.15.17). -18.23;
3.3-4; itd.). Ali on je ujedno i Mesija
kojega vlasti Izraela ne prihvacaju i
odbacuju. Zato navijeSta da ¢ce Bog
oblikovati novi narod ,,koji ¢e
donositi plod” (21,43). Taj novi narod
je Crkva. U njoj je Isus Ucitelj, ali
prije svega Emanuel - Bog s nama -
jos od prije njegova zaceca (1,23), koji
Ce biti prisutan medu svojim
narodom do kraja vremena (18,20;
28,20). ). On je, konacno, Sluga
Gospodnji kojeg je navijestio Izaija,
koji svojim rijeima i svojim



Cudesima ostvaruje Bozji naum
spasenja za ljude (8,16-17; 12,15-21).

Za svetog Marka, jer drukcije i ne bi
moglo biti, Isus je i Mesija najavljen u
Starom zavjetu, ali, osim tekstovima
koji se u njemu ispunjavaju,
prikazuje se kako vrsi djela obecanog
Mesije. No, kako bi izbjegao
tumacenja politiCke naravi, Isus trazi
Sutnju od onih kojima je uc¢inio dobro
po tim djelima, tako da se njegova
spasiteljska misija ne shvati u
vremenskom smislu, nego u svjetlu
kriza (1,44; 5,43; 7,36; 8,26). 1z tog
razloga evandelist upucuje da je Isus
najvise volio da ga se zove Sinom
Covje¢jim (2,10.28; 8,31.38; itd.), jer
naslov je to koji evocira viziju knjige
Daniela koja najavljuje da ¢e nebesko
bice, ,,poput sina CovjeCjeg”, doci
odozgor i primit ¢e vlast nad svim
narodima (Dn 7,13-14) i pokazuje
transcendentni karakter Mesije.
Nadalje, sveti Marko naglaSava da je
Isus ,,Sin Bozji”. Tako ga se naziva od



samog pocetka price (1,1), Otac ga
objavljuje u krstenjuiu
preobrazenju (1,11; 9,7), a satnik ga
priznaje pod krizem (15,39).

Sveti Luka istiCe da je Isus prorok par
excellence (1,76; 4,24; 7,16.26; 13,33;
24,19). Nitko kao on ne moZe govoriti
u ime Boga. Nadalje, poput proroka
Starog zavjeta koji su bili potaknuti
BoZjim duhom, Isus je bio pomazan
Duhom u krstenju (3,22), voden od
njega u pustinju da bude iskusavan
(4,1) i potaknut da ode u Galileju
kako bi zapoceo svoju misiju
(4,14.18). Za trecCeg evandelista Isus je
i Spasitelj, jer Ce spasiti ljude od
njihovih grijeha. U njemu se
ispunjavaju obecanja spasenja koja je
Bog dao patrijarsima i prorocima
Izraela (1,47.69.71.77; 2,11.30; 3,6;
itd.), koja se ocituju u njegovim
spasiteljskim djelima, osobito u
djelima milosrda prema slabima i
grjesnicima (7,50; 8,48.50; 18,42;
19,9-10). Isto tako, Isus je Gospodin.



Ta se titula koristila za oznacavanje
Boga medu Zidovima kako bi se
izbjeglo izgovaranje njegovog svetog
imena. Ujedno se taj naziv koristio
kada se nekoj osobi obracalo s
postovanjem. Sveti Luka obilato
koristi ovu titulu kada govori o Isusu,
ukazujucdi tako na njegovo boZansku
narav od rodenja do potpunog
oCitovanja u uskrsnucu (2,11; 5,8.12;
7,6 itd.).

Isus je prema svetom Ivanu, opet,
obecani Mesija Izraela i takoder
Prorok (4,19; 6,14) i Ucitelj (Rabbi)
koji poucava (1,38.49; 3,2; itd.; 6,3.69;
7,14.28; 8,20). Ali u Cetvrtom
evandelju ovo otkrivenje dobiva vecu
teoloSku dubinu. Kao i u drugim
evandeljima, Isus je Sin BoZji, ali
sveti Ivan naglasava da je on ,,Sin”,
Jedinorodenac (1,14.18), jedini
istinski Sin, kojemu je Bog Otac na
drugaciji nacin negoli je to drugim
ljudima (20,17). Zapravo, jedno je s
Njim (10:30; 5:19-21.23.26; 14:11).



Nadalje, kao Sin BoZji, Isus je i ranije
postojao (1,30; 8,58). Postao je tijelo 1
nastanio se medu ljudima (1,1-14). To
je vjeCna Oceva Rijec, Logos, koji je
stvorio i odrzava svijet (1,1-3), i
poslan je kao konacna i odlucujuca
Rije¢ BoZja CovjeCanstvu da otkrije
ljudima tko je Bog (17, 25). On je onaj
u kojemu se ostvaruju neke osobine
koje su se Bogu pripisivale u Starom
zavjetu: Isus je Kruh zivota (6,35.51),
Svjetlo svijeta (8,12), Vrata (ovcama)
(10, 7,9), Dobri pastir (10,11,14),
Uskrsnude i Zivot (11,25), Put, istina i
Zivot (14,6), Trs (15,1,5). On je, dakle,
onaj koji moZe koristiti izraz ,Ja
jesam” u apsolutnom smislu, bez
predikata (8,28.58; 18,5), da ukaZe na
svoju boZansku narav. Ali on je
takoder ,,Sin Covje¢ji”, pravi ¢ovjek,
koji je siSao s neba da umre (1,51;
3,13; 6,62), Jaganjac BoZji koji uzima
grijehe svijeta umiruéi na krizu (1,
29.36; usp. 19,14).



U svakom slucaju, evandelja nisu
knjige koje prikazuju Isusa kao lik iz
proslosti. Oni su aktualna rije¢, u
kojoj je Isus uvijek Ziv. Iz tog je
razloga sveti Josemaria mogao
savjetovati: »Zivi zajedno s Kristom.
Trebas$ biti u Evandelju poput jednog
od likova koji Zivi s Petrom, Ivanom,
Andrijom...jer Krist i sada Zivi: ,Jesus
Christus, heri et hodie, ipse et in
saecula!” - Isus Krist Zivi!, danas kao
jucer: On je isti u vijeke

vijekova.« (Kovacnica, 8)

Juan Chapa

Temeljna bibliografija

— II. vatikanski sabor , Dei Verbum,
br. 18-19

—Katekizam Katolicke Crkve, br.
124-127.



Preporucena literatura

—Bogoslovni fakultet SveuciliSta u
Navarri, ,,Introduccion a los Santos
Evangelios” i ,Introducciones” za
svako evadelje, u Sagrada Biblia.
Nuevo Testamento, Pamplona: Eunsa,
2008, 35-45; 58-66; 239-248; 363-374;
557-567. (Postoji prijevod na
engleski).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-11-evandeosko-
svjedocanstvo/ (20.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-11-evandeosko-svjedocanstvo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-11-evandeosko-svjedocanstvo/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-11-evandeosko-svjedocanstvo/

	Tema 11: Evanđeosko svjedočanstvo

