
opusdei.org

Tema 10: Grijeh i
Božje milosrđe

Gubitak osjećaja za grijeh
doveo je do gubitka potrebe za
spasenjem, a odatle i do
zaborava Boga kroz
ravnodušnost. Međutim,
Kristov trijumf je izraz njegova
milosrđa prema čovjeku,
pokazatelj da je »ljubav jača od
grijeha«. Milosrđe je temeljni
zakon koji prebiva u srcu
svakog čovjeka kad pogleda
brata kojeg susreće na putu
života.



10.12.2023.

Članak poslušajte ovdje.

Otajstvo milosrđa 

Uz velika dostignuća naše civilizacije,
panorama suvremenog svijeta nosi i
sjene i kolebanja koja nisu uvijek
površna. Zato što su »neravnoteže
koje suvremeni svijet trpi povezane s
onom drugom temeljnom
neravnotežom koja ima svoje
korijene u ljudskom srcu«[1].

Ljudska osoba kao stvorenje suočava
se s višestrukim ograničenjima. Kad
ne možemo pronaći objašnjenje za
zlo, patnju i nepravdu, mnogi se ne
odluče za molitvu pred milosrdnim
Bogom, nego se u njima rađa neka
vrsta optužujućeg stava proizašlog iz
ogorčenja. Iskustva zla i patnje tako
postaju opravdani razlozi da se

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-10-grijeh-i-bozje-milosrde?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


udaljimo od Boga, dovodeći u pitanje
njegovu milosrdnu dobrotu. Neki čak
počnu doživljavati patnju kao
božansku kaznu koja pada na
grešnika, dodatno iskrivljujući Božje
milosrđe.

Tako se zatvara začarani krug. Prema
riječima svetog Ivana Pavla II.,
»središte drame koju proživljava
suvremeni čovjek je pomračenje
smisla Boga i čovjeka«[2]. Čini se da
Bog nije relevantan, a nije relevantan
jer ne može riješiti naše probleme. S
jedne strane, nije nam jasno da nam
je potrebno spasenje, ali sigurno se
spasenje koje nudi Crkva Isusa Krista
ne čini relevantnim.

Konačna posljedica ove Božje
pomrčine bila bi društveno
odbacivanje potrebe da pribjegnemo
Božjem oprostu i milosrđu. Tako je
gubitak osjećaja za grijeh doveo do
gubitka potrebe za spasenjem, a



odatle i do zaborava Boga kroz
ravnodušnost.

Zbog toga, što više ljudska savjest,
podliježući sekularizaciji, gubi
značenje riječi milosrđe, to više
Crkva osjeća imperativno pravo i
dužnost propovijedati Boga milosrđa.
Otajstvo kršćanske vjere kao da
nalazi svoju sintezu u ovoj riječi.
Evangelizatorsko poslanje je glasna
najava da se u raspetom, mrtvom i
uskrslom Kristu postiže puno i
autentično oslobođenje od zla,
grijeha i smrti[3].

Isus Krist je lice Očeva milosrđa.
»Kao da je Krist želio otkriti da je
granica nametnuta zlu, čiji je uzrok i
žrtva po pretpostavci čovjek, u
konačnici Božje milosrđe«[4].

Kristov trijumf izraz je njegova
milosrđa prema čovjeku, izraz da je
»ljubav jača od grijeha«, »jača od
smrti i svakog zla«[5]. Svijet će postići
mir nad ratom i nasiljem kada



zazove milosrđe: »Isuse, uzdam se u
tebe«[6].

Nije lako odgovoriti na dokaze zla u
svijetu. Možda zato što zlo nije
problem, već misterij. Misterij u koji
smo i mi osobno uključeni. Misterij
koji se ne rješava teorijski, već
životnim ili egzistencijalnim
stavovima.

Uvijek trebamo razmatrati otajstvo
milosrđa: odnos između patnje,
nepravde, grijeha, ljudi i Boga. Jer,
kako potvrđuje papa Franjo[7],
milosrđe je temeljni zakon koji
prebiva u srcu svake osobe kad
pogleda brata kojeg susreće na putu
života. Milosrđe je riječ koja otkriva
otajstvo Presvetog Trojstva. Milosrđe
je posljednji i najviši čin s kojim nam
Bog dolazi ususret. I, dakle, milosrđe
je put koji spaja Boga i čovjeka.

U životu Crkve milosrđe je trajna
stvarnost. Ali postoje trenuci kada



smo pozvani intenzivnije usmjeriti
svoj pogled na milosrđe.

Grijeh se razumije iz milosrđa

»Bog je beskrajno dobar i sva su
njegova djela dobra. Ipak nitko ne
izmiče iskustvu patnje, zala u prirodi
– koja se čine kao vezana s
ograničenjima koja su vlastita
stvorenjima – a napose ne izmiče
problemu moralnog zla« (Katekizam,
br. 385). »Grijeh je prisutan u
čovjekovoj povijesti: bilo bi uzaludno
pokušavati za to ne znati ili toj
tamnoj stvarnosti davati druga
imena.« (Katekizam, br. 386). Ali
odakle dolazi zlo, osobito grijeh?

Da bismo odgovorili na ovo pitanje,
moramo pogledati otajstvo Boga, jer
grijeh se može razumjeti samo od
Boga milosrđa Isusa Krista. »Jer se
»otajstvo bezakonja« (2 Sol 2, 7)
rasvjetljuje samo svjetlom otajstva
pobožnosti. Objava božanske ljubavi
u Kristu očitovala je ujedno veličinu



zla i preobilje milosti. Razmotrit
ćemo dakle pitanje podrijetla zla
držeći uperen pogled naše vjere u
onoga koji je jedini pobjednik
zla.« (Katekizam, br. 385). Kao što
Pascal potvrđuje u svojim Mislima,
poznavanje Boga bez znanja o
potrebi našeg otkupljenja je varljivo,
kao što je varljivo prepoznati svoju
bijedu bez poznavanja Otkupitelja[8].

Polazeći od te duboke veze između
čovjeka i Boga, možemo shvatiti da je
grijeh zlouporaba slobode koju Bog
daje stvorenim osobama da mogu
ljubiti njega i jedni druge (usp. 
Katekizam, br. 386).

Kako bismo razjasnili stvarnost
grijeha, svjetlo božanske Objave
posebno nam govori o grijehu
iskona. Ali polazište za njegovo
razumijevanje je poruka božanskog
milosrđa koju je objavio Isus.

Istočni grijeh: bitna istina vjere 



»Nauk o istočnom grijehu, da tako
kažemo, jest »naličje« Radosne vijesti
da je Isus spasitelj svih ljudi, da je
svima potrebno spasenje i da je
spasenje ponuđeno svima Kristovim
dobročinstvom. 

Izvješće o padu (Post 3) upotrebljava
slikovit govor, ali izlaže pradogađaj,
nešto što se dogodilo u početku
ljudske povijesti. Objava nam daje
sigurnost vjere da je cijela ljudska
povijest označena istočnim grijehom
što su ga slobodno počinili naši
praroditelji.« (Katekizam, br.
389-390). 

»Iza neposlušnog izbora naših
praroditelja nalazi se zavodnički glas
koji se protivi Bogu, a koji ih iz
zavisti strovaljuje u smrt. Pismo i
crkvena Predaja vide u tom biću
palog anđela, zvanog Sotona ili
đavao. Crkva uči da je on bio najprije
dobar anđeo, stvoren od
Boga« (Katekizam, br. 391). 



»Čovjek napastovan od đavla pustio
je da mu u srcu zamre povjerenje
prema Stvoritelju i, zlorabeći
slobodu, nije poslušao Božju
zapovijed. U tom je bio prvi čovjekov
grijeh. Svaki grijeh nakon toga bit će
neposluh prema Bogu i manjak
povjerenja u njegovu
dobrotu« (Katekizam, br. 397). 

»Pismo pokazuje tragične posljedice
toga prvog neposluha. Adam i Eva
smjesta gube milost izvorne svetosti.
Plaše se tog Boga o kojemu su stvorili
krivu sliku, to jest kao Boga
ljubomorna na svoje
povlastice« (Katekizam, br. 399). 

Kao posljedica toga, »je razoren sklad
koji je, zahvaljujući izvornoj svetosti,
u njima vladao; slomljeno je
gospodstvo duhovnih moći duše nad
tijelom, povezanost muškarca i žene
podvrgnuta je napetostima, odnosi će
im biti u znaku požude i
gospodarenja« (Katekizam, br. 400).



Harmonija sa stvaranjem također je
prekinuta; »Sklad sa stvorenjem
narušen je: vidljivo stvorenje postalo
je čovjeku strano i neprijateljsko.
Zbog čovjeka stvorenje je podvrgnuto
robovanju ispraznosti. I na kraju,
ostvarit će se posljedica izričito
najavljena za slučaj neposluha:
čovjek će se vratiti u prah iz kojeg je
uzet. Smrt ulazi u povijest
čovječanstva« (Katekizam, br. 400).

»Nakon prvog grijeha, prava
»provala« grijeha preplavljuje svijet:
Kajinovo bratoubojstvo nad Abelom,
opća pokvarenost kao posljedica
grijeha; isto tako u Izraelovoj
povijesti grijeh se očituje često,
posebno kao nevjernost Bogu Saveza
i kao prestupak Mojsijeva Zakona; i
nakon Kristova otkupljenja, među
kršćanima, grijeh se očituje na
mnogo načina« (Katekizam, br. 401). 

Posljedice istočnog grijeha za
čovječanstvo 



Samo ljudsko postojanje iznosi na
vidjelo postojanje grijeha u našim
životima, zajedno sa činjenicom da
grijeh nije posljedica toga što smo po
prirodi loši, već proizlazi iz
slobodnog opredjeljenja za zlo.
Moralno zlo ne pripada, dakle,
ljudskoj prirodi, ne proizlazi iz
društvene naravi čovjeka ili iz
njegove karakteristike kao
materijalnog bića, niti od Boga ili
nepromjenjive sudbine. Kršćanski
realizam poziva čovjeka da prihvati
vlastitu odgovornost: on može činiti
zlo jer je slobodan, a za to nije
odgovoran nitko drugi nego on sam
(usp. Katekizam, 387).

»Ono čemu nas božansko Otkrivenje
uči podudara se sa samim iskustvom.
Jer čovjek, ispitujući svoje srce,
otkriva da je također sklon zlu i
uronjen u mnoga zla koja ne mogu
doći od njegova Stvoritelja, koji je
dobar. Ne želeći često prihvatiti Boga
kao svoj početak, on narušava



poredak koji se temelji na njegovom
konačnom cilju i, u isto vrijeme, svoj
odnos prema samom sebi, drugim
ljudima i svemu stvorenom« (GS
13,1).

Kroz povijest je Crkva formulirala
dogmu o istočnom grijehu nasuprot
pretjeranom optimizmu i
egzistencijalnom pesimizmu (usp. 
Katekizam, 406). Za razliku od
Pelagio-a, koji je tvrdio da čovjek
može činiti dobro svojim vlastitim
snagama, te da je milost samo
vanjska pomoć, čime se umanjuje i
značaj Adamova grijeha i Kristovo
otkupljenje — svodeći ih na puko zlo
ili dobar primjer — Sabor u Kartagi
(418.), slijedeći svetog Augustina,
naučavao je apsolutnu prednost
milosti, budući da je čovjek nakon
grijeha oštećen (usp. DH 223.227;
usp. također Drugi sabor u Orangeu,
529. godine: DH 371-372). Nasuprot
Lutheru, koji je tvrdio da je čovjek
nakon grijeha bitno pokvaren u



svojoj naravi, da je njegova sloboda
poništena i da je u svemu što čini
grijeh, Tridentski koncil (1546.)
potvrdio je ontološku relevantnost
krštenja, koje briše izvorni grijeh;
iako njegovi posljedice ostaju - među
njima, požuda, koja se ne bi trebala
poistovjećivati, kao što je Luther
učinio, sa samim grijehom -, čovjek je
slobodan u svojim djelima i može
činiti dobra djela podržana milošću
(usp. DH 1511-1515). 

U osnovi luteranskog stava, a također
i nekih novijih tumačenja iz Post 3, u
pitanju je primjereno razumijevanje
odnosa između: 1) prirode i povijesti,
2) psihološko-egzistencijalnog plana i
ontološkog plana, 3) pojedinačnog. i
kolektivnog. 

1) Iako postoje neki elementi mitske
prirode u Postanku (shvaćajući
koncept "mita" u njegovom najboljem
smislu, to jest, kao riječ-
pripovijedanje koje stvara i stoga je u



temelju kasnije povijesti), bilo bi
pogrešno protumačiti izvještaj o
padu kao simbolično objašnjenje
izvornog grešnog ljudskog stanja.
Ovo tumačenje pretvara povijesnu
činjenicu u prirodu, mitologizirajući
je i čineći je neizbježnom:
paradoksalno, osjećaj krivnje koji
dovodi do prepoznavanja sebe kao
"prirodnog" grešnika doveo bi do
ublažavanja ili uklanjanja osobne
odgovornosti za grijeh, budući da
čovjek nije mogao izbjeći ono čemu
spontano teži. Ispravna je stvar,
prije, potvrditi da grešno stanje
pripada čovjekovoj povijesti, a ne
njegovoj izvornoj naravi.

2) Budući da neki tragovi grijeha
ostaju nakon krštenja, kršćanin može
snažno iskusiti sklonost prema zlu,
osjećajući se duboko grešnim, kao što
se događa u životima svetaca.
Međutim, ova egzistencijalna
perspektiva nije jedina, niti
najosnovnija, jer je krštenje doista



izbrisalo istočni grijeh i učinilo nas
djecom Božjom (usp. Katekizam 405).
Ontološki je kršćanin u milosti
upravo pred Bogom. Luther je
radikalizirao egzistencijalnu
perspektivu, shvaćajući iz nje
cjelokupnu stvarnost koja je na taj
način ontološki obilježena grijehom.

3) Treća točka vodi do pitanja
prijenosa istočnog grijeha, »tajne
koju ne možemo do kraja
razumjeti« (Katekizam, 404). Biblija
uči da su naši prvi roditelji prenijeli
grijeh na cijelo čovječanstvo.
Sljedeća poglavlja Postanka (usp.
Post 4-11; usp. Katekizam, 401)
pripovijedaju progresivnu
pokvarenost ljudske rase
uspostavljajući paralelu između
Adama i Krista. Sveti Pavao tvrdi:
»Kao što su neposluhom jednog
čovjeka svi postali grešnici, tako će i
poslušnošću jednog [Krista] svi
postati pravedni« (Rim 5,19). Ovaj
paralelizam pomaže ispravnom



razumijevanju tumačenja: kao što je
Krist samo jedan i ujedno glava
Crkve, tako je Adam samo jedan i
ujedno glava čovječanstva[9]. »Tim
„jedinstvom ljudskoga roda” svi su
ljudi zahvaćeni Adamovim grijehom,
kao što su svi zahvaćeni Kristovom
pravednošću« (Katekizam, 404)«.

Crkva na analogan način shvaća
istočni grijeh praroditelja i grijeh koji
je naslijedilo čovječanstvo. »Adam i
Eva čine osobni grijeh, ali taj grijeh
[...] će se svemu čovječanstvu
prenositi razmnožavanjem, to jest
prenošenjem ljudske naravi lišene
izvorne svetosti i pravednosti. Zato
se istočni grijeh naziva „grijehom” na
analogan način, to je grijeh
„naslijeđen” a ne „počinjen”, to je
stanje a ne čin« (Katekizam, 404).
Dakle, »iako je svakome vlastit,
istočni grijeh nema ni u kojem
Adamovu potomku biljeg osobne
krivnje« (Katekizam, 405)[10].



Nekim ljudima je teško prihvatiti
ideju naslijeđenog[11] grijeha,
pogotovo ako imaju individualističku
viziju osobe i slobode. Što sam ja
imao s Adamovim grijehom? Zašto ja
moram platiti posljedice grijeha
drugih? Ova pitanja odražavaju
odsutnost osjećaja stvarne
solidarnosti koja postoji između svih
ljudi stvorenih od Boga.
Paradoksalno, ova se odsutnost može
shvatiti kao očitovanje grijeha koji se
prenosi na svakoga. Drugim riječima,
istočni grijeh zamagljuje
razumijevanje onog dubokog
bratstva ljudskog roda koje
omogućuje njegovo prenošenje. 

Ali zašto Bog nije spriječio da prvi
čovjek sagriješi? Sveti Lav Veliki
odgovara: »Neizreciva Kristova
milost darovala nam je bolja dobra
od onih koja nam je demonska zavist
otela.«310 A sveti Toma Akvinski:
»Ništa se ne protivi činjenici da je
ljudska narav bila određena za



uzvišeniju svrhu nakon grijeha. Bog
doista pripušta zla da iz njih izvuče
veće dobro. Odatle riječ svetoga
Pavla: ‘Gdje se umnožio grijeh,
nadmoćno izobilova milost’ (Rim 5,
20). Odatle se i pjeva u Hvalospjevu
uskrsnoj svijeći: ‘O sretne li krivice,
koja je zavrijedila takvog i tolikog
Otkupitelja’«(Katekizam, 412). 

Život kao borba

Ovaj pogled na grijeh iz Kristova
Otkupljenja daje lucidan realizam o
situaciji čovjeka i njegova rada u
svijetu. Kršćanin mora biti svjestan
kako veličine djeteta Božjega tako i
veličine grešnika. Ovaj realizam:

a) Sprječava i naivni optimizam i
beznadni pesimizam i »pruža jasan
razlikovni pogled na čovjekovo
stanje i djelovanje u svijetu [...]. Ne
znati da čovjek ima ranjenu i zlu
sklonu narav uzrokuje teške zablude
na području odgoja, politike,



društvenog djelovanja i
morala« (Katekizam, 407). 

b) Daje spokojno pouzdanje u Boga,
Stvoritelja i milosrdnog Oca, koji ne
napušta svoje stvorenje, uvijek
oprašta i vodi sve na dobro, čak i
usred nevolje. »Ponavljaj: „Omnia in
bonum!”, sve što se događa, „sve što
mi se događa”, za moje je dobro…
Prema tome, ovo je ispravan
zaključak: prihvati kao dragu
stvarnost to što ti se čini tako
mukotrpno«[12]. 

c) Pobuđuje stav duboke poniznosti,
koji nas navodi da bez iznenađenja
priznamo vlastite grijehe i da
tugujemo za njima jer su uvreda
protiv Boga, a ne toliko zbog onoga
što pretpostavljaju da je osobni
nedostatak.

d) Pomaže razlikovati ono što je
svojstveno ljudskoj naravi kao takvoj
od onoga što je posljedica rane
grijeha u ljudskoj naravi. Nakon



grijeha, nije dobro sve što se
doživljava kao spontano. Ljudski
život stoga ima karakter borbe:
potrebno je boriti se da bismo se
ponašali ljudski i kršćanski (usp.
Katekizam, 409). »Kršćanska predaja
uvijek je govorila o kršćanima kao o 
milites Christi, kao i Kristovima
borcima, koji drugima donose
unutarnji mir dok se sami
neprestano bore protiv vlastitih zlih
sklonosti«[13]. Kršćanin koji nastoji
izbjeći grijeh ne gubi ništa od onoga
što život čini dobrim i lijepim.
Nasuprot ideji da je nužno da čovjek
čini zlo kako bi iskusio svoju
autonomnu slobodu, jer bi život bez
grijeha u osnovi bio dosadan, izdiže
se lik Marije, bezgrešno začete,
pokazujući da je život potpuno
predan Bogu , daleko od svake
dosade, postaje avantura puna
svjetla i beskrajnih iznenađenja[14].

Božja nježnost: grijeh, spasenje,
milosrđe



U odnosu na stvarnost grijeha, Božje
milosrđe je impozantno. Isus Krist je
lice tog milosrđa, što možemo vidjeti
u njegovom stavu prema grješnicima
(»Nisam došao zvati pravednike,
nego grešnike«) kao što su Zakej,
paralitičar, žena preljubnica, žena
Samarijanka, Marija Magdalena,
dobri lopov, Pedro i brojne druge
osobe. 

Na posebno relevantan način
prikazano je u prispodobama
milosrđa poput one o izgubljenom
sinu, koja u stvarnosti u potpunosti
ispunjava cjelokupni starozavjetni
nauk o Bogu koji je »milosrdan i
milostiv, spor na srdžbu, bogat
ljubavlju i vjernošću« (Izlazak 34, 6).
To je ono o čemu uvijek iznova
govore psalmi: Gospodin je
»milosrdan i blag, spor na srdžbu –
sama ljubav i vjernost« (Ps 86, 15);
»milosrdan i milostiv, spor na
srdžbu, bogat ljubavlju i
vjernošću« (Ps 103, 8); »Dobrostiv je



Jahve i pravedan, pun sućuti je Bog
naš« (Ps 116, 5); »Milostiv je Jahve i
milosrdan, spor na srdžbu, bogat
dobrotom« (Ps 145, 8).

U muci Isusovoj sva prljavština
svijeta dolazi u dodir s neizmjerno
čistim, sa Sinom Božjim[15]. Ako je
uobičajeno da ono što je nečisto
kontaminira i kontaminira
kontaktom ono što je čisto, ovdje
imamo suprotno: ondje gdje svijet, sa
svom svojom nepravdom i sa svojim
okrutnostima koje ga kontaminiraju,
dolazi u dodir s neizmjerno Čistim, u
ovom kontaktu, prljavština svijeta se
stvarno apsorbira, poništava i
transformira beskrajnom ljubavlju. 

Stvarnost zla, nepravde koja kvari
svijet i ujedno prlja sliku o Bogu,
stvarnost je koja postoji i to zbog nas.
Ne može se jednostavno ignorirati,
mora se eliminirati. Nije da okrutni
Bog zahtijeva nešto beskonačno.
Upravo je suprotno: sam Bog sebe



postavlja kao mjesto pomirenja i u
svome Sinu preuzima patnju na sebe.
Sam Bog uvodi u svijet kao dar svoju
beskrajnu čistoću. Sam Bog »ispija
čašu« svega strašnog i tako ponovo
uspostavlja pravdu po veličini svoje
ljubavi koja kroz patnju preobražava
tamu.

Isus u muci svom snagom vapi Ocu.
Na neki način, »Sve nevolje
čovječanstva svih vremena,
podjarmljena grijehom i smrću, sve
molitve i zagovori u povijesti
spasenja, obuhvaćeni su tim vapajem
utjelovljene Riječi. Otac ih, sada,
prima te iznad svih očekivanja
uslišava uskrisujući svoga Sina«[16].
Ova patnja sažima bijedu, grijeh i
smrt ljudi, svo zlo povijesti. I
pobjeđuje ga, otkupljuje, spašava. 

Križ je posljednja riječ Kristove
ljubavi prema nama. Ali to nije
posljednja riječ Boga saveza. Ova
posljednja riječ bit će izgovorena u



nedjelju u zoru: »Uskrsnuo je«[17]. Bog
uskrisuje svoga Sina Isusa Krista i u
Kristu nam daje kršćanski život
zauvijek.

Pablo Martí del Moral

Bibliografija

—Katekizam Katoličke Crkve, br.
374-421

— Sveti Ivan Pavao II., Creo en Dios
Padre. Catequesis sobre el Credo (I),
Riječ, Madrid 1996., 219 ss.

—Franjo,Misericordiae Vultus, 11.IV.
2015.

[1] Drugi vatikanski sabor, Gaudium et
spes, br. 10.



[2] Sveti Ivan Pavao II., Evangelium
vitae, br. 21.

[3] Usp. sveti Ivan Pavao II., 
Redemptoris missio, br. 44.

[4] Sveti Ivan Pavao II., Memoria e
identidad, La esfera de los libros,
Madrid 2005, str. 73.

[5] Ti se izrazi pojavljuju više puta u
Sveti Ivan Pavao II., Dives in
Misericordia.

[6] Sveta Faustina, Dnevnik Milosrđe
Božje u mojoj duši, br. 47, 309, 327,
949.

[7] Usp. Franjo, Misericordiae Vultus,
br. 2.

[8] B. Pascal, Misli, br. 556 (iz.
Brunschvicg) i br. 449 (iz. Lafuma).

[9] To je glavni razlog zašto je Crkva
izvještaj o padu uvijek čitala iz
perspektive monogenizma
(podrijetla ljudskog roda iz jednog



para). Činilo se da je suprotna
hipoteza, poligenizam, nekoliko
godina prevladavala kao znanstvena
(pa čak i egzegetska) činjenica, no
danas se na znanstvenoj razini
biološko podrijetlo jednog para
(monofiletizam) smatra
vjerojatnijim. S gledišta vjere,
poligenizam je problematičan, jer
nije jasno kako se može uskladiti s
Otkrivenjem o istočnom grijehu (usp.
Pio XII., Humani Generis, DH 3897),
iako je to pitanje o kojem je još uvijek
vrijedno istraživanja i razmišljanja.

[10] U tom smislu, tradicionalno se
pravi razlika između pada prvih ljudi
(osobni grijeh koji su počinili naši
praroditelji) i prvotnog stanja grijeha
(stanje grijeha u kojem se rađaju
njihovi potomci).

[11] Usp. Sveti Ivan Pavao II., Opća
audijencija, 24. IX. 1986., br. 1.

[12] Sveti Josemaría, Brazda, 127; usp. 
Rim 8,28.



[13] Sveti Josemaría, Susret s Kristom,
74.

[14] Usp. Benedikt XVI., Homilija, 8.
XII. 2005.

[15] Ovaj komentar o Kristovoj čistoći i
prljavštini grijeha nalazi se u
Benedikt XVI., Isus iz Nazareta, sv. 2,
Susret, Madrid 2011., str. 269-270.

[16] Katekizam Katoličke Crkve, br.
2606.

[17] Usp. Sveti Ivan Pavao II., Dives in
Misericordia, br. 7.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hr-hr/article/tema-10-grijeh-i-bozje-
milosrde/ (21.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-10-grijeh-i-bozje-milosrde/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-10-grijeh-i-bozje-milosrde/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-10-grijeh-i-bozje-milosrde/

	Tema 10: Grijeh i Božje milosrđe

