opusdei.org

Tema 10: Grijeh 1
BozZje milosrde

Gubitak osjecaja za grijeh
doveo je do gubitka potrebe za
spasenjem, a odatle i do
zaborava Boga kroz
ravnodusnost. Medutim,
Kristov trijumf je izraz njegova
milosrda prema covjeku,
pokazatelj da je »ljubav jaca od
grijeha«. Milosrde je temeljni
zakon koji prebiva u srcu
svakog Covjeka kad pogleda
brata kojeg susrece na putu
Zivota.



10.12.2023.

Clanak poslusajte ovdje.
Otajstvo milosrda

Uz velika dostignuca nase civilizacije,
panorama suvremenog svijeta nosi i
sjene i kolebanja koja nisu uvijek
povrsna. Zato Sto su »neravnoteze
koje suvremeni svijet trpi povezane s
onom drugom temeljnom
neravnotezom koja ima svoje
korijene u ljudskom srcu«™.

Ljudska osoba kao stvorenje suocCava
se s viSestrukim ogranicenjima. Kad
ne mozemo pronaci objasnjenje za
zlo, patnju i nepravdu, mnogi se ne
odluce za molitvu pred milosrdnim
Bogom, nego se u njima rada neka
vrsta optuzujuceg stava proizaslog iz
ogorcenja. Iskustva zla i patnje tako
postaju opravdani razlozi da se


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-10-grijeh-i-bozje-milosrde?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

udaljimo od Boga, dovodedi u pitanje
njegovu milosrdnu dobrotu. Neki ¢ak
pocnu dozivljavati patnju kao
bozansku kaznu koja pada na
gres$nika, dodatno iskrivljujuci Bozje
milosrde.

Tako se zatvara zacCarani krug. Prema
rije¢ima svetog Ivana Pavla II.,
»srediSte drame koju prozivljava
suvremeni Covjek je pomracenje
smisla Boga i ¢ovjeka«™. Cini se da
Bog nije relevantan, a nije relevantan
jer ne moze rijesiti nase probleme. S
jedne strane, nije nam jasno da nam
je potrebno spasenje, ali sigurno se
spasenje koje nudi Crkva Isusa Krista
ne Cini relevantnim.

Konacna posljedica ove BoZje
pomrcine bila bi drustveno
odbacivanje potrebe da pribjegnemo
BoZjem oprostu i milosrdu. Tako je
gubitak osjecaja za grijeh doveo do
gubitka potrebe za spasenjem, a



odatle i do zaborava Boga kroz
ravnodusnost.

Zbog toga, Sto vise ljudska savjest,
podlijeZuci sekularizaciji, gubi
znacenje rijeCi milosrde, to viSe
Crkva osjeca imperativno pravo i
duZznost propovijedati Boga milosrda.
Otajstvo krSc¢anske vjere kao da
nalazi svoju sintezu u ovoj rijeci.
Evangelizatorsko poslanje je glasna
najava da se u raspetom, mrtvom i
uskrslom Kristu postiZe puno i
autenti¢no oslobodenje od zla,
grijeha i smrti®.

Isus Krist je lice OCeva milosrda.
»Kao da je Krist Zelio otkriti da je
granica nametnuta zlu, Ciji je uzrok i
Zrtva po pretpostavci ¢ovjek, u

konacnici BoZje milosrde«™.

Kristov trijumf izraz je njegova
milosrda prema cCovjeku, izraz da je
»ljubav jaca od grijeha«, »jaCa od
smrti i svakog zla«™. Svijet ¢e posti¢i
mir nad ratom i nasiljem kada



zazove milosrde: »Isuse, uzdam se u
[6]

tebe«™.

Nije lako odgovoriti na dokaze zla u
svijetu. Mozda zato Sto zlo nije
problem, ve¢ misterij. Misterij u koji
smo i mi osobno ukljuceni. Misterij
koji se ne rjeSava teorijski, vec
Zivotnim ili egzistencijalnim
stavovima.

Uvijek trebamo razmatrati otajstvo
milosrda: odnos izmedu patnje,
nepravde, grijeha, ljudi i Boga. Jer,
kako potvrduje papa Franjo,
milosrde je temeljni zakon koji
prebiva u srcu svake osobe kad
pogleda brata kojeg susrece na putu
Zivota. Milosrde je rijeC koja otkriva
otajstvo Presvetog Trojstva. Milosrde
je posljednji i najvisi ¢in s kojim nam
Bog dolazi ususret. I, dakle, milosrde
je put koji spaja Boga i Covjeka.

U zZivotu Crkve milosrde je trajna
stvarnost. Ali postoje trenuci kada



smo pozvani intenzivnije usmjeriti
svoj pogled na milosrde.

Grijeh se razumije iz milosrda

»Bog je beskrajno dobar i sva su
njegova djela dobra. Ipak nitko ne
izmice iskustvu patnje, zala u prirodi
—koja se Cine kao vezana s
ograniCenjima koja su vlastita
stvorenjima — a napose ne izmice
problemu moralnog zla« (Katekizam,
br. 385). »Grijeh je prisutan u
Covjekovoj povijesti: bilo bi uzaludno
pokusavati za to ne znati ili toj
tamnoj stvarnosti davati druga
imena.« (Katekizam, br. 386). Ali
odakle dolazi zlo, osobito grijeh?

Da bismo odgovorili na ovo pitanje,
moramo pogledati otajstvo Boga, jer
grijeh se mozZe razumjeti samo od
Boga milosrda Isusa Krista. »Jer se
»otajstvo bezakonja« (2 Sol 2, 7)
rasvjetljuje samo svjetlom otajstva
poboZznosti. Objava boZanske ljubavi
u Kristu ocitovala je ujedno veli¢inu



zla i preobilje milosti. Razmotrit
cemo dakle pitanje podrijetla zla
drZeci uperen pogled naSe vjere u
onoga koji je jedini pobjednik

zla.« (Katekizam, br. 385). Kao Sto
Pascal potvrduje u svojim Mislima,
poznavanje Boga bez znanja o
potrebi naSeg otkupljenja je varljivo,
kao Sto je varljivo prepoznati svoju
bijedu bez poznavanja Otkupitelja'®’.
Polazedi od te duboke veze izmedu
covjeka i Boga, moZemo shvatiti da je
grijeh zlouporaba slobode koju Bog
daje stvorenim osobama da mogu
ljubiti njega i jedni druge (usp.
Katekizam, br. 386).

Kako bismo razjasnili stvarnost
grijeha, svjetlo boZanske Objave
posebno nam govori o grijehu
iskona. Ali polaziSte za njegovo
razumijevanje je poruka bozanskog
milosrda koju je objavio Isus.

Isto€ni grijeh: bitna istina vjere



»Nauk o istocnom grijehu, da tako
kaZemao, jest »nali¢je« Radosne vijesti
da je Isus spasitelj svih ljudi, da je
svima potrebno spasenje i da je
spasenje ponudeno svima Kristovim
dobrocinstvom.

IzvjeSc¢e o padu (Post 3) upotrebljava
slikovit govor, ali izlaZze pradogadaj,
nesto Sto se dogodilo u pocCetku
ljudske povijesti. Objava nam daje
sigurnost vjere da je cijela ljudska
povijest oznacena isto¢nim grijehom
Sto su ga slobodno pocinili nasi
praroditelji.« (Katekizam, br.
389-390).

»]za neposlusnog izbora nasih
praroditelja nalazi se zavodnicki glas
koji se protivi Bogu, a koji ih iz
zavisti strovaljuje u smrt. Pismo i
crkvena Predaja vide u tom bicu
palog andela, zvanog Sotona ili
davao. Crkva uci da je on bio najprije
dobar andeo, stvoren od

Boga« (Katekizam, br. 391).



»Covjek napastovan od davla pustio
je da mu u srcu zamre povjerenje
prema Stvoritelju i, zlorabeci
slobodu, nije poslusao Bozju
zapovijed. U tom je bio prvi ¢covjekov
grijeh. Svaki grijeh nakon toga bit ce
neposluh prema Bogu i manjak
povjerenja u njegovu

dobrotu« (Katekizam, br. 397).

»Pismo pokazuje tragiCne posljedice
toga prvog neposluha. Adam i Eva
smjesta gube milost izvorne svetosti.
PlaSe se tog Boga o kojemu su stvorili
krivu sliku, to jest kao Boga
ljubomorna na svoje

povlastice« (Katekizam, br. 399).

Kao posljedica toga, »je razoren sklad
koji je, zahvaljujucdi izvornoj svetosti,
u njima vladao; slomljeno je
gospodstvo duhovnih mo¢i duSe nad
tijelom, povezanost muskarca i Zene
podvrgnuta je napetostima, odnosi Ce
im biti u znaku pozude i
gospodarenja« (Katekizam, br. 400).



Harmonija sa stvaranjem takoder je
prekinuta; »Sklad sa stvorenjem
narusen je: vidljivo stvorenje postalo
je Covjeku strano i neprijateljsko.
Zbog Covjeka stvorenje je podvrgnuto
robovanju ispraznosti. I na kraju,
ostvarit Ce se posljedica izricito
najavljena za slucaj neposluha:
Covjek Ce se vratiti u prah iz kojeg je
uzet. Smrt ulazi u povijest
CovjeCanstva« (Katekizam, br. 400).

»Nakon prvog grijeha, prava
»provala« grijeha preplavljuje svijet:
Kajinovo bratoubojstvo nad Abelom,
opca pokvarenost kao posljedica
grijeha; isto tako u Izraelovoj
povijesti grijeh se ocituje Cesto,
posebno kao nevjernost Bogu Saveza
i kao prestupak Mojsijeva Zakona; i
nakon Kristova otkupljenja, medu
kr$canima, grijeh se oCituje na
mnogo nacina« (Katekizam, br. 401).

Posljedice isto¢nog grijeha za
c¢ovjecanstvo



Samo ljudsko postojanje iznosi na
vidjelo postojanje grijeha u nasim
Zivotima, zajedno sa €injenicom da
grijeh nije posljedica toga Sto smo po
prirodi losi, ve¢ proizlazi iz
slobodnog opredjeljenja za zlo.
Moralno zlo ne pripada, dakle,
ljudskoj prirodi, ne proizlazi iz
druStvene naravi Covjeka ili iz
njegove karakteristike kao
materijalnog bica, niti od Boga ili
nepromjenjive sudbine. Kr$canski
realizam poziva ¢ovjeka da prihvati
vlastitu odgovornost: on moZe €initi
zlo jer je slobodan, a za to nije
odgovoran nitko drugi nego on sam
(usp. Katekizam, 387).

»Ono ¢emu nas bozansko Otkrivenje
ucl podudara se sa samim iskustvom.
Jer Covjek, ispitujuci svoje srce,
otkriva da je takoder sklon zlu i
uronjen u mnoga zla koja ne mogu
doci od njegova Stvoritelja, koji je
dobar. Ne Zeleci Cesto prihvatiti Boga
kao svoj pocetak, on naruSava



poredak koji se temelji na njegovom
konac¢nom cilju i, u isto vrijeme, svoj
odnos prema samom sebi, drugim
ljudima i svemu stvorenome« (GS
13,1).

Kroz povijest je Crkva formulirala
dogmu o istoCnom grijehu nasuprot
pretjeranom optimizmu i
egzistencijalnom pesimizmu (usp.
Katekizam, 406). Za razliku od
Pelagio-a, koji je tvrdio da Covjek
moZe Ciniti dobro svojim vlastitim
snagama, te da je milost samo
vanjska pomoc¢, ¢ime se umanjuje i
znacaj Adamova grijeha i Kristovo
otkupljenje — svodeci ih na puko zlo
ili dobar primjer — Sabor u Kartagi
(418.), slijedeci svetog Augustina,
naucavao je apsolutnu prednost
milosti, buduci da je Covjek nakon
grijeha oStecen (usp. DH 223.227;
usp. takoder Drugi sabor u Orangeu,
529. godine: DH 371-372). Nasuprot
Lutheru, koji je tvrdio da je Covjek
nakon grijeha bitno pokvaren u



Svo0joj naravi, da je njegova sloboda
poniStena i da je u svemu Sto ¢ini
grijeh, Tridentski koncil (1546.)
potvrdio je ontoloSku relevantnost
krsStenja, koje briSe izvorni grijeh;
iako njegovi posljedice ostaju - medu
njima, pozuda, koja se ne bi trebala
poistovjecivati, kao Sto je Luther
ucinio, sa samim grijehom -, covjek je
slobodan u svojim djelima i moze
Ciniti dobra djela podrzana miloS¢éu
(usp. DH 1511-1515).

U osnovi luteranskog stava, a takoder
i nekih novijih tumacenja iz Post 3, u
pitanju je primjereno razumijevanje
odnosa izmedu: 1) prirode i povijesti,
2) psiholosko-egzistencijalnog plana i
ontoloskog plana, 3) pojedinacnog. i
kolektivnog.

1) Iako postoje neki elementi mitske
prirode u Postanku (shvacajuci
koncept "mita" u njegovom najboljem
smislu, to jest, kao rijec-
pripovijedanje koje stvara i stoga je u



temelju kasnije povijesti), bilo bi
pogresno protumaciti izvjestaj o
padu kao simboli¢no objasnjenje
izvornog greSnog ljudskog stanja.
Ovo tumacenje pretvara povijesnu
Cinjenicu u prirodu, mitologizirajuci
je 1cCinedi je neizbjeZnom:
paradoksalno, osjecaj krivnje koji
dovodi do prepoznavanja sebe kao
"prirodnog" greSnika doveo bi do
ublazavanja ili uklanjanja osobne
odgovornosti za grijeh, buduci da
covjek nije mogao izbjeci ono ¢cemu
spontano teZi. Ispravna je stvar,
prije, potvrditi da gresno stanje
pripada Covjekovoj povijesti, a ne
njegovoj izvornoj naravi.

2) Bududi da neki tragovi grijeha
ostaju nakon krstenja, krScanin moze
snazno iskusiti sklonost prema zlu,
osjecajuci se duboko greSnim, kao Sto
se dogada u Zivotima svetaca.
Medutim, ova egzistencijalna
perspektiva nije jedina, niti
najosnovnija, jer je krstenje doista



izbrisalo istoCni grijeh i ucinilo nas
djecom Bozjom (usp. Katekizam 405).
Ontoloski je krs¢anin u milosti
upravo pred Bogom. Luther je
radikalizirao egzistencijalnu
perspektivu, shvacajuci iz nje
cjelokupnu stvarnost koja je na taj
nacin ontoloski obiljeZena grijehom.

3) Treca toCka vodi do pitanja
prijenosa isto¢nog grijeha, »tajne
koju ne mozemo do kraja
razumjeti« (Katekizam, 404). Biblija
uci da su nasi prvi roditelji prenijeli
grijeh na cijelo Covjecanstvo.
Sljedeca poglavlja Postanka (usp.
Post 4-11; usp. Katekizam, 401)
pripovijedaju progresivnu
pokvarenost ljudske rase
uspostavljajuci paralelu izmedu
Adama 1 Krista. Sveti Pavao tvrdi:
»Kao Sto su neposluhom jednog
Covjeka svi postali greSnici, tako Ce i
poslusnoscu jednog [Krista] svi
postati pravedni« (Rim 5,19). Ovaj
paralelizam pomaZze ispravnom



razumijevanju tumacenja: kao Sto je
Krist samo jedan i ujedno glava
Crkve, tako je Adam samo jedan i
ujedno glava Covjecanstva”. »Tim
sjedinstvom ljudskoga roda” svi su
ljudi zahvaceni Adamovim grijehom,
kao $to su svi zahvaceni Kristovom
pravednoSéu« (Katekizam, 404)«.

Crkva na analogan nacin shvaca
isto¢ni grijeh praroditelja i grijeh koji
je naslijedilo ¢ovjecanstvo. »Adam 1
Eva Cine osobni grijeh, ali taj grijeh
[...] ¢e se svemu CovjeCanstvu
prenositi razmnozavanjem, to jest
prenoSenjem ljudske naravi liSene
izvorne svetosti i pravednosti. Zato
se istoCni grijeh naziva ,grijehom” na
analogan nacin, to je grijeh
,naslijeden” a ne ,,poc€injen”, to je
stanje a ne Cin« (Katekizam, 404).
Dakle, »iako je svakome vlastit,
isto¢ni grijeh nema ni u kojem
Adamovu potomku biljeg osobne
krivnje« (Katekizam, 405)"°.



Nekim ljudima je tesko prihvatiti
ideju naslijedenog™" grijeha,
pogotovo ako imaju individualisticku
viziju osobe i slobode. Sto sam ja
imao s Adamovim grijehom? Zasto ja
moram platiti posljedice grijeha
drugih? Ova pitanja odrazavaju
odsutnost osjecaja stvarne
solidarnosti koja postoji izmedu svih
ljudi stvorenih od Boga.
Paradoksalno, ova se odsutnost moze
shvatiti kao oCitovanje grijeha koji se
prenosi na svakoga. Drugim rijeima,
isto¢ni grijeh zamagljuje
razumijevanje onog dubokog
bratstva ljudskog roda koje
omogucuje njegovo prenosenje.

Ali zaSto Bog nije sprijecio da prvi
Covjek sagrijeSi? Sveti Lav Veliki
odgovara: »Neizreciva Kristova
milost darovala nam je bolja dobra
od onih koja nam je demonska zavist
otela.«310 A sveti Toma Akvinski:
»NiSta se ne protivi ¢injenici da je
lJjudska narav bila odredena za



uzviSeniju svrhu nakon grijeha. Bog
doista pripusta zla da iz njih izvuce
vece dobro. Odatle rijec svetoga
Pavla: ‘Gdje se umnoZio grijeh,
nadmocno izobilova milost’ (Rim 5,
20). Odatle se i pjeva u Hvalospjevu
uskrsnoj svijeci: ‘O sretne li krivice,
koja je zavrijedila takvog i tolikog
Otkupitelja’«(Katekizam, 412).

Zivot kao borba

Ovaj pogled na grijeh iz Kristova
Otkupljenja daje lucidan realizam o
situaciji Covjeka i njegova rada u
svijetu. Kr$¢anin mora biti svjestan
kako veliCine djeteta Bozjega tako i
veliCine greSnika. Ovaj realizam:

a) Sprjecava i naivni optimizam i
beznadni pesimizam i »pruza jasan
razlikovni pogled na Covjekovo
stanje i djelovanje u svijetu [...]. Ne
znati da ¢ovjek ima ranjenu i zlu
sklonu narav uzrokuje teSke zablude
na podrucju odgoja, politike,



drustvenog djelovanja i
morala« (Katekizam, 407).

b) Daje spokojno pouzdanje u Boga,
Stvoritelja i milosrdnog Oca, koji ne
napusta svoje stvorenje, uvijek
oprasta i vodi sve na dobro, ¢ak i
usred nevolje. »Ponavljaj: ,,Omnia in
bonum!”, sve Sto se dogada, ,,sve Sto
mi se dogada”, za moje je dobro...
Prema tome, ovo je ispravan
zakljucak: prihvati kao dragu
stvarnost to Sto ti se ¢ini tako
mukotrpno«™?,

c) Pobuduje stav duboke poniznosti,
koji nas navodi da bez iznenadenja
priznamo vlastite grijehe i da
tugujemo za njima jer su uvreda
protiv Boga, a ne toliko zbog onoga
Sto pretpostavljaju da je osobni
nedostatak.

d) Pomaze razlikovati ono Sto je
svojstveno ljudskoj naravi kao takvoj
od onoga Sto je posljedica rane
grijeha u Jjudskoj naravi. Nakon



grijeha, nije dobro sve Sto se
doZivljava kao spontano. Ljudski
zivot stoga ima karakter borbe:
potrebno je boriti se da bismo se
ponasali ljudski i krS¢anski (usp.
Katekizam, 409). »KrS¢anska predaja
uvijek je govorila o krS¢anima kao o
milites Christi, kao 1 Kristovima
borcima, koji drugima donose
unutarnji mir dok se sami
neprestano bore protiv vlastitih zlih
sklonosti«". Kr§¢anin koji nastoji
izbjedi grijeh ne gubi niSta od onoga
Sto Zivot ¢ini dobrim i lijepim.
Nasuprot ideji da je nuzno da Covjek
Cini zlo kako bi iskusio svoju
autonomnu slobodu, jer bi Zivot bez
grijeha u osnovi bio dosadan, izdize
se lik Marije, bezgres$no zacete,
pokazujuci da je Zivot potpuno
predan Bogu, daleko od svake
dosade, postaje avantura puna

svjetla i beskrajnih iznenadenja™*.

BoZja njeznost: grijeh, spasenje,
milosrde



U odnosu na stvarnost grijeha, BoZje
milosrde je impozantno. Isus Krist je
lice tog milosrda, Sto moZemo vidjeti
u njegovom stavu prema grjesnicima
(»Nisam doSao zvati pravednike,
nego gresSnike«) kao §to su Zakej,
paralitiar, Zena preljubnica, Zena
Samarijanka, Marija Magdalena,
dobri lopov, Pedro i brojne druge
osobe.

Na posebno relevantan nacin
prikazano je u prispodobama
milosrda poput one o izgubljenom
sinu, koja u stvarnosti u potpunosti
ispunjava cjelokupni starozavjetni
nauk o Bogu koji je »milosrdan i
milostiv, spor na srdZzbu, bogat
ljubavlju i vjernoScu« (Izlazak 34, 6).
To je ono o cemu uvijek iznova
govore psalmi: Gospodin je
»milosrdan i blag, spor na srdzbu -
sama ljubav i vjernost« (Ps 86, 15);
»milosrdan i milostiv, spor na
srdZbu, bogat ljubavlju i

vjernoScu« (Ps 103, 8); »Dobrostiv je



Jahve i pravedan, pun sucuti je Bog
nas« (Ps 116, 5); »Milostiv je Jahve i
milosrdan, spor na srdZbu, bogat
dobrotom« (Ps 145, 8).

U muci Isusovoj sva prljavstina
svijeta dolazi u dodir s neizmjerno
Cistim, sa Sinom BoZjim™'. Ako je
uobicajeno da ono Sto je necisto
kontaminira i kontaminira
kontaktom ono Sto je Cisto, ovdje
imamo suprotno: ondje gdje svijet, sa
svom svojom nepravdom i sa svojim
okrutnostima koje ga kontaminiraju,
dolazi u dodir s neizmjerno Cistim, u
ovom kontaktu, prljavstina svijeta se
stvarno apsorbira, ponistava i
transformira beskrajnom ljubavlju.

Stvarnost zla, nepravde koja kvari
svijet 1 ujedno prlja sliku o Bogu,
stvarnost je koja postojii to zbog nas.
Ne moZe se jednostavno ignorirati,
mora se eliminirati. Nije da okrutni
Bog zahtijeva nesto beskonacno.
Upravo je suprotno: sam Bog sebe



postavlja kao mjesto pomirenja i u
svome Sinu preuzima patnju na sebe.
Sam Bog uvodi u svijet kao dar svoju
beskrajnu ¢istocu. Sam Bog »ispija
CaSu« svega strasnog i tako ponovo
uspostavlja pravdu po velicini svoje
ljubavi koja kroz patnju preobrazava
tamu.

Isus u muci svom snagom vapi Ocu.
Na neki nacin, »Sve nevolje
CovjeCanstva svih vremena,
podjarmljena grijehom i smrcu, sve
molitve i zagovori u povijesti
spasenja, obuhvaceni su tim vapajem
utjelovljene Rijeci. Otac ih, sada,
prima te iznad svih ocekivanja
usliSava uskrisujuci svoga Sina«
Ova patnja saZzima bijedu, grijeh i
smrt ljudi, svo zlo povijesti. I
pobjeduje ga, otkupljuje, spasava.

[16]

Kriz je posljednja rijeC Kristove
ljubavi prema nama. Ali to nije
posljednja rije¢ Boga saveza. Ova
posljednja rijec bit ¢e izgovorena u



nedjelju u zoru: »Uskrsnuo je«"”. Bog
uskrisuje svoga Sina Isusa Krista i u
Kristu nam daje krs¢anski zivot
zauvijek.

Pablo Marti del Moral

Bibliografija

—Katekizam Katolicke Crkve, br.
374-421

— Sveti Ivan Pavao II., Creo en Dios
Padre. Catequesis sobre el Credo (1),
Rije¢, Madrid 1996., 219 ss.

—Franjo,Misericordiae Vultus, 11.1V.
2015.

™ Drugi vatikanski sabor, Gaudium et
spes, br. 10.



) Syeti Ivan Pavao II., Evangelium
vitae, br. 21.

B! Usp. sveti Ivan Pavao II.,
Redemptoris missio, br. 44.

4 Syeti Ivan Pavao I1., Memoria e
identidad, La esfera de los libros,
Madrid 2005, str. 73.

1 Tj se izrazi pojavljuju vise puta u
Sveti Ivan Pavao II., Dives in
Misericordia.

6] Syeta Faustina, Dnevnik Milosrde
BoZje u mojoj dusi, br. 47, 309, 327,
949,

"I Usp. Franjo, Misericordiae Vultus,
br. 2.

81 B. Pascal, Misli, br. 556 (iz.
Brunschvicg) i br. 449 (iz. Lafuma).

®'To je glavni razlog zasto je Crkva
izvjeStaj o padu uvijek Citala iz
perspektive monogenizma
(podrijetla ljudskog roda iz jednog



para). Cinilo se da je suprotna
hipoteza, poligenizam, nekoliko
godina prevladavala kao znanstvena
(pa Cak i egzegetska) Cinjenica, no
danas se na znanstvenoj razini
biolosko podrijetlo jednog para
(monofiletizam) smatra
vjerojatnijim. S glediSta vjere,
poligenizam je problematican, jer
nije jasno kako se moZe uskladiti s
Otkrivenjem o isto¢nom grijehu (usp.
Pio XII., Humani Generis, DH 3897),
iako je to pitanje o kojem je joS uvijek
vrijedno istraZivanja i razmisljanja.

19 tom smislu, tradicionalno se
pravi razlika izmedu pada prvih ljudi
(osobni grijeh koji su pocinili nasi
praroditelji) i prvotnog stanja grijeha
(stanje grijeha u kojem se radaju
njihovi potomci).

M Usp. Sveti Ivan Pavao II., Opca
audijencija, 24. IX. 1986., br. 1.

2 Syeti Josemaria, Brazda, 127; usp.
Rim 8,28.



"3 Sveti Josemaria, Susret s Kristom,
74.

14 Usp. Benedikt XVI., Homilija, 8.
XII. 2005.

™31 Ovaj komentar o Kristovoj ¢istoéi i
prljavstini grijeha nalazi se u
Benedikt XVI., Isus iz Nazareta, sv. 2,
Susret, Madrid 2011., str. 269-270.

181 Katekizam Katolicke Crkve, br.
2606.

U7 Usp. Sveti Ivan Pavao II., Dives in
Misericordia, br. 7.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-10-grijeh-i-bozje-
milosrde/ (21.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-10-grijeh-i-bozje-milosrde/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-10-grijeh-i-bozje-milosrde/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-10-grijeh-i-bozje-milosrde/

	Tema 10: Grijeh i Božje milosrđe

