opusdei.org

Tema 1: CeZnja za
Bogom

U dubini Jjudske duSe nailazimo
na ¢eznju za srecom koja
upucuje na nadu za domom, za
vjeCnom domovinu. Pripadamo
ovom svijetu, ali Ceznemo za
vjeCnim, ceznemo za Bogom. Za
Bogom kojeg mozemo sa
sigurnosc¢u spoznati kao pocelo
1 kraj svemira i kao konac¢no
dobro, pocevsi od svijeta i
Covjeka.

1.12.2023.



Poslusajte ¢lanak ovdje.

1. CeZnja za Bogom: ¢ovjek je
sposoban spoznati i Zeljeti Boga,
kao i Zeljeti potpunu sre¢u

»Covjek je stvoren da bude sretan
kao Sto je ptica stvorena za let,
napisao je jedan ruski pisac XIX.
stoljeca. Svi ljudi traZe srecu, vlastiti
boljitak i usmjeravaju svoj zZivot na
nacin koji im se ¢ini najprikladniji da
bi je postigli. Cinjenica $to moZemo
uZivati u ljudskim dobrima koja nas
usavrSavaju i obogacuju €ini nas
sretnima. Ali, tijekom Zivota, sre¢u
uvijek prati neka sjena. I ne samo
zato Sto se, ponekad, nakon Sto
dobijemo dobre stvari, naviknemo
na njih (Sto se Cesto dogada kad
dobijemo nesto Sto smo dugo Zeljeli
imati) vec je stvar joS radiklanija, jer
nikakvo stvoreno dobro ne moze
upotpuniti ljudsku CeZnju za srecom i
jer su, uostalom, stvorena dobra
prolazna.


https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-1-ceznja-za-bogom?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing

Ljudi smo, stvoreni u jedinstvu tijela
i duSe, osobna bi¢a. Nasa duhovna
dimenzija daje nam sposobnost da
nadidemo konkretnu stvarnost s
kojom smo u dodiru: osobe,
institucije, materijalna dobra,
sredstva koja nam pomazu u
napretku...Poznavanje razliitih
aspekata stvarnosti niti trosi niti
iscrpljuje nasu sposobnost spoznaje i
nasa pitanja; uvijek mozemo
spoznavati nove stvari ili ih
potpunije razumjeti. NeSto sli¢no se
dogada i s naSom sposobnoSc¢u da
ljubimo: ne postoji nista stvoreno Sto
bi nas u potpunosti i zauvijek
ispunilo: moZemo uvijek voljeti viSe,
moZemo voljeti bolje stvari. Na neki
nacin i osjeCamo da nas nesto vodi
prema svemu tome: usrecuje na
ostvarivanje novih ciljeva, drago
nam je kada moZemo bolje razumjeti
probleme i zbivanja u naSem
okruZenju, kada se upustamo u nove
stvari i stjeCemo iskustva. Nastojimo
sve 0vo ostvariti u Zivotu i postajemo



depresivni onda kad nam to ne
uspijeva jer osjecamo ceZnju za
ispunjenjem. Sve je to znak neke
veliine, ¢injenice da u nama postoji
nesto beskonacno, Sto nadilazi svaku
konkretnu stvarnost koja je sastavni
dio naSega Zivota.

Medutim, svijet je prolazan. Prolazni
smo i mi sami, a takoder i okolina
koja nas okruZuje. Ljudi koje volimo,
uspjesi koje postizemo, dobra u
kojima uZivamo..., ne postoji nista Sto
bismo mogli zadrZati zauvijek. Zeljeli
bismo ih S¢epati, imati ih uvijek uza
se jer nas zivot ¢ine boljim, svojim
darovima i kvalitetama nas
uveseljavaju, donose nam radost.
Ipak, duboko u naSoj savjesti
primjec¢ujemo da su prolazni, da nece
uvijek biti uz nas, da nam ponekad
obecavaju srecu koju mogu pruziti
samo na odredeno vrijeme. »Sve ima
svoj rok trajanja, skriven medu
obecanjima. UzZas i sramota stvari je
da su potrosne i, da bi se prekrila ta



sramotna mana i da bi se prevarilo
neoprezne, predstavljaju se u
najatraktivnijem ruhu'«. Ta sjena
kojom je popraceno sve
ovozemaljsko duboko nas pogada, i
ako dobro razmislimo, zastrasuje
nas, navodi nas da mislimo da nije
tako, da postoji rjeSenje za nasu Zelju
za Zivotom u punini. Tu je rijec o
ceZnji za spasenjem, koja je prisutna
u ljudskom srcu.

Pronasli smo dva tipa ljudskih CeZnji
koji ukazuju na ,glad za
nadnaravnim” koja se nalazi u
covjeku. Medu razlicitim
nadnaravnim iskustvima dobra,
otkrivamo ceZnje za ispunjenjem
(bitka, istine, dobrote, ljepote,
ljubavi). Dok medu razliitim
iskustvima zla, kod gubitka dobara,
otkrivamo c¢eZnje za spasenjem
(vjeCnom egzistencijom, postenjem,
pravdom, mirom). RijecC je o
iskustvima nadnaravnog koji
ostavljaju ¢eznju za onim Sto je iznad



nas. Jer »Covjek je stvoren da bude
sretan kao Sto je ptica stvorena za
let«, ali dosadasnje iskustvo daje
naslutiti da srec¢a u ovom svijetu nije
potpuna, da Zivot nikad nije u
potpunosti ispunjen, da se nalazi
iznad nasih pokusSaja da je
dosegnemo, na nacin da je uvijek
moZzemo predociti, ali nikad postici.
Zbog toga se u ljudskoj dusi javljaju
nelagoda, nezadovoljstvo, CeZnja za
srecom koja ukazuje na postojanje
skrivene nade: nade za domom, za
kona¢nom domovinom, u kojoj san o
vjeCnoj sreci, o vjecnoj ljubavi
postaje stvarnost. Zemaljski smo, ali
ceznemo za vjecnim.

Ova Zelja sama po sebi ne stvara
prirodnu religioznost, prije mozemo
reci da je ,znak” koji upucuje na
Boga. Covjek je bi¢e koje je prirodno
religiozno jer ga njegovo iskustvo u
svijetu spontano upucuje na bice koje
je temelj svega Sto postoji: taj ,,kojega
svi zovu Bog”, kako govori sveti



Toma formirajuci svojih 5 poznatih
puteva do spoznaje Boga (usp.
Summa Theologiae, 1, 2. pitanje, 3.
Clanak). Boga se moZe spoznati
zdravim razumom odnosno
spontanim filozofskim
promisljanjem koje prakticira svako
ljudsko bice, a do kojega dovodi
osobno Zivotno iskustvo:
oduSevljenje prirodnim ljepotama i
redom, odusevljenje pred besplatnim
darom Zivota, radost Sto nas drugi
vole... potiCu na razmiSljanje o
»tajni” onoga od kojega sve to
proizlazi.

Takoder, razliCite dimenzije ljudske
duhovnosti, kao Sto su sposobnost da
razmiSljamo o nama samima, da
napredujemo kulturno i tehnicki, da
primjec¢ujemo moralnost vlastitih
Cina, pokazuju da, za razliku od
ostalih tjelesnih bica, covjek nadilazi
ostatak materijalnog svijeta i ukazuju
na postojanje nadnaravnog i
superiornijeg duhovnog bica koje



daje smisao ovim ljudskim
osobinama.

Religiozni fenomen nije, kako je to
mislio Ludwig Feuerbach, projekcija
ljudske subjektivnosti i Zelje za
srecom, vec proizlazi iz spontanog
promatranja stvarnosti takve kakva
jest. Ovo objasnjava Cinjenicu da su
negiranje Boga i pokusSaj da ga se
iskljucdi iz kulture i druStvenog Zivota
relativno nove pojave, tipicne za
odredene krajeve zapadnog svijeta.
Velika religiozna i egzistencijalna
pitanja ostaju nepromijenjena
tijekom vremena, Sto opovrgava
ideju da je religija ogranicena na
sinfatilnu” fazu ljudskoga Zivota i
predodredena za nestanak s
napretkom znanja.

Tvrdnja da je Covjek prirodno
religiozno biCe dovela je odredene
filozofe i teologe do ideje da je Bog,
na neki nacin vec pripremio Covjeka,
stvarajuci ga, da moZe primiti taj dar



o kojem ovisi njegov najvisi 1 konacni
poziv: jedinstvo s Bogom po Isusu
Kristu. Kada je Tertulijan, na primjer,
primijetio kako su pogani njegova
doba prirodno govorili ,,Bog je velik”
ili ,Bog je dobar”, pomislio je da je
ljudska dusa na neki nacin ve¢
usmjerena prema krscanskoj vjeriiu
svom Apologeticum napisao je:
»Anima naturaliter

christiana®« (17,6). Sveti Toma,
razmiSljajuci o Covjekovom
konac¢nom kraju i neogranicenoj
otvorenosti njegovoga duha, ustvrdio
je da ljudska bic¢a imaju »prirodnu
Zelju da vide Boga« (Contra Gentiles,
knjiga 3, pogl. 57, br.4). Ipak,
iskustvo nam govori da ova Zelja nije
nesto Sto mozZemo postici vlastitim
snagama, nego jedino ako se Bog
objavi, ako On sam izide ususret
Covjeku i pokaZe se onakvim kakav
jest. Medutim, ovo je predmet
Objave.



Katekizam Katolicke Crkve sinteticno
je saZeo neke od ovih ideja u br. 27:
»CeZnja za Bogom upisana je u
Covjekovo srce, jer je od Boga i za
Boga stvoren. Bog nikada ne prestaje
Covjeka privlaciti sebi. Samo ¢e u
Bogu Covjek pronadi istinu i
blazenstvo za ¢ime neprekidno
traga.«

2. Racionalna spoznaja Boga

Ljudski intelekt moZe spoznati Boga
priblizavajuci Mu se putem koji
krece od stvorenog svijeta i koji ima
dva itinerara, preko materijalnih
stvorenja (kozmolo$ki putevi) i preko
ljudske osobe (antropoloSki putevi).

Ovi putevi prema spoznaji Bozjeg
postojanja nisu pravi ,dokazi” u
onom smislu koji matematicka ili
prirodna znanost daju ovom izrazu,
ve¢ konvergentni filozofski
argumenti koji Ce biti viSe ili manje
uvjerljivi ovisno o stupnju formacije i
promisljanja koje posjeduje onaj koji



ih izucava (usp. Katekizam, 31). Nisu
takoder ni ,,dokazi” u smislu
eksperimentalnih znanosti (fizike,
biologije, itd.) jer Bog nije objekt nase
empirijske spoznaje: ne mozemo ga
promatrati kao Sto promatramo
zalazak sunca ili pjeS¢anu oluju da
bismo dosli do zakljucaka.

Kozmoloski putevi polaze od
materijalnih stvorenja. Najpoznatiju
formulaciju dugujemo svetom Tomi
Akvinskom, a rijec je o ,,pet puteva”
koje je on razradio. Jednostavno i
sinteti¢ki, moZemo ih saZeti na
sljededi nacin: prva dva puta temelje
se na ideji da uzro¢no-posljedicne
veze Kkoje primjecujemo u prirodi ne
mogu i¢i u proslost u nedogled: mora
postojati jedan izvor, prvi pokretac i
prvi uzrok; treci put temelji se na
ideji da stvari koje vidimo u svijetu
mogu i ne moraju biti, i dolazimo do
miSljenja da to ne moze biti
apsolutno pravilo: mora postojati
nesto ili netko tko nuzno postoji i ne



moZe ne postojati, jer da je drugacije
ne bi postojalo niSta; Cetvrti put
temelji se na ideji da se sve Sto je
stvoreno odlikuje dobrim
karakteristikama i dolazimo do
zakljucka da mora postojati neko
bice koje je izvor svih njih; preko
posljednjeg (petog) zapazamo red i
svrhu koji su prisutni u pojavama
ovoga svijeta, Sto je Cinjenica da
postoje pravila po kojima
funkcioniraju, i stoga moZemo
zakljuciti da mora postojati
upravljacka inteligencija koja
objasnjava te zakone i koja je takoder
konacni uzrok svega (usp. Summa
Theologiae, 1, 2.pitanje).

Uz ove puteve koji se temelje na
analizi svemira, postoje putevi
antropoloskog karaktera koji se
temelje na promatranju stvarnosti
Covjeka, ljudske osobe. Ovi putevi
dobivaju na svojoj vaznosti ako ih
promatramo kao isprepletene, a ne
zasebno, jedan po jedan. Vec¢ smo se



dotaknuli nekih njihovih segmenata.
Na prvom mjestu je Covjekov
duhovni karakter koji, upravo zbog
toga Sto posjeduje sposobnost
miSljenja, dubinu i slobodu, izgleda
kao da ne moze biti utemeljen u niti
jednoj drugoj kozmoloskoj stvarnosti.
Takoder, Covjek sa svojom
neispunjenom Zeljom za srecom
nema nikakvog smisla ako ne postoji
Bog koji tu Zelju mozZe ispuniti. Osim
toga, u ljudskoj prirodi vidimo
moralni smisao solidarnosti i ljubavi
koji potice Covjeka da se otvori
drugima i da spozna da je pozvan
nadici sebe i svoje egoistine
interese. Covjek se pita zasto je ovdje:
zasto je Covjek sposoban promisljati
na nacin koji nije utilitaristicki, zasto
primjecuje da su neke stvari u skladu
s njegovim dostojanstvom dok druge
to nisu, zaSto osjeca krivnju i
sramotu kada €ini zlo i zadovoljstvo i
mir kad se ispravno ponas$a; zasSto ga
moZe ganuti ljepota zalaska sunca,
nebo puno zvijezda ili izvanredno



umjetnicko djelo. NiSta od toga ne
moZe se racionalno pripisati slijepim
zakonima svemira, neosobnom
rezultatu materijalnih interakcija.
Nisu li sve ovo pokazatelji da postoji
beskrajno dobro, lijepo i pravedno
bice koje je u nas usadilo indiciju o
tome tko je On i Sto Zeli za nas? Ova
druga opcija je puno logicnija i
prihvatljivija. Izvjesno je da ovi
putevi nisu neosporivi, ali sadrze
jasnu logiku za one koji imaju
jednostavan pogled na stvarnost.

Katekizam Katolicke Crkve sazeo ih
je na sljededi nacin: »Izazvan svojom
otvorenosSc¢u prema istini i ljepoti,
svojim smislom za moralno dobro,
svojom slobodom i glasom svoje
savjesti, svojom CeZnjom za
beskonacnim i za srecom Covjek
postavlja pitanja o BoZjoj opstojnosti.
U svemu tome on zamjecuje znakove
vlastite duhovne duSe. Bududi da je
»Klica vjecnosti $to je u sebi nosi
nesvediva na samu materiju”,



covjekova dusSa moZe imati svoje
porijeklo samo u Bogu.« (Katekizam,
33. Interni citat je iz Gaudium et spes,
18).

Razliciti filozofski argumenti,
upotrijebljeni da bi se ,,dokazalo”
BoZje postojanje ne moraju nuzno
probuditi vjeru u Njega, vec¢ samo
dokazuju da je ta vjera razumna. U
konacnici, oni nam govore vrlo malo
0 Bogu i Cesto se temelje na drugim
uvjerenjima koja nisu uvijek
prisutna u lJjudima. Na primjer, u
danasnjoj kulturi znanstveni pogled
na prirodne procese mogao bi se
suprotstaviti nekim od kozmoloSkih
puteva jer, iako svemir pokazuje
odredeni red, ljepotu i konac¢nost u
svojim pojavama, takoder ima
primjetnu dozu nereda, kaosa i
tragi¢nosti, buducdi da se ¢ini da se
mnoge pojave dogadaju neocekivano
(slucaj, kaos) i neuskladeno s
drugima, pa mogu biti izvori
kozmicke tragedije. Sli¢no, tko god



smatra da je ljudska osoba samo
Zivotinja malo razvijenija od ostalih,
Cije djelovanje reguliraju nuzni
nagoni, nece prihvatiti osobne
puteve koji se odnose na moralnost
ili transcendenciju duha, buduci da
poistovjecCuju temelj duhovnog zZivota
(um, svijest, dusu) s tjelesnos¢éu
mozdanih organa i Ziv€anih procesa.

Da bismo ponudili odgovor na ove
primjedbe moZemo se posluziti
argumentima koji dokazuju da nered
i sluajnost mogu imati odredeno
mjesto u okvirima cjelokupne svrhe
svemira (i stoga u okviru BozZjeg
plana stvaranja). Albert Einstein
rekao je da se u zakonima prirode
»otkriva jedan toliko superioran
zakon da je sva racionalnost ljudske
misli i propisa, u usporedbi s tim,
apsolutno beznacajan odraz"”«.
Analogno tome, na planu razuma i
ljudske fenomenologije, moZe se
vidjeti samonadilaZenje osobe, u
slobodnoj volji koja djeluje pri



donoSenju odluka i nemogucénost da
um svedemo samo na mozak, iako
oni ovise i donekle su uvjetovani
prirodom. Stoga je Kompendij
Katekizma u pravu kada kaze da
polazeci od ,svijeta i ljudske osobe,
Covjek samo razumom moZe sa
sigurnosc¢u spoznati Boga kao izvor i
kraj svemira i kao najviSe dobro” (br.
3), ali za stjecanje te sigurnosti
potrebno je razumjeti sloZene
aspekte stvarnosti, koji nude mnogo
prostora za raspravu, Sto objasnjava
zasto racionalni nacini pristupa Bogu
Cesto nisu stvarno uvjerljivi.

3. Aktualne karakteristike ljudi i
drustva u odnosu na
transcendentno

Unatoc fenomenu globalizacije,
stavovi prema Bogu i religiozna
vizija Zivota posjeduju znacajne
razlike u razlicitim krajevima svijeta.
Opcenito govoreci, za vecinu ljudi
odnos prema transcendentalnom,



iako izrazen u vrlo raznolikim
vjerskim i kulturnim oblicima, i dalje
predstavlja vazan aspekt Zivota.

U ovoj opc¢oj panorami moramo
izuzeti zapadni svijet, a posebno
Europu, gdje je niz povijesnih i
kulturnih ¢imbenika utjecao na
Sirenje stava odbacivanja ili
ravnodusnosti prema Bogu i prema
onome Sto je povijesno bila
dominantna religija na Zapadu:
krs¢anstvu. Ova promjena moZe se
sazeti rijeCima sociologa religije
Petera Bergera s idejom da je u
zapadnom drustvu kr$¢anska vjera
izgubila svoju ,strukturu
vjerodostojnosti”, tako da, ako je u
proslim vremenima bilo dovoljno
prepustiti se struji da bi bio katolik, u
danasnje vrijeme dovoljno je
prepustiti se da bi to prestao biti.
MoZe se reci da izgleda kao da je
Zelja za Bogom nestala u zapadnom
drustvu: »Za velike dijelove drustva
On viSe nije neSto ocekivano, Zeljeno,



nego stvarnost koja nas ostavlja
ravnodusSnima, i o kojoj nije vrijedno
truda ni govoriti«.™

Uzroci ove promjene su mnogi. S
jedne strane, velika znanstvena i
tehnicka dostignuca posljednja dva
stoljeca, koja su donijela toliko
dobrobiti CovjeCanstvu, dovela su,
medutim, do materijalistickog
mentaliteta koji smatra
eksperimentalne znanosti jedinim
valjanim oblicima racionalnog
znanja. Rasirio se svjetonazor po
kojemu je autenti¢no samo ono $to je
empirijski provjerljivo, Sto se mozZe
vidjeti i opipati. Time se suzava
»horizont onog racionalnog”, jer osim
podcjenjivanja neznanstvenih oblika
znanja (povjerenja, na primjer, u ono
Sto nam drugi govore), dovodi do
toga da nas zanima samo trazenje
sredstava koja svijet ¢ine udobnijim i
ugodnijim mjestom. Taj postupak,
medutim, nije neophodan.
Razmatranje tajanstvene ljepote i



veliCine stvorenog svijeta ne vodi
idoliziranju znanosti, ve¢ naprotiv,
divljenju ¢udima koja je Bog stavio u
svoje stvaranje. Danas, kaoiu
prosSlosti, mnogi znanstvenici
nastavljaju se otvarati
transcendenciji otkrivajuci
savrSenstvo sadrZano u svemiru.

Drugi aspekt, povezan s prethodnim,
je sekularizacija drustva, to jest
proces kojim su brojni elementi
stvarnosti, ranije vezani uz religijske
predodzbe, uvjerenja i institucije,
izgubili tu dimenziju i poceli su se
promatrati u izricito ljudskim,
druStvenim ili gradanskim okvirima.
Ovaj aspekt je povezan s prethodnim
jer je znanstveni napredak omogucio
otkrivanje uzroka mnogih prirodnih
pojava (u podrucju zdravlja, vitalnih
procesa, ljudskih znanosti) koje su se
prije povezivale s BoZjom voljom. Na
primjer, u davna vremena kuga se
mogla shvatiti kao BoZja kazna za
grijehe ljudi, ali danas se smatra



rezultatom higijenskih uvjeta, Zivota
itd., koje moZemo specificirati i
odrediti. Samo po sebi, to bolje
poznavanje stvarnosti je dobra stvar,
a takoder pomaZze procistiti
predodzbu koju imamo o BoZjem
nacinu djelovanja, koji nije samo jo$
jedan uzrok prirodnih zbivanja. Bog
je na drugoj razini: on odgovara na
krajnja pitanja koja si mi ljudi
postavljamo: smisao Zivota, kona¢na
sudbina svakog pojedinca, radost i
bol, itd. Znanost na ovoj razini nije u
stanju dati objasnjenje, pa kad si
ljudi postavljaju dublja pitanja, lako
im je uci u to podrucje u kojem Bog
postaje neophodan.

Jo$ jedan vaZan aspekt slabljenja
usmjerenosti prema Bogu u
aktualnoj kulturi Zapada povezan je
s individualistickim stavom koji
duboko oblikuje nacin razmisljanja
zajednice. Taj je stav jedan od
plodova procesa emancipacije koji je
obiljeZio kulturu od vremena



prosvjetiteljstva (18. stoljece). I ovaj
proces ima, kao i prethodni,
pozitivne strane, jer je protivno
ljudskom dostojanstvu da Covjeka, uz
vjerske ili druge izgovore,
prisiljavamo da donosi odluke u ime
nametnutih doktrina koje nisu
oCigledne; medutim, takoder je
utjecao na Sirenje ideje da je bolje da
ne ovisimo ni o kome i da se ne
veZemo ni za koga, kako ne bismo
bili ograniceni i da bismo mogli
raditi Sto Zelimo. Tko nije ponekad
cuo, moZzda drugacije formuliranu,
ideju da je najvaznije ,biti
autentic¢an”, ,Zivjeti svoj Zivot”, i
Zivjeti ga kako ho¢emo? Ovakav stav
dovodi do tretiranja odnosa na
utilitaristicki nacin, nastojeci da se
ne stvaraju bliske veze, kako se ne bi
ogranicila osobna spontanost.
Prihvatljivi su samo odnosi koji
pruzaju zadovoljstvo.

Iz ove perspektive, ozbiljan odnos s
Bogom bit e dosadan jer podloZnost



njegovim propisima ne dozivljavamo
kao neSto Sto oslobada sebi¢nosti, pa
Ce za religiju biti prostora samo u
onoj mjeri u kojoj ona pruza mir,
spokoj, blagostanje i ne stvara
obveze. Stoga, iz individualistickog
stava nastaju laki oblici religioznosti
s povrsnim sadrZajem i institucijama,
kod kojih veliku teZinu imaju
subjektivizam i afektivnost i lako se
prilagodavaju osobnim potrebama.
Aktualna usmjerenost na neke vrlo
»prilagodljive” isto¢njacke prakse
dokaz je svega toga.

Mogle bi se dodati i druge znacajke
da se opiSe mentalitet koji trenutno
dominira zapadnim drustvima.
ObiljeZja kao Sto su Stovanje novih
stvari i napretka, Zelja za dijeljenjem
snaznih emocija s drugima,
tehnoloSka nadmoc koja obiljezava
nacin rada, odnosa ili odmora...
nedvojbeno utjeCu na odnos prema
transcendentnoj stvarnosti i prema
krs¢anskom Bogu. Istina je takoder



da u tim procesima ima puno toga
pozitivnoga: zapadna drustva
poznaju dugo razdoblje mira,
materijalnog razvoja, postala su vise
participativna i nastojala su ukljuciti
sve svoje Clanove u te korisne
procese. U svemu tome ima puno
krs¢anskog. No, takoder je vidljivo da
danas mnogi zaziru od teme ,,Bog”

1 ,nerijetko, su prema njoj
ravnodusni ili pokazaju odbojnost.

Suocen s drustvom takvih obiljeZja,
koje je otporno na transcendentno,
krS¢anin Ce biti uvjerljiv samo ako
evangelizira, prije svega,
svjedoCanstvom vlastitog Zivota.
Svjedocanstvo i rijeC: obje stvari su
potrebne, ali svjedocanstvo ima
prednost. Na pocetku smo se sjetili
da je ,,Covjek stvoren da bude sretan
kao Sto je ptica stvorena za let”. Sreca
je povezana s ljubavlju i kr$¢anin
vjerom zna da nema realnije i ¢iScCe
ljubavi od ljubavi koju Bog ima
prema nama, koja se oCitovala na



Kristovu kriZzu i koja nam se daje u
Euharistiji. Jedini nacin da se
drustvu koje je okrenulo leda Bogu
pokaZe da se isplati posvetiti mu se
jest da kr$canin svojim primjerom
pokaZze da Zivi ljubav i srecu.

»Ne proizvode sva zadovoljstva isti
ucCinak: neka ostavljaju pozitivan
trag, sposobna su umiriti dusu,
uciniti je aktivnijom i
velikodusnijom. Druga pak, nakon
pocetnog sjaja, kao da iznevjere
oCekivanja koja su pobudila, a potom
za sobom ostave gorcinu,
nezadovoljstvo ili osjecaj
praznine«”, Srec¢a onih koji vjeruju
samo u ono S$to se moze vidjeti 1
opipati, bilo da kod njih dominira
utilitaristicka koncepcija Zivota, ili
pak individualisti¢ka, zbog koje se ni
za Sto ne Zele vezati, privremena je,
straje dok traje”, 1 potrebno ju je
Cesto obnavljati jer ne moZe pruziti
vise. Cesto je to sreca koja ne €ini
ljude boljima. S druge strane, oni koji



Isusu sluZe od srca Zive drugaciji
Zivot i imaju drugaciju srecu: dublju,
trajniju, koja donosi plodove njim
samima i drugima.

Vrijedi ponovno procitati poznati
tekst Poslanice Diogenetu (V.1 VI.) o
zivotu kr$c¢ana u svijetu: »Krscani se
ne razlikuju od ostalih ljudi ni
podrucjem gdje stanuju, ni jezikom,
ni nac¢inom Zivota. (...). Nastavajuci
grcke 1 barbarske gradove, gdje je
koga sudbina postavila, prihvacajuci
svugdje domace obicaje u odijevanju,
hrani i uopce nacinu Zivota, oni Zive i
time predlazu izvanredan i po
jednoduSnom misljenju svih
nevjerojatan nacin Zivota. Zive u
vlastitoj domovini, ali kao doSljaci.
Kao gradani s ostalima imaju sve
zajednicko, a sve trpe kao tudinci.
Svaka im je tuda pokrajina
domovina, a svaka domovina tudina.
Zene se kao i ostali i radaju djecu, ali
ne odbacuju joS nerodene djece.



Imaju zajednicki stol, ali ne i
postelju.«

U tijelu su, ali ne Zive po tijelu.
Provode Zivot na zemlji, ali na nebu
imaju domovinu. Pokoravaju se
izglasanim zakonima, a na¢inom
svoga Zivota nadvisuju zakone. Ljube
sve, a svi ih progone. Osuduju ih, a
da ih ni ne poznaju. Ubijaju ih, a oni
oZivljavaju. Siromasi su, a obogacuju
mnoge. U svemu oskudijevaju, a
svime obiluju. Sramote ih,aoniiu
sramoti dozivljavaju slavu. Izruguju
im dobar glas, a svjedocCe o njihovoj
pravednosti. Vrijedaju ih, a oni
blagoslivljaju. PoniZavaju ih, a oni
iskazuju cast. Kad dobro Cine,
kaznjavaju ih kao zloCince.

Dok podnose kaznu, raduju se kao da
oZivljavaju. Zidovi ratuju protiv njih
kao protiv tudinaca, a pogani ih
progone. Mrzitelji ne mogu iznijeti
razloga zbog kojeg su im neprijatelji.



»Sazeto reCeno: krs¢ani su u svijetu
ono Sto je duSa u tijelu.«

Antonio Ducay

Temeljna bibliografija

— Katekizam Katolicke Crkve, br.
27-49.

— Francisco, »Ljudski korijeni
ekoloske krize«, Enciklika Laudato
st’.

— Benedikt XV.I, »Godina vjere.
Covjekova duboka ¢eZnja za Bogom,
Audijencija, 7.XI. 2012.

— Benedikt XVI., »Godina vjere.
Putevi koji vode spoznaji Boga,
Audijencija, 14. XI. 2012.




Preporucene knjige

—J. Burgraff, Teologia fundamental.
Manual de iniciacion, Rialp, Madrid
2007., II. poglavlje

— A. Lopez Quintas, Cuatro filosofos
en busca de Dios, Rialp, Madrid 1989.

"7, L. Lorda, La sefial de la Cruz,
Rialp, Madrid 2011., str. 65-66.

) Svi mi po prirodi imamo kri¢ansku
dusu.

Bl A. Einstein, Moj pogled na svijet,
Barcelona 2013.

I Benedikt XVI., Audijencija, 7. XI.
2012.

51 Thid.

Antonio Ducay



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-1-ceznja-za-bogom/
(14.01.2026.)


https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-1-ceznja-za-bogom/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-1-ceznja-za-bogom/

	Tema 1: Čežnja za Bogom
	Poslušajte članak ovdje.


