
opusdei.org

Tema 1: Čežnja za
Bogom

U dubini ljudske duše nailazimo
na čežnju za srećom koja
upućuje na nadu za domom, za
vječnom domovinu. Pripadamo
ovom svijetu, ali čeznemo za
vječnim, čeznemo za Bogom. Za
Bogom kojeg možemo sa
sigurnošću spoznati kao počelo
i kraj svemira i kao konačno
dobro, počevši od svijeta i
čovjeka.

1.12.2023.



Poslušajte članak ovdje. 

1. Čežnja za Bogom: čovjek je
sposoban spoznati i željeti Boga,
kao i željeti potpunu sreću

»Čovjek je stvoren da bude sretan
kao što je ptica stvorena za let«,
napisao je jedan ruski pisac XIX.
stoljeća. Svi ljudi traže sreću, vlastiti
boljitak i usmjeravaju svoj život na
način koji im se čini najprikladniji da
bi je postigli. Činjenica što možemo
uživati u ljudskim dobrima koja nas
usavršavaju i obogaćuju čini nas
sretnima. Ali, tijekom života, sreću
uvijek prati neka sjena. I ne samo
zato što se, ponekad, nakon što
dobijemo dobre stvari, naviknemo
na njih (što se često događa kad
dobijemo nešto što smo dugo željeli
imati) već je stvar još radiklanija, jer
nikakvo stvoreno dobro ne može
upotpuniti ljudsku čežnju za srećom i
jer su, uostalom, stvorena dobra
prolazna.

https://soundcloud.com/opusdei-international/tema-1-ceznja-za-bogom?si=cd73509be91a4df5bb9fbec7a4bd4cc8&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing


Ljudi smo, stvoreni u jedinstvu tijela
i duše, osobna bića. Naša duhovna
dimenzija daje nam sposobnost da
nadiđemo konkretnu stvarnost s
kojom smo u dodiru: osobe,
institucije, materijalna dobra,
sredstva koja nam pomažu u
napretku…Poznavanje različitih
aspekata stvarnosti niti troši niti
iscrpljuje našu sposobnost spoznaje i
naša pitanja; uvijek možemo
spoznavati nove stvari ili ih
potpunije razumjeti. Nešto slično se
događa i s našom sposobnošću da
ljubimo: ne postoji ništa stvoreno što
bi nas u potpunosti i zauvijek
ispunilo: možemo uvijek voljeti više,
možemo voljeti bolje stvari. Na neki
način i osjećamo da nas nešto vodi
prema svemu tome: usrećuje na
ostvarivanje novih ciljeva, drago
nam je kada možemo bolje razumjeti
probleme i zbivanja u našem
okruženju, kada se upuštamo u nove
stvari i stječemo iskustva. Nastojimo
sve ovo ostvariti u životu i postajemo



depresivni onda kad nam to ne
uspijeva jer osjećamo čežnju za
ispunjenjem. Sve je to znak neke
veličine, činjenice da u nama postoji
nešto beskonačno, što nadilazi svaku
konkretnu stvarnost koja je sastavni
dio našega života.

Međutim, svijet je prolazan. Prolazni
smo i mi sami, a također i okolina
koja nas okružuje. Ljudi koje volimo,
uspjesi koje postižemo, dobra u
kojima uživamo…, ne postoji ništa što
bismo mogli zadržati zauvijek. Željeli
bismo ih ščepati, imati ih uvijek uza
se jer naš život čine boljim, svojim
darovima i kvalitetama nas
uveseljavaju, donose nam radost.
Ipak, duboko u našoj savjesti
primjećujemo da su prolazni, da neće
uvijek biti uz nas, da nam ponekad
obećavaju sreću koju mogu pružiti
samo na određeno vrijeme. »Sve ima
svoj rok trajanja, skriven među
obećanjima. Užas i sramota stvari je
da su potrošne i, da bi se prekrila ta



sramotna mana i da bi se prevarilo
neoprezne, predstavljaju se u
najatraktivnijem ruhu[1]«. Ta sjena
kojom je popraćeno sve
ovozemaljsko duboko nas pogađa, i
ako dobro razmislimo, zastrašuje
nas, navodi nas da mislimo da nije
tako, da postoji rješenje za našu želju
za životom u punini. Tu je riječ o 
čežnji za spasenjem, koja je prisutna
u ljudskom srcu.

Pronašli smo dva tipa ljudskih čežnji
koji ukazuju na „glad za
nadnaravnim” koja se nalazi u
čovjeku. Među različitim
nadnaravnim iskustvima dobra,
otkrivamo čežnje za ispunjenjem
(bitka, istine, dobrote, ljepote,
ljubavi). Dok među različitim
iskustvima zla, kod gubitka dobara,
otkrivamo čežnje za spasenjem
(vječnom egzistencijom, poštenjem,
pravdom, mirom). Riječ je o
iskustvima nadnaravnog koji
ostavljaju čežnju za onim što je iznad



nas. Jer »čovjek je stvoren da bude
sretan kao što je ptica stvorena za
let«, ali dosadašnje iskustvo daje
naslutiti da sreća u ovom svijetu nije
potpuna, da život nikad nije u
potpunosti ispunjen, da se nalazi
iznad naših pokušaja da je
dosegnemo, na način da je uvijek
možemo predočiti, ali nikad postići.
Zbog toga se u ljudskoj duši javljaju
nelagoda, nezadovoljstvo, čežnja za
srećom koja ukazuje na postojanje
skrivene nade: nade za domom, za
konačnom domovinom, u kojoj san o
vječnoj sreći, o vječnoj ljubavi
postaje stvarnost. Zemaljski smo, ali
čeznemo za vječnim.

Ova želja sama po sebi ne stvara
prirodnu religioznost, prije možemo
reći da je „znak” koji upućuje na
Boga. Čovjek je biće koje je prirodno
religiozno jer ga njegovo iskustvo u
svijetu spontano upućuje na biće koje
je temelj svega što postoji: taj „kojega
svi zovu Bog”, kako govori sveti



Toma formirajući svojih 5 poznatih
puteva do spoznaje Boga (usp. 
Summa Theologiae, I, 2. pitanje, 3.
članak). Boga se može spoznati
zdravim razumom odnosno
spontanim filozofskim
promišljanjem koje prakticira svako
ljudsko biće, a do kojega dovodi
osobno životno iskustvo:
oduševljenje prirodnim ljepotama i
redom, oduševljenje pred besplatnim
darom života, radost što nas drugi
vole… potiču na razmišljanje o
„tajni” onoga od kojega sve to
proizlazi.

Također, različite dimenzije ljudske
duhovnosti, kao što su sposobnost da
razmišljamo o nama samima, da
napredujemo kulturno i tehnički, da
primjećujemo moralnost vlastitih
čina, pokazuju da, za razliku od
ostalih tjelesnih bića, čovjek nadilazi
ostatak materijalnog svijeta i ukazuju
na postojanje nadnaravnog i
superiornijeg duhovnog bića koje



daje smisao ovim ljudskim
osobinama.

Religiozni fenomen nije, kako je to
mislio Ludwig Feuerbach, projekcija
ljudske subjektivnosti i želje za
srećom, već proizlazi iz spontanog
promatranja stvarnosti takve kakva
jest. Ovo objašnjava činjenicu da su
negiranje Boga i pokušaj da ga se
isključi iz kulture i društvenog života
relativno nove pojave, tipične za
određene krajeve zapadnog svijeta.
Velika religiozna i egzistencijalna
pitanja ostaju nepromijenjena
tijekom vremena, što opovrgava
ideju da je religija ograničena na
„infatilnu” fazu ljudskoga života i
predodređena za nestanak s
napretkom znanja.

Tvrdnja da je čovjek prirodno
religiozno biće dovela je određene
filozofe i teologe do ideje da je Bog,
na neki način već pripremio čovjeka,
stvarajući ga, da može primiti taj dar



o kojem ovisi njegov najviši i konačni
poziv: jedinstvo s Bogom po Isusu
Kristu. Kada je Tertulijan, na primjer,
primijetio kako su pogani njegova
doba prirodno govorili „Bog je velik”
ili „Bog je dobar”, pomislio je da je
ljudska duša na neki način već
usmjerena prema kršćanskoj vjeri i u
svom Apologeticum napisao je:
»Anima naturaliter
christiana[2]« (17,6). Sveti Toma,
razmišljajući o čovjekovom
konačnom kraju i neograničenoj
otvorenosti njegovoga duha, ustvrdio
je da ljudska bića imaju »prirodnu
želju da vide Boga« (Contra Gentiles,
knjiga 3, pogl. 57, br.4). Ipak,
iskustvo nam govori da ova želja nije
nešto što možemo postići vlastitim
snagama, nego jedino ako se Bog
objavi, ako On sam iziđe ususret
čovjeku i pokaže se onakvim kakav
jest. Međutim, ovo je predmet
Objave.



Katekizam Katoličke Crkve sintetično
je sažeo neke od ovih ideja u br. 27:
»Čežnja za Bogom upisana je u
čovjekovo srce, jer je od Boga i za
Boga stvoren. Bog nikada ne prestaje
čovjeka privlačiti sebi. Samo će u
Bogu čovjek pronaći istinu i
blaženstvo za čime neprekidno
traga.«

2. Racionalna spoznaja Boga

Ljudski intelekt može spoznati Boga
približavajući Mu se putem koji
kreće od stvorenog svijeta i koji ima
dva itinerara, preko materijalnih
stvorenja (kozmološki putevi) i preko
ljudske osobe (antropološki putevi).

Ovi putevi prema spoznaji Božjeg
postojanja nisu pravi „dokazi” u
onom smislu koji matematička ili
prirodna znanost daju ovom izrazu,
već konvergentni filozofski
argumenti koji će biti više ili manje
uvjerljivi ovisno o stupnju formacije i
promišljanja koje posjeduje onaj koji



ih izučava (usp. Katekizam, 31). Nisu
također ni „dokazi” u smislu
eksperimentalnih znanosti (fizike,
biologije, itd.) jer Bog nije objekt naše
empirijske spoznaje: ne možemo ga
promatrati kao što promatramo
zalazak sunca ili pješčanu oluju da
bismo došli do zaključaka.

Kozmološki putevi polaze od
materijalnih stvorenja. Najpoznatiju
formulaciju dugujemo svetom Tomi
Akvinskom, a riječ je o „pet puteva”
koje je on razradio. Jednostavno i
sintetički, možemo ih sažeti na
sljedeći način: prva dva puta temelje
se na ideji da uzročno-posljedične
veze koje primjećujemo u prirodi ne
mogu ići u prošlost u nedogled: mora
postojati jedan izvor, prvi pokretač i
prvi uzrok; treći put temelji se na
ideji da stvari koje vidimo u svijetu
mogu i ne moraju biti, i dolazimo do
mišljenja da to ne može biti
apsolutno pravilo: mora postojati
nešto ili netko tko nužno postoji i ne



može ne postojati, jer da je drugačije
ne bi postojalo ništa; četvrti put
temelji se na ideji da se sve što je
stvoreno odlikuje dobrim
karakteristikama i dolazimo do
zaključka da mora postojati neko
biće koje je izvor svih njih; preko
posljednjeg (petog) zapažamo red i
svrhu koji su prisutni u pojavama
ovoga svijeta, što je činjenica da
postoje pravila po kojima
funkcioniraju, i stoga možemo
zaključiti da mora postojati
upravljačka inteligencija koja
objašnjava te zakone i koja je također
konačni uzrok svega (usp. Summa
Theologiae, I, 2.pitanje).

Uz ove puteve koji se temelje na
analizi svemira, postoje putevi 
antropološkog karaktera koji se
temelje na promatranju stvarnosti
čovjeka, ljudske osobe. Ovi putevi
dobivaju na svojoj važnosti ako ih
promatramo kao isprepletene, a ne
zasebno, jedan po jedan. Već smo se



dotaknuli nekih njihovih segmenata.
Na prvom mjestu je čovjekov
duhovni karakter koji, upravo zbog
toga što posjeduje sposobnost
mišljenja, dubinu i slobodu, izgleda
kao da ne može biti utemeljen u niti
jednoj drugoj kozmološkoj stvarnosti.
Također, čovjek sa svojom
neispunjenom željom za srećom
nema nikakvog smisla ako ne postoji
Bog koji tu želju može ispuniti. Osim
toga, u ljudskoj prirodi vidimo
moralni smisao solidarnosti i ljubavi
koji potiče čovjeka da se otvori
drugima i da spozna da je pozvan
nadići sebe i svoje egoistične
interese. Čovjek se pita zašto je ovdje:
zašto je čovjek sposoban promišljati
na način koji nije utilitaristički, zašto
primjećuje da su neke stvari u skladu
s njegovim dostojanstvom dok druge
to nisu, zašto osjeća krivnju i
sramotu kada čini zlo i zadovoljstvo i
mir kad se ispravno ponaša; zašto ga
može ganuti ljepota zalaska sunca,
nebo puno zvijezda ili izvanredno



umjetničko djelo. Ništa od toga ne
može se racionalno pripisati slijepim
zakonima svemira, neosobnom
rezultatu materijalnih interakcija.
Nisu li sve ovo pokazatelji da postoji
beskrajno dobro, lijepo i pravedno
biće koje je u nas usadilo indiciju o
tome tko je On i što želi za nas? Ova
druga opcija je puno logičnija i
prihvatljivija. Izvjesno je da ovi
putevi nisu neosporivi, ali sadrže
jasnu logiku za one koji imaju
jednostavan pogled na stvarnost.

Katekizam Katoličke Crkve sažeo ih
je na sljedeći način: »Izazvan svojom
otvorenošću prema istini i ljepoti,
svojim smislom za moralno dobro,
svojom slobodom i glasom svoje
savjesti, svojom čežnjom za
beskonačnim i za srećom čovjek
postavlja pitanja o Božjoj opstojnosti.
U svemu tome on zamjećuje znakove
vlastite duhovne duše. Budući da je
„klica vječnosti što je u sebi nosi
nesvediva na samu materiju”,



čovjekova duša može imati svoje
porijeklo samo u Bogu.« (Katekizam,
33. Interni citat je iz Gaudium et spes,
18).

Različiti filozofski argumenti,
upotrijebljeni da bi se „dokazalo”
Božje postojanje ne moraju nužno
probuditi vjeru u Njega, već samo
dokazuju da je ta vjera razumna. U
konačnici, oni nam govore vrlo malo
o Bogu i često se temelje na drugim
uvjerenjima koja nisu uvijek
prisutna u ljudima. Na primjer, u
današnjoj kulturi znanstveni pogled
na prirodne procese mogao bi se
suprotstaviti nekim od kozmoloških
puteva jer, iako svemir pokazuje
određeni red, ljepotu i konačnost u
svojim pojavama, također ima
primjetnu dozu nereda, kaosa i
tragičnosti, budući da se čini da se
mnoge pojave događaju neočekivano
(slučaj, kaos) i neusklađeno s
drugima, pa mogu biti izvori
kozmičke tragedije. Slično, tko god



smatra da je ljudska osoba samo
životinja malo razvijenija od ostalih,
čije djelovanje reguliraju nužni
nagoni, neće prihvatiti osobne
puteve koji se odnose na moralnost
ili transcendenciju duha, budući da
poistovjećuju temelj duhovnog života
(um, svijest, dušu) s tjelesnošću
moždanih organa i živčanih procesa.

Da bismo ponudili odgovor na ove
primjedbe možemo se poslužiti
argumentima koji dokazuju da nered
i slučajnost mogu imati određeno
mjesto u okvirima cjelokupne svrhe
svemira (i stoga u okviru Božjeg
plana stvaranja). Albert Einstein
rekao je da se u zakonima prirode
»otkriva jedan toliko superioran
zakon da je sva racionalnost ljudske
misli i propisa, u usporedbi s tim,
apsolutno beznačajan odraz[3]«.
Analogno tome, na planu razuma i
ljudske fenomenologije, može se
vidjeti samonadilaženje osobe, u
slobodnoj volji koja djeluje pri



donošenju odluka i nemogućnost da
um svedemo samo na mozak, iako
oni ovise i donekle su uvjetovani
prirodom. Stoga je Kompendij
Katekizma u pravu kada kaže da
polazeći od „svijeta i ljudske osobe,
čovjek samo razumom može sa
sigurnošću spoznati Boga kao izvor i
kraj svemira i kao najviše dobro” (br.
3), ali za stjecanje te sigurnosti
potrebno je razumjeti složene
aspekte stvarnosti, koji nude mnogo
prostora za raspravu, što objašnjava
zašto racionalni načini pristupa Bogu
često nisu stvarno uvjerljivi.

3. Aktualne karakteristike ljudi i
društva u odnosu na
transcendentno

Unatoč fenomenu globalizacije,
stavovi prema Bogu i religiozna
vizija života posjeduju značajne
razlike u različitim krajevima svijeta.
Općenito govoreći, za većinu ljudi
odnos prema transcendentalnom,



iako izražen u vrlo raznolikim
vjerskim i kulturnim oblicima, i dalje
predstavlja važan aspekt života.

U ovoj općoj panorami moramo
izuzeti zapadni svijet, a posebno
Europu, gdje je niz povijesnih i
kulturnih čimbenika utjecao na
širenje stava odbacivanja ili
ravnodušnosti prema Bogu i prema
onome što je povijesno bila
dominantna religija na Zapadu:
kršćanstvu. Ova promjena može se
sažeti riječima sociologa religije
Petera Bergera s idejom da je u
zapadnom društvu kršćanska vjera
izgubila svoju „strukturu
vjerodostojnosti”, tako da, ako je u
prošlim vremenima bilo dovoljno
prepustiti se struji da bi bio katolik, u
današnje vrijeme dovoljno je
prepustiti se da bi to prestao biti.
Može se reći da izgleda kao da je
želja za Bogom nestala u zapadnom
društvu: »Za velike dijelove društva
On više nije nešto očekivano, željeno,



nego stvarnost koja nas ostavlja
ravnodušnima, i o kojoj nije vrijedno
truda ni govoriti«.[4]

Uzroci ove promjene su mnogi. S
jedne strane, velika znanstvena i
tehnička dostignuća posljednja dva
stoljeća, koja su donijela toliko
dobrobiti čovječanstvu, dovela su,
međutim, do materijalističkog
mentaliteta koji smatra
eksperimentalne znanosti jedinim
valjanim oblicima racionalnog
znanja. Raširio se svjetonazor po
kojemu je autentično samo ono što je
empirijski provjerljivo, što se može
vidjeti i opipati. Time se sužava
„horizont onog racionalnog”, jer osim
podcjenjivanja neznanstvenih oblika
znanja (povjerenja, na primjer, u ono
što nam drugi govore), dovodi do
toga da nas zanima samo traženje
sredstava koja svijet čine udobnijim i
ugodnijim mjestom. Taj postupak,
međutim, nije neophodan.
Razmatranje tajanstvene ljepote i



veličine stvorenog svijeta ne vodi
idoliziranju znanosti, već naprotiv,
divljenju čudima koja je Bog stavio u
svoje stvaranje. Danas, kao i u
prošlosti, mnogi znanstvenici
nastavljaju se otvarati
transcendenciji otkrivajući
savršenstvo sadržano u svemiru.

Drugi aspekt, povezan s prethodnim,
je sekularizacija društva, to jest
proces kojim su brojni elementi
stvarnosti, ranije vezani uz religijske
predodžbe, uvjerenja i institucije,
izgubili tu dimenziju i počeli su se
promatrati u izričito ljudskim,
društvenim ili građanskim okvirima.
Ovaj aspekt je povezan s prethodnim
jer je znanstveni napredak omogućio
otkrivanje uzroka mnogih prirodnih
pojava (u području zdravlja, vitalnih
procesa, ljudskih znanosti) koje su se
prije povezivale s Božjom voljom. Na
primjer, u davna vremena kuga se
mogla shvatiti kao Božja kazna za
grijehe ljudi, ali danas se smatra



rezultatom higijenskih uvjeta, života
itd., koje možemo specificirati i
odrediti. Samo po sebi, to bolje
poznavanje stvarnosti je dobra stvar,
a također pomaže pročistiti
predodžbu koju imamo o Božjem
načinu djelovanja, koji nije samo još
jedan uzrok prirodnih zbivanja. Bog
je na drugoj razini: on odgovara na
krajnja pitanja koja si mi ljudi
postavljamo: smisao života, konačna
sudbina svakog pojedinca, radost i
bol, itd. Znanost na ovoj razini nije u
stanju dati objašnjenje, pa kad si
ljudi postavljaju dublja pitanja, lako
im je ući u to područje u kojem Bog
postaje neophodan.

Još jedan važan aspekt slabljenja
usmjerenosti prema Bogu u
aktualnoj kulturi Zapada povezan je
s individualističkim stavom koji
duboko oblikuje način razmišljanja
zajednice. Taj je stav jedan od
plodova procesa emancipacije koji je
obilježio kulturu od vremena



prosvjetiteljstva (18. stoljeće). I ovaj
proces ima, kao i prethodni,
pozitivne strane, jer je protivno
ljudskom dostojanstvu da čovjeka, uz
vjerske ili druge izgovore,
prisiljavamo da donosi odluke u ime
nametnutih doktrina koje nisu
očigledne; međutim, također je
utjecao na širenje ideje da je bolje da
ne ovisimo ni o kome i da se ne
vežemo ni za koga, kako ne bismo
bili ograničeni i da bismo mogli
raditi što želimo. Tko nije ponekad
čuo, možda drugačije formuliranu,
ideju da je najvažnije „biti
autentičan”, „živjeti svoj život”, i
živjeti ga kako hoćemo? Ovakav stav
dovodi do tretiranja odnosa na
utilitaristički način, nastojeći da se
ne stvaraju bliske veze, kako se ne bi
ograničila osobna spontanost.
Prihvatljivi su samo odnosi koji
pružaju zadovoljstvo.

Iz ove perspektive, ozbiljan odnos s
Bogom bit će dosadan jer podložnost



njegovim propisima ne doživljavamo
kao nešto što oslobađa sebičnosti, pa
će za religiju biti prostora samo u
onoj mjeri u kojoj ona pruža mir,
spokoj, blagostanje i ne stvara
obveze. Stoga, iz individualističkog
stava nastaju laki oblici religioznosti
s površnim sadržajem i institucijama,
kod kojih veliku težinu imaju
subjektivizam i afektivnost i lako se
prilagođavaju osobnim potrebama.
Aktualna usmjerenost na neke vrlo
„prilagodljive” istočnjačke prakse
dokaz je svega toga.

Mogle bi se dodati i druge značajke
da se opiše mentalitet koji trenutno
dominira zapadnim društvima.
Obilježja kao što su štovanje novih
stvari i napretka, želja za dijeljenjem
snažnih emocija s drugima,
tehnološka nadmoć koja obilježava
način rada, odnosa ili odmora...
nedvojbeno utječu na odnos prema
transcendentnoj stvarnosti i prema
kršćanskom Bogu. Istina je također



da u tim procesima ima puno toga
pozitivnoga: zapadna društva
poznaju dugo razdoblje mira,
materijalnog razvoja, postala su više
participativna i nastojala su uključiti
sve svoje članove u te korisne
procese. U svemu tome ima puno
kršćanskog. No, također je vidljivo da
danas mnogi zaziru od teme „Bog”
i ,nerijetko, su prema njoj
ravnodušni ili pokazaju odbojnost.

Suočen s društvom takvih obilježja,
koje je otporno na transcendentno,
kršćanin će biti uvjerljiv samo ako
evangelizira, prije svega,
svjedočanstvom vlastitog života.
Svjedočanstvo i riječ: obje stvari su
potrebne, ali svjedočanstvo ima
prednost. Na početku smo se sjetili
da je „čovjek stvoren da bude sretan
kao što je ptica stvorena za let”. Sreća
je povezana s ljubavlju i kršćanin
vjerom zna da nema realnije i čišće
ljubavi od ljubavi koju Bog ima
prema nama, koja se očitovala na



Kristovu križu i koja nam se daje u
Euharistiji. Jedini način da se
društvu koje je okrenulo leđa Bogu
pokaže da se isplati posvetiti mu se
jest da kršćanin svojim primjerom
pokaže da živi ljubav i sreću.

»Ne proizvode sva zadovoljstva isti
učinak: neka ostavljaju pozitivan
trag, sposobna su umiriti dušu,
učiniti je aktivnijom i
velikodušnijom. Druga pak, nakon
početnog sjaja, kao da iznevjere
očekivanja koja su pobudila, a potom
za sobom ostave gorčinu,
nezadovoljstvo ili osjećaj
praznine«[5]. Sreća onih koji vjeruju
samo u ono što se može vidjeti i
opipati, bilo da kod njih dominira
utilitaristička koncepcija života, ili
pak individualistička, zbog koje se ni
za što ne žele vezati, privremena je,
„traje dok traje”, i potrebno ju je
često obnavljati jer ne može pružiti
više. Često je to sreća koja ne čini
ljude boljima. S druge strane, oni koji



Isusu služe od srca žive drugačiji
život i imaju drugačiju sreću: dublju,
trajniju, koja donosi plodove njim
samima i drugima.

Vrijedi ponovno pročitati poznati
tekst Poslanice Diogenetu (V. i VI.) o
životu kršćana u svijetu: »Kršćani se
ne razlikuju od ostalih ljudi ni
područjem gdje stanuju, ni jezikom,
ni načinom života. (...). Nastavajući
grčke i barbarske gradove, gdje je
koga sudbina postavila, prihvaćajući
svugdje domaće običaje u odijevanju,
hrani i uopće načinu života, oni žive i
time predlažu izvanredan i po
jednodušnom mišljenju svih
nevjerojatan način života. Žive u
vlastitoj domovini, ali kao došljaci.
Kao građani s ostalima imaju sve
zajedničko, a sve trpe kao tuđinci.
Svaka im je tuđa pokrajina
domovina, a svaka domovina tuđina.
Žene se kao i ostali i rađaju djecu, ali
ne odbacuju još nerođene djece.



Imaju zajednički stol, ali ne i
postelju.«

U tijelu su, ali ne žive po tijelu.
Provode život na zemlji, ali na nebu
imaju domovinu. Pokoravaju se
izglasanim zakonima, a načinom
svoga života nadvisuju zakone. Ljube
sve, a svi ih progone. Osuđuju ih, a
da ih ni ne poznaju. Ubijaju ih, a oni
oživljavaju. Siromasi su, a obogaćuju
mnoge. U svemu oskudijevaju, a
svime obiluju. Sramote ih, a oni i u
sramoti doživljavaju slavu. Izruguju
im dobar glas, a svjedoče o njihovoj
pravednosti. Vrijeđaju ih, a oni
blagoslivljaju. Ponižavaju ih, a oni
iskazuju čast. Kad dobro čine,
kažnjavaju ih kao zločince.

Dok podnose kaznu, raduju se kao da
oživljavaju. Židovi ratuju protiv njih
kao protiv tuđinaca, a pogani ih
progone. Mrzitelji ne mogu iznijeti
razloga zbog kojeg su im neprijatelji.



»Sažeto rečeno: kršćani su u svijetu
ono što je duša u tijelu.«

Antonio Ducay

Temeljna bibliografija

– Katekizam Katoličke Crkve, br.
27-49.

– Francisco, »Ljudski korijeni
ekološke krize«, Enciklika Laudato
si’.

– Benedikt XV.I, »Godina vjere.
Čovjekova duboka čežnja za Bogom«,
Audijencija, 7.XI. 2012.

– Benedikt XVI., »Godina vjere.
Putevi koji vode spoznaji Boga«,
Audijencija, 14. XI. 2012.



Preporučene knjige

– J. Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp, Madrid
2007., II. poglavlje

– A. López Quintás, Cuatro filósofos
en busca de Dios, Rialp, Madrid 1989.

[1] J. L. Lorda, La señal de la Cruz,
Rialp, Madrid 2011., str. 65-66.

[2] Svi mi po prirodi imamo kršćansku
dušu.

[3] A. Einstein, Moj pogled na svijet,
Barcelona 2013.

[4] Benedikt XVI., Audijencija, 7. XI.
2012.

[5] Ibid.

Antonio Ducay



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hr-hr/article/tema-1-ceznja-za-bogom/

(14.01.2026.)

https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-1-ceznja-za-bogom/
https://opusdei.org/hr-hr/article/tema-1-ceznja-za-bogom/

	Tema 1: Čežnja za Bogom
	Poslušajte članak ovdje.


